
        
            
                
            
        

    
Quán Vô Lượng Thọ

Phật Kinh Sớ Sao

Diễn Nghĩa

觀無量壽佛經

疏鈔演義

Chủ giảng: Lão pháp sư Thích Tịnh Không

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa

Giảo chánh: Minh Tiến, Đức Phong và Huệ Trang

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh

Sớ Sao Diễn Nghĩa

觀無量壽佛經疏鈔演義

Chủ giảng: Lão pháp sư Thích Tịnh Không

Thời gian: Khởi giảng từ ngày 01 tháng 12 năm 1990

Địa điểm: Hoa Tạng Đồ Thư Quán, huyện Cảnh Mỹ, Đài Loan

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa

Giảo chánh: Minh Tiến, Đức Phong và Huệ Trang

 Tập 1

Xin chư vị mở phần Lời Tựa trong sách Sớ Sao Diễn Nghĩa, cũng

là trang thứ nhất theo cách đánh số bằng chữ số Ả Rập1 ở cuối trang, mở

trang thứ nhất, tức trang thứ nhất sau phần Khoa Phán. 

Lần này tôi được Diệp cư sĩ khải thỉnh, giảng bộ Quán Kinh Diệu

Tông Sao. Chúng tôi đang in Sớ Sao2, có thể sẽ gởi tới ngày hôm nay. 

Sau  khi  nhận  được  sách,  sẽ chia  ra biếu  tặng  các  vị đồng  tu.  Sớ Sao

không chỉ phân lượng lớn, lại còn có mức độ khá tinh vi, sâu thẳm, trong

kỳ hạn một tuần ngắn ngủi rất khó giảng xong! Khóa giảng này, chúng

tôi chọn bộ Sớ Sao Diễn Nghĩa. [Có danh xưng] Diễn Nghĩa là do lão

pháp sư Đế Nhàn đã viết một bản tinh giản cho bộ Diệu Tông Sao, tức là

chọn  lọc  những  phần  trọng  yếu  và  tinh  hoa.  Vì  thế,  sách  Diễn  Nghĩa

chính là tinh hoa của Sớ Sao. Lần này, chúng tôi cùng chư vị chung sức

nghiên  cứu,  cũng  dùng  phương  thức  tinh  giản,  ngõ  hầu  trong  khoảng

thời gian ngắn ngủi chư vị có thể nhận biết khái lược lý luận, cách tu

học, nhân quả, và thành tựu của Tịnh Tông, như vậy thì mục đích của

khóa giảng này đã đạt được! Do đó, tôi cũng chẳng bỏ qua lời tựa của

1 Chữ số Ả Rập (Arabic Numerals) chính là những chữ số thường dùng trong hiện

thời; đôi khi còn gọi là Hindu-Arabic Numerals hoặc Indo-Arabic Numerals. Theo

các nhà nghiên cứu, chúng được hình thành bởi các nhà toán học cổ Ấn Độ, và được

các nhà toán học Hồi Giáo sử dụng. Về sau, những con số ấy được truyền vào châu

Âu vào thế kỷ thứ mười bởi những cư dân Bắc Phi, nên có danh xưng như vậy nhằm

phân biệt với chữ số La Mã được sử dụng thông dụng tại Âu Tây thời đó. 

2 Sớ Sao được nói ở đây chính là cách gọi tắt của bộ Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh

Sớ Diệu Tông Sao, xin đừng lầm với bộ A Di Đà Kinh Sớ Sao của Liên Trì đại sư. 

 Tập 1

 3

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

lão pháp sư, vì Ngài viết lời tựa rất hay; những điểm trọng yếu trong lời

tựa cũng cần phải đề cập. 

Chúng ta xem lời tựa,  “Quán Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa tự” , trước

hết, hãy đọc đoạn ấy một lượt:  “Di Đà kinh dĩ tín nguyện lực trì Phật

 danh hiệu, vi chí trực tiệp, chí viên đốn, tối cực ổn đáng, tối dị thành

 tựu, thị Thế Tôn triệt để bi tâm, phổ linh nghiệp trọng chúng sanh hoành

 siêu tam giới, đới nghiệp vãng sanh, cố xưng dị thắng phương tiện chi

 pháp môn dã” (Kinh Di Đà dùng sức tín nguyện để trì danh hiệu Phật, là

[cách tu] thẳng chóng nhất, viên đốn nhất, ổn thỏa, thích đáng tột bậc

nhất, dễ thành tựu nhất, đó là bi tâm triệt để của đức Thế Tôn, khiến cho

khắp các chúng sanh vượt khỏi tam giới theo chiều ngang, đới nghiệp

vãng  sanh,  nên được  gọi  là  “pháp  môn  có  phương  tiện  thù  thắng  lạ

thường”). 

Ba bộ kinh trọng yếu nhất trong Tịnh Độ Tông là kinh Vô Lượng

Thọ, kinh A Di Đà và kinh này, được gọi là Tịnh Độ Tam Kinh. Kinh

Vô Lượng Thọ là khái luận của Tịnh Độ Tông, giới thiệu viên mãn y báo

và chánh báo trang nghiêm trong thế giới Tây Phương, nên là một bộ

kinh điển trọng yếu nhất trong Tịnh Độ Tông. Kinh Di Đà là tinh yếu

của  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  điểm  đặc  sắc  trong  kinh ấy  là  khuyến  tín, 

khuyến nguyện, khuyến hành. Những điểm đặc sắc của kinh Di Đà đã

được nêu rõ bởi mấy câu này [của pháp sư Đế Nhàn], xác thực là  “dị

 thắng phương tiện” ,  “dị” (異) là lạ lùng, chẳng giống với những kinh

điển và pháp môn khác,  “thắng” (勝) là thù thắng. [ “Dị thắng phương

 tiện” ] là pháp môn thù thắng lạ lùng, thuận tiện khôn sánh. Cũng có thể

nói là [trong khi] bất cứ phương pháp nào cũng đều chẳng độ được, [vì]

nghiệp chướng và tập khí của các chúng sanh ấy quá nặng, đều độ không

được, thì pháp môn này có thể độ. Do đó, pháp môn này đích xác là pháp

môn thù thắng bậc nhất! 

Chúng  ta  nhìn  lại  kinh  này,  [kinh  này]  thiên  trọng  lý  luận  và

phương pháp của Tịnh Tông. Phương pháp là mười sáu phép Quán, bao

gồm  Quán  Tưởng  Niệm  Phật,  Quán  Tượng  Niệm  Phật, và Trì Danh

Niệm Phật, các phương pháp niệm Phật đều có trong bộ kinh này. Đồng

thời, kinh lại còn giảng rõ nhân quả của bốn cõi và chín phẩm trong Tịnh

Độ rõ ràng, cặn kẽ hơn Tam Bối Vãng Sanh (ba bậc vãng sanh) trong

kinh Vô Lượng Thọ. Vì thế, đối với người tu Tịnh Độ, nói thực tại, phải

hợp ba kinh lại để xem thì mới có thể liễu giải và nhận thức triệt để Tịnh

Tông, tín tâm  mới có thể sanh khởi. Về sau, các vị đại đức như cư sĩ

Ngụy Nguyên đã ghép phẩm Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện vào sau ba

 Tập 1

 4

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

kinh, trở thành Tịnh Độ Tứ Kinh; lão pháp sư Ấn Quang là một vị tổ sư

cận đại của Tịnh Tông lại ghép chương Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông

của kinh Lăng Nghiêm vào sau bốn kinh, trở thành Tịnh Độ Ngũ Kinh. 

Chúng  ta  suy  nghĩ,  có  còn  cần  phải  ghép  thêm  một  kinh nào nữa  để

thành Tịnh Độ Lục Kinh hay không? Nói thật ra, đến năm kinh là đã thật

sự viên mãn trọn đủ, chẳng cần đến sáu kinh, chẳng cần thêm nữa, đã đạt

đến viên mãn rồi! Vì thế, tu hành trong Tịnh Tông, năm bộ kinh ấy là

viên cực, tức là đã đạt đến viên mãn tột bậc, mà cũng là đốn cực (nhanh

chóng tột bậc). Đó là người trong thời đại chúng ta có phước, kinh điển

hoàn bị đã xuất hiện trong thời này! 

Chúng  ta  lại  xem  đoạn  kế tiếp:  “Cổ đức  vân:  Nhược  nhân  đản

 niệm  A  Di  Đà,  thị danh Vô Thượng Thâm Diệu  Thiền”. (Cổ đức  nói:

“Nếu ai chỉ niệm A Di Đà, bèn gọi là Vô Thượng Thâm Diệu Thiền”). 

Nói rõ Niệm Phật là Thiền học vô thượng thậm thâm vi diệu. Không chỉ

là Thiền, một câu A Di Đà Phật còn là vô thượng thần chú, từ kinh Vô

Lượng  Thọ chúng  ta  thấy được điều  này.  Mật  Tông  trong cõi  này  do

Kim Cang Tát Đỏa Bồ Tát truyền dạy. Kim Cang Tát Đỏa (Vajrasattva)

là  người  sáng  lập  Mật  Tông,  là  tổ sư  khai  sơn  đời  thứ nhất  của  Mật

Tông; vị Bồ Tát ấy  là  hóa thân của  Phổ Hiền  Bồ Tát.  Trong hội  Hoa

Nghiêm, Phổ Hiền Bồ Tát đề xướng Tịnh Độ đầu tiên, mười đại nguyện

vương dẫn về Cực Lạc, nên một câu A Di Đà Phật là vô thượng thần chú

của Mật Tông. Quý vị niệm câu A Di Đà Phật, không chỉ là Giáo, mà

còn bao gồm Thiền, lại còn bao quát Mật, cũng bao gồm giới luật, tất cả

hết  thảy  các  pháp  môn  đều được  bao  gồm  chẳng  sót!  Pháp  môn  này

chẳng thể nghĩ bàn; trước hết, chúng ta phải nhận biết rõ ràng điều này. 

Kế đó, lời tựa viết:  “Ngô nhân quả năng y giáo tu hành, dĩ chân

 tín, thiết nguyện, đản niệm Di Đà, tắc vô luận thời chi cửu cận” (Chúng

ta  thật  sự có  thể tu  hành  đúng  như  lời  dạy,  dùng  lòng  tin  chân  thật, 

nguyện thiết tha, chỉ niệm Di Đà, ắt chẳng cần bàn tới thời gian [niệm

Phật] đã lâu hay mới đây).  “Cửu” (久) là quý vị niệm Phật trong một

thời gian dài.  “Cận” (近) là quý vị niệm Phật trong một thời gian ngắn, 

thậm chí khi lâm chung mới bắt đầu niệm Phật vẫn chẳng trễ.  “Công chi

 thiển thâm” (Công phu sâu hay cạn),  “công” (功) là nói tới công phu. 

Công phu là nói về mức độ khuất phục phiền não, tâm địa thanh tịnh. 

 “Lâm mạng chung thời, quyết định vãng sanh. vô khả nghi giả” (Lúc

lâm chung, chắc chắn vãng sanh, chẳng thể nghi ngờ). Đến đây là một

đoạn, đều nhằm khuyên chúng ta phải nghiêm túc tu học pháp môn này. 

Hai dòng tiếp theo rất trọng yếu:  “Như kỳ tín bất chân, nguyện bất

 Tập 1

 5

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 thiết, niệm bất chuyên giả, bất danh đản niệm” (Nếu tín chẳng chân thật, 

nguyện chẳng thiết tha, niệm chẳng chuyên thì chẳng gọi là “chỉ niệm”). 

Đó chẳng gọi là  “đản niệm” (但念).  “Đản niệm”  là chuyên niệm. Kinh

Vô  Lượng  Thọ nói  “phát  Bồ Đề tâm,  nhất hướng chuyên niệm”.  Câu

 “chuyên niệm”  trong kinh Vô Lượng Thọ chính là  “đản niệm” được nói

ở đây .  Như thế sẽ không gọi là  “nhất hướng chuyên niệm”. “Nãi danh

 tạp niệm” (Mà gọi là tạp niệm); chẳng phải là chuyên niệm, mà là tạp

niệm.  “Tuy khẳng niệm Phật, nan trăn thật ích” (Tuy chịu niệm Phật, 

khó đạt được lợi ích thật sự). Tuy niệm Phật, không dễ gì đạt được lợi

ích chân thật do niệm Phật. Lợi ích chân thật là gì? Vãng sanh trong đời

này, đó là lợi ích chân chánh. Đời này chẳng thể vãng sanh, sẽ chẳng đạt

lợi ích chân thật.  “Sở dĩ niệm Phật nhân đa, vãng sanh giả thiểu nhĩ” 

(Do đó, người niệm Phật đông, người vãng sanh ít ỏi). Đạo lý ở ngay

chỗ này. Ở đây, đại sư đã giảng rất rõ ràng, minh bạch. 

Lão pháp sư tuy là tổ sư bên Thiên Thai Tông, nhưng Ngài niệm

Phật cầu sanh Tịnh Độ. Trong hội của Ngài, người niệm Phật vãng sanh, 

biết trước  lúc  mất  rất nhiều.  Trước kia,  chúng ta đã nghe  lão pháp  sư

Đàm Hư kể: Ngài Đế Nhàn có một học trò, tức là đồ đệ, không biết chữ, 

chưa từng nghe kinh, chưa hề nghe Phật pháp. Ông ta theo lão nhân gia

xuất gia, Sư dạy ông ta một câu Nam-mô A Di Đà Phật. Sư bảo:  “Ông

 cứ niệm mãi một câu Phật hiệu ấy. Hễ niệm đã mệt bèn nghỉ ngơi. Nghỉ

 khỏe rồi bèn niệm tiếp, tương lai nhất định có lợi” . Nói thật ra, người

học trò ấy hết sức thật thà, tuân theo lời thầy dạy một trăm phần trăm. 

Ông ta niệm như vậy, hễ niệm đã mệt bèn nghỉ ngơi. Nghỉ ngơi khỏe

khoắn xong lại niệm tiếp. Niệm ba năm, biết trước lúc mất, đứng vãng

sanh. Sau khi vãng sanh, còn đứng sững suốt ba ngày, chờ sư phụ đến lo

liệu hậu sự cho mình. Chuyện này chẳng dễ dàng, sau khi vãng sanh còn

đứng suốt ba ngày! Vị này là học trò của lão pháp sư Đế Nhàn. Vì lẽ đó, 

chuyện  này  ngàn  vạn  phần  chân  xác.  Bản  chú  giải  này  của  lão  hòa

thượng là công phu tu chứng chân thật của Ngài, tuyệt đối chẳng có một

câu nào là vọng ngữ, chúng ta hãy nên y giáo phụng hành. 

Đối  với  phần  còn  lại  của  lời  tựa,  quý  vị tự xem,  tôi  chỉ đề cập

những chỗ trọng yếu với quý vị. Chúng ta xem trang thứ hai, số trang

đều được ghi ở cuối trang. Xem từ ba chữ cuối của dòng thứ tư:  “Phật

 thuyết tam chủng Tịnh nghiệp, đáp bỉ tư duy, thuyết thập lục diệu quán, 

 thù kỳ Chánh Thọ” (Đức Phật nói ba thứ Tịnh nghiệp để đáp câu hỏi của

bà ta về cách tư duy, nói ra mười sáu phép Quán mầu nhiệm để trả lời

câu hỏi về Chánh Thọ). Chữ Bỉ (彼) chỉ phu nhân Vi Đề Hy. Bà ta gặp

 Tập 1

 6

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

hoàn cảnh xấu hèn, nói theo cách bây giờ, con trai của bà ta làm chánh

biến (đảo  chánh) đoạt  quyền,  cha ông  ta là  quốc  vương. Ông ta  đoạt

quyền của cha, giết cha, hại mẹ. Trong tình huống như vậy, bà ta phát

tâm chẳng muốn ở trong thế gian này, mong cầu sanh Tịnh Độ, mong

đức Phật dạy cho biết có nơi nào tốt đẹp để bà ta sanh về đó hay không! 

Thích Ca Mâu Ni Phật dùng thần lực, biến hiện hết thảy các cõi Phật

trước mặt phu nhân Vi Đề Hy để bà ta tự xem, tự mình chọn lựa. Sau khi

xem xong, bà ta thưa rõ với Thích Ca Mâu Ni Phật, mong mỏi được sanh

về Tây Phương Cực Lạc thế giới. [Ý nguyện] cầu sanh Tây Phương Cực

Lạc thế giới do chính phu nhân Vi Đề Hy chọn lựa, chẳng phải do Thích

Ca Mâu Ni Phật giới thiệu. Phật độ chúng sanh, phương pháp rất dân

chủ, chẳng phải là chuyên chế, chẳng khuyên quý vị đến đâu, mà cho

quý vị thấy toàn thể các cõi Phật để quý vị tự do chọn lựa. Đương nhiên, 

bà ta chọn lựa cõi tốt nhất, điểm này đáng cho chúng ta chú ý. Sau khi đã

chọn lựa, bà ta liền thỉnh giáo Thích Ca Mâu Ni: “Làm thế nào thì mới

có thể sanh về đó?” Do vậy, ở đây, đức Phật mới nói ra hai phương pháp

quan trọng:

- Một là ba thứ Tịnh nghiệp, 

- Hai là mười sáu phép Quán mầu nhiệm. 

Đấy là dạy cho bà ta phương pháp trọng yếu để tu Tịnh Độ. 

Trong đoạn này, cụ Đế Nhàn đã nói rõ:  “Tiền thập nhị Quán, vị

 thượng căn nhân, giáo Quán Tưởng Niệm Phật” (Mười hai phép Quán

đầu để dạy người thượng căn tu Quán Tưởng Niệm Phật). Người thượng

căn như vừa mới nói chính là người phiền não nhẹ, căn tánh ấy là thượng

căn. Phép Quán thứ mười ba là Quán Tượng Niệm Phật (mười hai phép

Quán trước đó là Quán Tưởng Niệm Phật) để dạy kẻ trung căn. Trung

căn thì phiền não nặng hơn một chút, mười hai phương pháp trước đó

chẳng  thích  hợp.  Phép  Quán  cuối  cùng,  tức  phép  Quán  thứ mười sáu

dành cho kẻ hạ căn, hạ căn là ai? Kẻ ác nghiệp nặng nề. 

Quý vị xem trang thứ hai, dòng thứ tư từ dưới đếm lên:  “Duy tối

 hậu  nhất  Quán,  vị tối  hạ căn  nghiệp  trọng  ác  nhân,  lâm  chung  ngục

 cảnh hiện tiền chi thời, thiện hữu giáo linh xưng Phật danh hiệu, tức đắc

 vãng sanh” (Chỉ có phép Quán cuối cùng là vì kẻ ác, căn cơ thấp nhất, 

nghiệp  nặng  nề,  lúc  lâm  chung  cảnh  địa  ngục  hiện  tiền,  bạn  lành  dạy

người ấy xưng niệm danh hiệu Phật, liền được vãng sanh). Đây là kẻ tạo

tác Ngũ Nghịch, Thập Ác, nghiệp chướng vô cùng nặng nề. Chúng ta

hãy nghĩ xem nghiệp chướng của chính mình có nặng nề hay không? Có

người nói: “Tôi chẳng phải là thượng căn, cũng coi như là trung căn, còn

 Tập 1

 7

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chưa đến mức hạ căn”. Thật ra, quý vị đọc kinh này kỹ càng, [sẽ thấy]

chúng ta đích xác là kẻ hạ hạ căn. Chúng ta tạo ác nghiệp, ác nghiệp cực

nặng,  nhưng  chính  mình  không  biết,  chính  mình  chẳng  giác  ngộ!  Hy

vọng trong một tuần này, sau khi quý vị nghe xong, có thể tự mình biết

bản thân nghiệp chướng, tập khí nặng nề thì quý vị đến tham gia pháp

hội lần này sẽ có thu hoạch! [Đối với] người tội nghiệp cực nặng, [sử

dụng] phương pháp gì sẽ có thể độ được? Trì danh niệm Phật có thể độ. 

Tập  khí  nghiệp  chướng,  tội  nghiệp  nặng  nề,  đừng  sợ!  Sợ là  sợ chính

mình không biết, chẳng biết quay đầu, chẳng biết niệm Phật thì chẳng

còn  có  cách  nào  cả!  Tội  nghiệp  cực  nặng,  nhưng  tự biết  chính  mình

nghiệp chướng nặng nề, biết niệm Phật, biết cầu sanh Tịnh Độ, vậy thì

có thể cứu được, chẳng phải là không thể cứu. Vì thế, pháp môn này thật

sự là một pháp môn chẳng thể nghĩ bàn. 

Chúng ta lại xem dòng thứ sáu nơi trang thứ ba kế đó, đọc câu

cuối  cùng:  “Kinh  vân,  trì  thị kinh  giả,  tức  thị trì  Vô  Lượng  Thọ Phật

 danh, túc chứng trì kinh, trì danh, vô nhị trí dã. Tu tri Trì Danh nhất

 pháp, pháp nhĩ viên cụ Tam Quán diệu hạnh, sở vị ngô nhân nhật dụng

 tự bất tri nhĩ” (Kinh dạy: “Trì kinh này chính là trì danh hiệu Vô Lượng

Thọ Phật”. Đủ chứng tỏ trì kinh và trì danh chẳng hai. Cần biết rằng:

Một pháp Trì Danh vốn sẵn trọn đủ diệu hạnh Tam Quán, đó gọi là “bọn

chúng ta sử dụng hằng ngày mà chẳng hay biết”). Mấy câu này rất trọng

yếu, khai thị minh bạch: Niệm Phật và niệm kinh như nhau. Đúng như

trong chương Viên Thông, Đại Thế Chí Bồ Tát đã nói:  “Nhớ Phật, niệm

 Phật, hiện tiền, tương lai, nhất định thấy Phật”.  Vì nghiệp chướng tập

khí  của  chính  mình  rất  nặng,  trong  các  buổi  giảng,  chúng  tôi  cũng

thường nhắc nhở chư vị đồng tu điều này, nghiệp chướng là gì? Trong

kinh Hoa Nghiêm, đức Phật đã nói rất rõ ràng, vọng tưởng và chấp trước

là  nghiệp  chướng.  Trong  phẩm [Như  Lai] Xuất Hiện  của  kinh  Hoa

Nghiêm, đức Phật đã nói rất rõ rệt, Ngài nói:  “Hết thảy chúng sanh đều

 có  trí  huệ và  đức  tướng  của  Như  Lai,  nhưng  do  vọng  tưởng  và  chấp

 trước mà chẳng thể chứng đắc” . Vọng tưởng là Sở Tri Chướng, chấp

trước là Phiền Não Chướng. Quý vị có hai thứ ấy tồn tại, nên chẳng thể

thấy Phật, chẳng thể minh tâm kiến tánh. Tu học trong Phật pháp là trừ

hai chướng mà thôi, dùng phương pháp là Giới, Định, Huệ. Những điều

được gọi là Giới chính là  “lấy độc trị độc” , dạy quý vị nghiêm trì giới

luật.  “Trì” (持) là chấp trước, dùng phương pháp chấp trước để phá chấp

trước, lấy độc trị độc mà! Chúng ta phải hiểu điều này! 

Mục đích của Giới là ở chỗ nào? Mục đích là đắc Định. Trì giới

 Tập 1

 8

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

luật dẫu tốt đẹp cách mấy, nhưng tâm chẳng thanh tịnh thì Giới ấy liền

biến thành phước báo hữu lậu, biến thành một thứ thiện hạnh trong thế

tục. Điều thiện trong thế tục chẳng phải là chân thiện, mà là phước báo

hữu  lậu,  nhất  định  phải  đắc  Định!  Giống  như  chúng  ta  lên  cầu  thang, 

giới luật giống như cầu thang, nhằm mục đích nào? Phải tiến lên tầng lầu

bên trên, chẳng thể ngừng tại cầu thang, chẳng tiến lên! [Ngừng tại đó]

là sai lầm! Trèo lên thang lầu để tiến lên tầng trên, ắt cần phải bỏ tầng

dưới thì mới có thể lên được tầng trên. Vì thế, nói là  “xả đắc” (có bỏ thì

mới đạt được), quý vị có thể bỏ phía dưới thì mới có thể lên được tầng

trên. Do đó, có cần giới luật hay không? Cần! Phải nghiêm trì giới luật. 

Do vậy,  cổ đức  khuyên  chúng  ta  trì  giới  niệm  Phật.  Trong  kinh  Vô

Lượng Thọ, từ chương ba mươi ba đến chương ba mươi bảy là giới luật. 

Vì lẽ đó, trong công khóa sáng của các đồng tu tại [Hoa Tạng] Đồ Thư

Quán,  chúng  ta  niệm  bốn  mươi  tám  nguyện;  khóa  tối  bèn  niệm  từ

chương ba mươi ba đến chương ba mươi bảy. Đó là trì giới niệm Phật. 

Mục đích của chúng tôi là hy vọng tâm nguyện và giải hạnh của chúng ta

tương ứng với A Di Đà Phật, giống như A Di Đà Phật; như vậy thì mới

có thể quyết định vãng sanh. Đó là giảng rõ: Công đức đọc kinh và trì

danh hoàn toàn giống nhau. 

Niệm Phật nhằm  mục tiêu nhất tâm bất loạn. Nhất tâm bất loạn

chẳng dễ cầu được! Vì thế, khuyên các đồng tu trước hết hãy niệm kinh

Vô Lượng Thọ. Trước hết là niệm kinh nhuần nhuyễn, niệm đến mức có

thể thuộc lòng, có thể niệm rất thuộc là bước công phu đầu tiên. Vì sau

đã khi niệm rất thuộc, phải tu tâm thanh tịnh, tức là nói đến công phu. 

Công phu là gì? Trong bộ kinh ấy, [niệm] từ đầu đến cuối chẳng dấy một

vọng  tưởng,  đó  là  công  phu.  Nếu  niệm  được  một  nửa  bèn  dấy  vọng

tưởng, chẳng tính, lại niệm từ đầu. Lại niệm đến một nửa bèn dấy vọng

tưởng, vẫn chẳng tính, lại bắt đầu niệm từ đầu. Đó là công phu! Công

phu cạn là trong một bộ kinh chẳng có vọng tưởng; công phu sâu là ba

bộ hay năm bộ cũng chẳng có một vọng tưởng. Sâu hơn nữa, trong khi

niệm mười bộ, hay niệm mười hai bộ, đều chẳng có một vọng tưởng nào, 

đó là thành tựu. Công phu cạn hay sâu là nói từ chỗ này! 

Vì sao tôi không nói tới Phật hiệu? Chúng ta tội nghiệp sâu nặng, 

Phật hiệu chưa được! Vừa niệm Phật hiệu, vừa dấy vọng tưởng. Do đó, 

chẳng có cách nào, công phu sâu hay cạn dựa vào Phật hiệu, quả thật

nhìn không ra, nhưng niệm kinh sẽ nhìn ra! Khi niệm kinh, hễ có vọng

tưởng, liền biết ta niệm sai, hễ sai bèn niệm lại từ đầu. Do đó, công phu

cạn hay sâu rất dễ dàng cảm nhận qua việc niệm kinh. Niệm đến mức

 Tập 1

 9

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

công phu của chính mình xác thực thành tựu thì ta niệm mười bộ cũng

chẳng dấy lên một vọng niệm. Khi đó, chẳng cần niệm kinh mà chuyên

niệm Phật hiệu, đó chính là  “một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm

 niệm tương ứng niệm niệm Phật” . Tôi dạy chư vị phương pháp này, quý

vị hành theo phương pháp này, trong một đời này, chắc chắn vãng sanh. 

Chướng ngại kết thành cả khối là vì đâu? Kết thành cả khối vì trong tâm

chúng ta vướng mắc quá nhiều chuyện, thị phi, nhân ngã quá nhiều. Quý

vị chẳng buông những thứ ấy xuống được, không được rồi! Do đó, tham, 

sân, si, mạn, thị phi, ta người, thảy đều phải buông xuống. 

Đối với chuyện tốt thì chuyện tốt chẳng bằng vô sự, nay chúng ta

muốn gì? Muốn vô sự, chớ nên mong chuyện tốt! Đến khi công phu của

quý vị thật sự thành tựu, hy vọng quý vị sẽ làm nhiều chuyện tốt. Hiện

thời, vì sao chẳng thể làm chuyện tốt? Quý vị chẳng có công phu; hễ làm

chuyện tốt sẽ hỏng, sẽ đọa lạc, vì chưa thể đoạn vọng tưởng, chấp trước

được! Vì thế, chẳng cần làm chuyện tốt, kẻ khác chê ta là Tiểu Thừa, 

tiêu cực, cứ mặc cho họ nói. Ta công phu chẳng đủ! Giống như thấy có

người ngã xuống nước chết chìm, [người khác thúc giục]: “Ngươi là kẻ

chẳng có tâm từ bi, ngươi chẳng nhảy xuống cứu người ấy”. Tôi không

biết bơi, nhảy xuống sẽ chết uổng một mạng! Tôi phải ngay lập tức đi

học bơi. Người ta nói quý vị là Tiểu Thừa, là kẻ chỉ lo giải thoát riêng

mình, [hãy đáp]: “Tôi đang học bản lãnh, hiện thời chẳng có bản lãnh

cứu người khác!” Vì thế, chẳng mong mỏi quý vị phải làm chuyện tốt. 

Chẳng phải là tôi khuyên chư vị tiêu cực, mà do tôi thấy mọi người thiếu

bản lãnh ấy. Quý vị chẳng có năng lực làm chuyện tốt, nên tôi nói lời

thật cùng quý vị! 

Tôi chỉ giới thiệu lời tựa với mọi người đến đây, nay chúng ta sẽ

xem nội dung chính nơi trang thứ năm. Quán Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

quyển thượng, chúng ta xem đề mục trong hàng thứ nhất:  “Phật Thuyết

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Diệu Tông Sao” .  “Phật Thuyết Quán

 Vô Lượng Thọ Phật Kinh”  là tựa đề của kinh này.  “Sớ” (疏) có nghĩa là

khai thông. Kinh quá sâu, chúng ta là kẻ sơ học không hiểu. Sớ là chú

giải, giải thích, khai thông những nghĩa lý, nên gọi là Sớ. Chú giải có rất

nhiều danh xưng. Luận là chú giải, mà Sớ cũng là chú giải. Dùng những

chữ ấy có gì sai khác? Bồ Tát chú giải kinh, như Đại Trí Độ Luận là chú

giải của kinh Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật. Chúng ta thấy Lý Trưởng Giả

Lý Thông Huyền chú giải kinh Hoa Nghiêm, đặt tên là Hoa Nghiêm Hợp

Luận, dùng chữ Luận, không dùng chữ Sớ, chẳng dùng chữ Sao. Chư vị

phải biết, dùng chữ Luận nhằm nói rõ bản chú giải của vị ấy quyết định

 Tập 1

 10

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

không sai, chẳng khác gì đức Phật đã nói, người đời sau chẳng thể sửa

đổi, ngữ khí vô cùng khẳng định. Bồ Tát đại đức chú giải kinh bèn dùng

chữ ấy. Về sau, các vị tổ sư đại đức khiêm hư, chẳng dùng chữ Luận, mà

dùng chữ Sớ.  “Sớ”  là có thể trong đó còn có chỗ chẳng đúng, xin quý vị

hãy sửa đổi cho đúng hơn. Luận là chẳng thể sửa đổi, lời tôi chú giải

chẳng khác lời Phật giảng, chẳng thể sửa đổi. Vì thế, dùng chữ Sớ hoặc

Sao thì khiêm hư hơn. Người hiện thời càng khiêm hư hơn, dùng chữ

Giảng Nghĩa (講義), Thiển Thích (淺釋: giải thích nông cạn), những chữ

ấy càng khiêm hư hơn, ngay cả những chữ Sớ và Sao đều chẳng dám

dùng, càng ngày càng khiêm hư hơn. 

Nói thực tại, bộ Sớ này là Luận, nhưng đại sư khiêm hư. Sớ là giải

thích kinh, Sao (鈔) nhằm giải thích Sớ, [vì] Sớ vẫn còn rất sâu, kẻ sơ

học vẫn chẳng dễ gì hiểu được! Tôn giả Tứ Minh là hậu duệ của tông

Thiên Thai, kế tục Trí Giả đại sư. Bộ Sớ này do Trí Giả đại sư soạn, 

[ngài Tứ Minh] lại tiếp tục giải thích thêm lời Sớ của Trí Giả đại sư, nên

gọi là Sao. Sớ Sao là được rồi, vì sao đặt tên là Diệu Tông Sao (妙宗鈔)? 

Trong phần giải thích dưới đây có giảng, chúng ta hãy xem dòng thứ hai

đếm từ dưới lên trong trang này, câu cuối cùng:  “Sao danh Diệu Tông

 giả” , [nghĩa là] tác phẩm Sao này có tựa đề là Diệu Tông Sao.  “Nãi thủ

 Sớ thích kinh đề đại ý” (Do lấy từ đại ý trong phần Sớ giải thích tựa đề

kinh). Chữ Diệu Tông ngụ ý dựa theo các ý nghĩa chánh yếu trong phần

giải thích tựa đề kinh của Trí Giả đại sư, tức là trong phần Huyền Nghĩa, 

[chọn lấy] đoạn Huyền Nghĩa giải thích tựa đề kinh thuộc Ngũ Trùng

Huyền Nghĩa. Trí Giả đại sư dùng  “viên diệu Tam Quán” để giải thích

Năng  Quán,  tức  là  giải  thích  chữ Quán  trong  Phật  Thuyết  Quán  Vô

Lượng Thọ Phật. Thiên Thai đại sư (Trí Giả đại sư) dùng Không, Giả, 

Trung Tam Quán để giải thích chữ Quán ấy. Quán xét theo phương diện

Năng Quán là Viên Diệu Tam Quán, đức Phật được quán (Sở Quán) là

Vô Lượng Thọ Phật, nên Năng Quán (chủ thể thực hiện sự quán tưởng)

và Sở Quán (đối tượng được quán tưởng) đều là viên diệu tột bậc. Đối

với  đối  tượng  của  sự Quán ấy,  [tức  là  đối  tượng  của  sự] Quán  trong

Năng Quán gồm Tam Quán Không, Giả, Trung, chúng ta lãnh hội chẳng

khó; [bởi lẽ] cảnh được quán gồm có [các cảnh tượng được giới thiệu

trong] mười sáu phép Quán. Đã là mười sáu phép Quán, vì sao chỉ nói

 “Quán Vô Lượng Thọ Phật” ? Vì sao đức Phật chẳng nói là Nhật Quán

(quán mặt trời [sắp lặn]), Thủy Quán (quán nước [đóng băng] giống như

đất  lưu  ly),  hoặc  Thụ Quán  (quán  cây  báu)?  Vì  sao  Ngài  không  nói

những điều ấy, mà nói [quán] Vô Lượng Thọ Phật? Chư vị phải hiểu:

 Tập 1

 11

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Mười sáu phép Quán lấy Phật làm chủ. Nói Vô Lượng Thọ Phật thì y

báo và chánh báo trang nghiêm đều được bao gồm. Ví như chúng ta nói

Nhật  Quán,  Nhật  Quán  chẳng  thể bao  gồm  Vô  Lượng  Thọ Phật.  Nói

Phật sẽ bao gồm hết thảy; nói những thứ khác, chẳng thể bao gồm hết

thảy. Phép Quán thứ tám là Quán Thân Tướng, tức là quán Tây Phương

Tam Thánh; phép Quán thứ chín là quán Vô Lượng Thọ Phật, nên Ngài

chọn phép  Quán thứ chín.  Điều  được  quán  trong tựa  đề kinh  chính  là

phép Quán thứ chín, tức là quán Vô Lượng Thọ Phật. 

 “Phật  ký  tổng  nhiếp  dư  thập  ngũ cảnh” ([nói  tới] Phật  đã  gồm

chung mười lăm cảnh kia), bao gồm toàn bộ mười sáu phép Quán.  “Cố

 tri nhất nhất giai thị viên diệu Tam Đế Tam Quán dã” (Cho nên biết:

Mỗi một [phép Quán] đều là Tam Đế, Tam Quán viên diệu), đó là cảnh

giới của đối tượng được Quán (Sở Quán). Năng Quán là Trí, Sở Quán là

Lý.  “Thị kinh ký dĩ diệu quán vi Tông” (Kinh này đã lấy Diệu Quán làm

Tông), trong bộ kinh này,  Tông (宗) là phương pháp, tông chỉ tu học. 

[Kinh này] lấy Quán làm phương pháp tu học.  “Học giả ưng đương chú

 trọng Diệu Tông” (Người học hãy nên chú trọng Diệu Tông), hãy đặc

biệt  chú trọng.  Niệm  một  câu  danh  hiệu A  Di  Đà  Phật  cũng  là  Quán, 

[phép  Quán  này]  được  xếp  thành  phép  Quán  thứ mười  sáu.  Nếu  nói

“trong Trì Danh chẳng có Tam Chỉ Tam Quán3”, tức là chẳng phù hợp

với giáo nghĩa trong kinh! Rất nhiều người niệm Phật chẳng biết đạo lý

này. Không biết, nhưng nếu người ấy có thể thật thà niệm Phật thì cũng

chẳng quan trọng, vì sao? Diệu quán ở ngay trong thật thà! Nói thật ra, 

lũ bình phàm chúng ta chẳng thật thà. Thật thà thì tốt đẹp rồi, ai là người

thật  thà?  Pháp  sư  Đế Nhàn  nói  người  đồ đệ ấy  của  Ngài  (tức  vị tăng

không biết chữ xuất thân là thợ vá nồi) mới là người thật thà. Trong ngàn

vạn người, khó tìm được một người thật thà! Người thật thà phục tùng

lời thầy răn dạy một trăm phần trăm, chẳng hoài nghi. Một câu Phật hiệu

thật sự niệm đến mức chẳng hoài nghi, không gián đoạn, không xen tạp, 

đó là thật thà. Chúng ta suốt ngày từ sáng đến tối niệm Phật hiệu, nhưng

3 Tam Chỉ là:

- Thể Chân Chỉ: Thể niệm lý Chân Như, ngưng dứt hết thảy vọng tưởng phan duyên. 

- Phương Tiện Tùy Duyên Chỉ (còn gọi là Duyên Thủ Cảnh Chỉ): An trụ nơi lý “các

pháp đều là huyễn hóa”, biết Không chẳng phải là Không, phân biệt dựa theo từng

bệnh (phiền não) mà tùy duyên phân biệt các cảnh, an trụ trong Giả Đế, bất động. 

- Tức Nhị Biên Phân Biệt Chỉ (còn gọi là Chế Tâm Chỉ): Biết loại Chỉ thứ nhất lệch

về Chân, loại Chỉ thứ hai lệch về Giả, ngưng dứt hai bên Chân và Giả, an trụ trong

Trung Đế. 

 Tập 1

 12

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

lại tưởng Đông, nghĩ Tây, lại nghĩ trước, nhớ sau, thật thà ở chỗ nào? Đó

chẳng phải là thật thà! Có thể thấy thật thà đúng là chẳng dễ dàng. 

Kế tiếp,  phần  đảnh  cách4 là  nguyên  văn  [trong  lời  Sớ],  “Thiên

 Thai Trí Giả đại sư thuyết” (Thiên Thai Trí Giả đại sư nói),  “thuyết”  là

 “thuyết Sớ” , vì phần Sớ do Trí Giả đại sư soạn.  “Tứ Minh Pháp Trí đại

 sư  sao” , Sao là  chú giải  Sớ, do tôn  giả Tứ Minh, tức  pháp  sư  Tri  Lễ

(知禮) [soạn lời Sao]. Tứ Minh (四明) là danh xưng của một địa phương, 

tức là núi Thiên Thai ở huyện Tứ Minh, tỉnh Chiết Giang. Hai vị đại sư

này, ngài Thiên Thai Trí Giả sống vào cuối đời Tùy đầu đời Đường, Tri

Lễ đại  sư  là  người  thời  Tống,  là  hậu  duệ của ngài Thiên  Thai,  có  rất

nhiều cống hiến đối với tông Thiên Thai, có thể nói Ngài là  “Thiên Thai

 trung hưng đại sư”.  Ngài trước tác rất nhiều, chúng ta thường tôn xưng

Ngài là  “tôn giả Tứ Minh” , lời Sao do Ngài viết. Chúng tôi tỉnh lược

truyện ký của hai vị này, quý vị có thể tự đọc trong Cao Tăng Truyện. Ở

đây, pháp sư Đế Nhàn tỉnh lược tiểu sử của Trí Giả đại sư, viết đại lược

tiểu truyện của tôn giả Tứ Minh, chúng ta có thể không cần đọc phần

này. Chúng ta xem phần lời tựa của Ngài trong trang thứ tám, xem

phần đảnh cách.  “Phù lạc bang chi dữ khổ vực, kim bảo chi dữ nê sa, 

 thai ngục chi vọng hoa trì, cức lâm chi tỷ quỳnh thụ” (Ôi! Lạc bang so

với khổ vực, vàng và chất báu sánh với bùn cát, thai ngục trông ngóng

ao hoa, rừng gai góc đem so cây quỳnh), bốn câu này so sánh hai thế

giới.  “Lạc bang”  là thế giới Cực Lạc,  “khổ vực” (cõi khổ sở) là thế giới

Sa Bà của chúng ta. Trước hết, nhìn từ hoàn cảnh sống trong hai thế giới, 

Tây Phương Cực Lạc thế giới thù thắng hơn cõi này quá nhiều! Tôi chỉ

nói đại ý, phần giải thích chư vị tự đọc. Câu thứ hai,  “kim bảo chi dữ nê

 sa”  là nói đến hoàn cảnh vật  chất.  Trong  thế giới này,  nhìn đâu cũng

thấy là bùn, cát, khắp mặt đất là bùn, cát. Tây Phương Cực Lạc thế giới

là bảy báu. Kinh dạy: Đất đai trong Tây Phương Cực Lạc thế giới là lưu

ly, lưu ly (琉璃) là vật gì? Người Hoa gọi lưu ly là Phỉ Thúy (翡翠). Phỉ

Thúy là  một loại  ngọc  màu xanh, là  loại  ngọc tốt nhất,  trân quý nhất, 

trong suốt; trong Phật pháp loại ngọc ấy được gọi là  “lưu ly”. Đại địa

của Tây Phương thế giới do phỉ thúy tạo thành, chẳng phải là bùn, cát. 

Đất ấy kiên cố, chất đất trong suốt, thấy rõ ràng phía dưới mặt đất. Kinh

4  “Đảnh cách” (頂格) là cách viết trang trọng trong văn bản cổ. Dòng chữ viết theo

lối Đảnh Cách sẽ cao hơn các cột chữ xung quanh một chữ. Văn bản cổ thường dùng

lối Đảnh Cách để biểu thị sự tôn trọng, nhất là khi trích dẫn chánh kinh. 

 Tập 1

 13

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nói là  “hoàng kim vi địa” , vàng ròng lót đường. Chất đất bằng phỉ thúy, 

là đất lưu ly. Trên mặt đất lưu ly, vàng ròng lót thành đường, giống như

trong cõi này dùng nhựa đường và xi-măng để trải đường. [Từ đó] quý vị

chỉ biết nơi ấy sản vật phong phú, hai thế giới chẳng thể so sánh! Người

trong thế giới này lấy những thứ bảy báu ấy làm thành đồ trang sức, đeo

trên thân [cảm  thấy] rất đẹp đẽ.  Trong  Tây  Phương  Cực  Lạc thế giới, 

những thứ báu ấy giống như bùn đất, là vật liệu để lót đường, ai ham

những thứ ấy? Quý vị bèn hiểu kết cấu vật chất của hai thế giới chẳng

giống nhau. 

Nay chúng ta biết: Dưới sự phân tích hóa học, bảy báu và bùn cát

như nhau, chẳng khác gì! Phân tích đến cuối cùng đều là nguyên tử, điện

tử, nhưng công thức cấu tạo khác nhau! Thật ra, hết thảy vật chất đều do

một loại vật chất cơ bản biến hiện. Trong kinh Kim Cang, đức Phật đã

giảng về hiện tượng vật lý ấy, các khoa học gia trong thế gian mãi đến

gần đây mới phát hiện, nhưng từ ba ngàn năm trước, đức Phật đã giảng

rõ ràng. Kinh Kim Cang giảng điều gì?  “Nhất hợp tướng” , nay chúng ta

gọi  “nhất”  là vật chất cơ bản. Tất cả hết thảy các nguyên tố đều do một

vật chất ấy hòa hợp, kết thành, hiện thời chúng ta nói là do công thức cấu

tạo khác nhau mà tạo thành [những loại vật chất khác nhau]. Các công

thức ấy được sắp xếp như thế nào? Thưa cùng quý vị, do tâm ý thức biến

hiện.  “Duy thức sở biến” , thức là gì? Là suy tưởng. Tâm chúng ta nghĩ

đến chuyện ác, nó sẽ kết hợp chẳng tốt đẹp, nên kết quả sẽ chẳng tốt đẹp, 

biến thành bùn, cát. Tâm chúng ta rất thanh tịnh, suy nghĩ những điều

thuần thiện, kết cấu của nó liền biến hóa, biến thành đẹp đẽ nhất. Vì thế, 

thế giới tịnh hay uế, hoàn cảnh nhân sinh thiện hay ác đều do tâm chúng

ta biến hiện. 

Tâm người hiện thời so với tâm người trong quá khứ, nói thật thà

thì xấu xa hơn rất nhiều, chẳng được thuần hậu như người thuở trước. Vì

thế, hiện thời toàn cầu bị ô nhiễm nghiêm trọng. Sự ô nhiễm ấy gần như

khiến cho nhân loại trên thế giới chẳng có cách nào sống sót, nên nói là

“hoàn cảnh ô nhiễm”. Hoàn cảnh ô nhiễm từ đâu tạo thành? Tâm lý ô

nhiễm, tinh thần ô nhiễm, đó mới là căn bản! Nếu chúng ta chẳng thể

tịnh hóa từ tâm địa, tịnh hóa nơi tinh thần, mà muốn cải thiện sự ô nhiễm

nơi hoàn cảnh, sẽ là chuyện chẳng thể nào thực hiện được! Vì sao? Đó là

chuyện đằng ngọn. Tâm địa là gốc, phải đổ công dốc sức nơi tâm địa, đó

là “trị tận gốc”. Dẫu nỗ lực làm chuyện bên ngoài thế nào đi nữa, đều là

“trị đằng ngọn”, chẳng có cách nào thật sự cứu vãn triệt để được! Câu

thứ hai là nói về hoàn cảnh vật chất. 

 Tập 1

 14

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Câu thứ ba nói về hoàn cảnh nhân sự. Trong thế giới này, chúng ta

là thai sanh, thai, noãn, thấp, hóa, thai sanh bèn có nỗi khổ của thai sanh. 

Tây Phương Cực Lạc thế giới là liên hoa hóa sanh.  “Hoa trì” (華池) ý

nói “hóa sanh trong hoa sen nơi ao bảy báu”. Làm sao có thể so sánh cho

được? Thai sanh có những nỗi khổ sanh, lão, bệnh, tử; hóa sanh chẳng

có. Vãng sanh thế giới Cực Lạc, đức Phật đến đón tiếp chúng ta, liên hoa

hóa sanh, thân tướng do hóa sanh hoàn toàn giống như A Di Đà Phật, 

cũng chẳng thấp hơn A Di Đà Phật chút nào, mà cũng chẳng xấu hơn A

Di Đà Phật chút nào, chẳng thể! A Di Đà Phật có vô lượng tướng, mỗi

tướng đều có vô lượng hảo, hóa thân của quý vị giống như Phật. Vì vậy, 

thế giới Tây Phương là thế giới bình đẳng, chuyện này được chép trong

kinh Vô Lượng Thọ. Không chỉ là kinh Vô Lượng Thọ, mà trong bốn

mươi tám nguyện, A Di Đà Phật đích thân nói ra. Do đó, người trong thế

giới Tây Phương diện mạo hoàn toàn giống nhau, vóc dáng cũng giống

nhau,  màu  da  cũng  như  nhau,  thọ mạng  cũng  giống  nhau,  đều  là  vô

lượng thọ. Chẳng thể nói “hóa sanh trong hoa sen là một đứa bé, dần dần

trưởng thành”; nếu vậy thì có gì khác với thế giới này của chúng ta? Chỉ

cần  có  biến  hóa  thì  sẽ còn  có  sanh  tử.  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới

chẳng có biến hóa, chẳng có trẻ nhỏ, người lớn, cũng chẳng có già chết! 

Phật vô lượng thọ, tất cả hết thảy những người vãng sanh cũng đều vô

lượng thọ, điều này chẳng thể nghĩ bàn! Trong cõi này, chúng ta luôn

biến hóa trong từng sát-na, nên thế gian này nói  “vạn pháp vô thường” . 

Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng có biến hóa, hết thảy các pháp là

chân thường. Hễ có biến hóa, sẽ chẳng thật. Chẳng có biến hóa mới là

thật, kinh Vô Lượng Thọ đã giảng điều này hết sức cặn kẽ. 

Câu cuối cùng nói đến sự thụ dụng. Cuộc sống trong cõi chúng ta

gian nan, giống như ở trong rừng gai góc, cây cối có gai, hết sức khó đi

lại. Con người từ lúc sanh ra cho đến khi chết già, con đường ấy rất khổ! 

[Dùng “rừng gai góc”] để tỷ dụ chuyện này. Tây Phương Cực Lạc thế

giới  “quỳnh lâm, ngọc thụ” (瓊林玉樹: rừng quỳnh, cây ngọc), hoàn toàn

là hưởng thụ, du sơn ngoạn thủy, sự hưởng thụ ấy chẳng thể sánh tầy. 

Do đó, bốn câu này là trình bày đơn giản về sự khác biệt giữa hai thế

giới. Về mặt Sự, chúng ta hiểu rõ: Vì sao bất đồng? Phải nói tới nguyên

nhân nào, đoạn kế tiếp sẽ nêu ra. Trên thực tế, chúng tôi vừa mới đề cập

cùng chư vị đại lược nguyên nhân ấy. 

Chúng ta đọc đoạn văn ấy dòng thứ tư từ dưới đếm lên trong trang

thứ chín:  “Thành do tâm phân cấu tịnh, kiến lưỡng độ chi thăng trầm, 

 hạnh khai thiện ác, đổ nhị phương chi thô diệu” (Đúng là do tâm chia ra

 Tập 1

 15

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

cấu hay tịnh, mà thấy hai cõi thăng trầm; do hạnh phân thành thiện, ác, 

mà thấy hai phương thô hay diệu). Trong lời Sao, tôn giả Tứ Minh đã

giảng:  “Báo chi tịnh uế, thật tùng tâm hạnh nhị nhân sở trí” (Quả báo là

tịnh hay uế, thật sự do hai cái nhân là tâm và hạnh gây nên). Quả báo

trong hai thế giới khác nhau; vì sao khác nhau? Do lòng người trong hai

thế giới khác nhau, hành vi cũng khác nhau. Ngài nói ra nguyên do ấy. 

Tâm là gì? Một đằng là mê, một đằng là ngộ,  “liễu” (了) là giác ngộ. 

Lòng người trong thế giới Sa Bà mê hoặc, điên đảo; tâm người trong Tây

Phương Cực Lạc thế giới thông đạt, hiểu rõ hết thảy các pháp thế gian và

xuất thế gian. Trong hành vi [của người trong thế giới Sa Bà] có thiện

hay ác, còn hành vi của họ (người trong cõi Cực Lạc) hoàn toàn tương

ứng với Chân Như bản tánh. Đó là thuận, là thiện. Hành vi của chúng ta

hoàn toàn trái nghịch Chân Như bản tánh, đó là ác. Đây là nói rõ vì sao

quả báo trong hai thế giới khác nhau: Vì nhân của họ khác nhau. Bộ kinh

này nhằm đặc biệt nói rõ, nhằm nói tường tận nhân quả với chúng ta. 

Nếu chúng ta muốn cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, chư vị đồng

tu phải biết: Tâm chúng ta phải tịnh, hạnh của chúng ta phải thiện. Tâm

chẳng thanh tịnh, hạnh bất thiện, niệm A Di Đà Phật cũng chẳng có tác

dụng!  Cổ nhân  bảo  là  “mỗi  ngày niệm  mười  vạn  câu  Phật  hiệu,  rách

 toạc cổ họng vẫn uổng công” . Chỉ có thể nói là gieo một chút thiện căn, 

chẳng thể vãng sanh trong một đời này! Vì thế, người thật sự cầu vãng

sanh, phải chú trọng tu trì nơi tâm hạnh. Có cần nghỉ giải lao hay không? 

Được rồi, chúng ta nghỉ mấy phút. 

 Tập 2

Xin mở quyển kinh, trang thứ mười, dòng thứ ba đếm từ dưới lên:

 “Dụ hình đoan tắc ảnh trực, nguyên trược tắc lưu hôn” (Ví như

hình thể ngay ngắn thì hình ảnh ngay thẳng; nguồn đã nhơ bẩn thì dòng

chảy đục ngầu).  “Hình đoan” (形端):  “Đoan”  là đoan chánh, tỷ dụ tịnh

nhân, thiện hạnh;  “ảnh trực” (影直) là tỷ dụ quả báo. Nhân quả trong

Tây Phương thù thắng là do chỗ này. Nhìn lại thế giới Sa Bà,  “nguyên

 trược” (源濁) ,  “nguyên”  là  nói  tới  “tâm  nguyên” (心源: nguồn  tâm). 

Tâm chúng ta nhiễm đắm, nói theo cách hiện thời là “ô nhiễm”. Kinh

thường hình dung thế giới của chúng ta là  “ngũ trược ác thế” (đời ác

năm trược).  “Trược” (濁) là ô nhiễm, [ “ngũ trược” ] là năm thứ ô nhiễm

nghiêm trọng. Tâm không thanh tịnh, nên hành vi sẽ bất thiện, hành vi

tạo nghiệp Thập Ác, hạnh bèn bất thiện. Do đó, sẽ là  “lưu hôn” (dòng

 Tập 2

 16

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chảy đục ngầu).  “Lưu” (流) là giống như nước chảy, tự nhiên sẽ chẳng

sạch sẽ. Nước ấy  “hôn” (昏: đục ngầu), [chữ  “lưu hôn” ] chỉ thế giới này

của chúng ta. Đó là dùng tỷ dụ để nói về nhân và quả báo trong hai thế

giới. Trong đoạn văn tiếp theo,  “tựu tịnh thị tu” (dạy cách tu hành để

đạt được tịnh), [hãy xem] dòng thứ tư nơi trang mười một:  “Cố tri dục

 sanh Cực Lạc quốc độ, tất tu thập lục diệu quán, nguyện kiến Di Đà Thế

 Tôn, yếu hành tam chủng Tịnh nghiệp (Vì thế, biết là muốn sanh về Cực

Lạc, ắt phải tu mười sáu phép Quán nhiệm mầu, nguyện thấy Di Đà Thế

Tôn, phải hành ba thứ Tịnh nghiệp). Ở đây, đại sư đã vì chúng ta thiết

tha  khai  thị:  Muốn  sanh  về Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới,  chẳng thể

không  biết  mười  sáu môn diệu  quán.  Tu  thành  công  bất  cứ một  phép

Quán  nào  trong  mười  sáu  môn  diệu  quán,  đều  có  thể vãng  sanh  Tây

Phương thế giới. Từ phép Quán thứ nhất là Nhật Quán đến phép Quán

cuối cùng là Trì Danh, thành tựu bất cứ phép Quán nào cũng đều được. 

Tu hai ba phép Quán trong ấy cũng được; tu trọn mười sáu phép Quán

cũng được. Bất luận là bao nhiêu, chỉ cần quý vị có thể tu thành công; 

như thế nào thì mới được gọi là “thành”? Đoạn kinh văn tiếp đó đã giảng

rõ: Mười sáu phép Quán ấy đều là diệu quán, vì sao? Bất cứ phép Quán

nào cũng đều là tu trọn vẹn Không - Giả - Trung Tam Quán, Nhất Tâm

Tam Quán. Mười sáu phép Quán ấy đều là Nhất Tâm Tam Quán, kể cả

niệm Phật. Đó là chánh tu, là thiện nhất trong các điều thiện.  “Nguyện

 kiến Di Đà Thế Tôn, yếu hành tam chủng Tịnh nghiệp” (Nguyện thấy Di

Đà Thế Tôn, phải hành ba thứ Tịnh nghiệp). Ba thứ Tịnh nghiệp vô cùng

quan trọng; khi giảng Di Đà Kinh Sớ Sao, tôi đã nói cặn kẽ cùng quý vị. 

Ở đây, vẫn phải giảng chi tiết cùng mọi người, vì có những đồng tu chưa

nghe Di Đà Kinh Sớ Sao, điều này có quan hệ quá lớn đối với sự tu Tịnh

nghiệp của chúng ta. Trong phần sau, chúng ta sẽ xem đến ba thứ Tịnh

nghiệp, sẽ đọc thấy [những điều ấy] khi xem đến phần kinh văn [tương

ứng]. Chúng ta lại xem phần kế tiếp của lời tựa nơi trang mười hai, dòng

thứ hai.  “Nhiên hóa nhân sự tiệm, giáo tạ duyên hưng, thị dĩ Xà Vương sát

 nghịch, Vi Đề ai thỉnh” (Nhưng nhân duyên giáo hóa phải do Sự mà dần

dần hình thành, giáo cậy vào duyên để hưng khởi. Kinh này là do vua A

Xà Thế phạm tội nghịch giết cha, bà Vi Đề Hy buồn bã thỉnh cầu). Đoạn

này nói đến nguyên do của pháp hội. Vì sao có pháp hội như thế này? Vì

hành vi phản nghịch của vua A Xà Thế (Ajātaśatru), khiến cho mẹ ông ta

vô cùng đau thương. Phu nhân Vi Đề Hy (Vaidehi) là mẹ của A Xà Thế, 

 Tập 2

 17

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

bèn khải thỉnh đức Thế Tôn, hy vọng vãng sanh một cõi Tịnh Độ an lạc. 

Pháp hội do đó mà có, đó cũng là duyên do giáo học của bộ kinh này

được hưng khởi như thế đó.  “Đại thánh thùy Từ, thừa cơ diễn pháp” 

(Đức đại thánh rủ lòng Từ, thừa dịp diễn nói pháp), chúng ta hãy xem

câu văn được in theo lối đảnh cách trong lời Tựa.  “Đại thánh”  là Thích

Ca Mâu Ni Phật. Trong hết thảy thánh hiền, Phật đã chứng đắc quả vị rốt

ráo viên mãn, chẳng có ai cao hơn Ngài, nên chúng ta tôn xưng Ngài là

Đại Thánh.  “Thừa cơ diễn pháp”  là dựa vào cơ duyên này để diễn giảng

pháp môn này.  “Diệu ngọc tướng dĩ lưu thái, tủng kim đài nhi hiển thụy, 

 tuy quảng thị trân vực, nhi tông quy An Dưỡng” (Tướng ngọc chói ngời

tuôn hào quang nhiều màu, đài vàng cao chót vót hiện điềm lành, tuy chỉ

bày rộng rãi cõi quý báu, nhưng đề cao, quy kết An Dưỡng). Mấy câu

này nhằm nhắc đến câu chuyện đức Thế Tôn phóng quang, hiện tướng

lành, phu nhân Vi Đề Hy chọn lựa Tây Phương Cực Lạc thế giới. Trong

phần trước, tôi đã nhắc sơ qua: Thích Ca Mâu Ni Phật triển hiện hết thảy

các cõi Phật trước mặt phu nhân để bà ta tự tuyển chọn. Sau khi xem

xong, bà ta chọn lấy Tây Phương Cực Lạc thế giới. Câu cuối cùng trong

lời Sao, tức là từ hàng thứ ba trong trang mười ba, bà ta nói:  “Ngã kim

 nhạo sanh Cực Lạc thế giới, A Di Đà Phật sở” (Nay con thích sanh về

thế giới Cực Lạc là chỗ của A Di Đà Phật), phu nhân tự mình chọn lựa. 

Lại  xem  lời  tựa:  “Sử mạt  tục  hữu  duyên,  tuân  tư  diệu  quán” 

(Khiến  cho  kẻ tục  hữu  duyên  trong  đời  Mạt  Pháp,  sẽ tuân  hành  pháp

Quán mầu nhiệm này). Nói thật ra, phu nhân Vi Đề Hy và vua A Xà Thế

đều là Bồ Tát hóa thân, giống như hát tuồng, diễn trò cho chúng ta xem, 

há  có phải  là ác  nghịch  thật  sự?  Không  gì  chẳng  nhằm  dùng  phương

pháp này để khuyên chúng ta chọn lựa pháp môn vô thượng, viên đốn, 

thù thắng bậc nhất, khiến cho hết thảy chúng sanh tội ác sẽ được thành

tựu trong một đời. Đúng là bi tâm triệt để của chư Phật, Bồ Tát, nhất là

trong  thời  kỳ Mạt  Pháp.  “Mạt  tục” (末俗)  là  chúng  sanh  thế tục  hữu

duyên trong thời Mạt Pháp, những ai hữu duyên? Giống như các đồng tu

đang hiện diện đều có duyên. Duyên có sâu hay cạn khác nhau! Duyên

sâu, vừa tiếp xúc liền tin tưởng, liền nghiêm túc tu hành. Duyên cạn thì

có  thể tin,  nhưng  vẫn  chẳng  thể buông  xuống  được,  tức  là  như  trong

phần trước đã nói, chẳng thể chuyên tu, mà là tạp tu. Đó là duyên cạn. 

Chuyên tu là duyên sâu, duyên sâu quyết định thành tựu trong một đời

này. Duyên cạn bèn kết pháp duyên, trong đời này, rất khó thành tựu! Cổ

đức  bảo  chúng  ta:  Tạp  tu  thì  trong  một  vạn  người  chỉ có  thể dăm  ba

người vãng sanh. Thiện Đạo đại sư nói người chuyên tu thì trăm người

 Tập 2

 18

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tu, trăm người vãng sanh, ngàn người tu, ngàn người vãng sanh, chẳng

sót một ai! Vạn người tu, vạn người đến! Nói thực tại, pháp môn này

khó tin, đúng là khó tin! 

Chúng ta thấy tổ sư đại đức từ xưa, thường là đến tuổi già mới tin

tưởng. Tổ sư của Tịnh Tông cũng chẳng phải là ngoại lệ. Các vị Liên Trì

và Ngẫu Ích đều là lúc tuổi già. Liên Trì đại sư đến tuổi xế chiều, chúng

ta biết Ngài thật sự triệt để giác ngộ, nên mới nói:  “Tam Tạng thập nhị

 bộ, nhượng cấp biệt nhân ngộ, bát vạn tứ thiên hạnh, nhiêu dữ tha nhân

 hành” (Tam Tạng, mười hai bộ, nhường cho người khác ngộ. Tám vạn

bốn ngàn hạnh, để cho kẻ khác hành). Lúc tuổi già, sau khi triệt để giác

ngộ, bèn một bộ kinh Di Đà, một câu Phật hiệu A Di Đà Phật, những thứ

khác thảy đều bỏ sạch. Chư vị phải biết: Vãng sanh Tây Phương Cực

Lạc  thế giới,  quý  vị đọc  Tịnh  Độ Ngũ  Kinh,  hãy  tra  duyệt,  điều  kiện

[vãng  sanh]  là  Tín,  Nguyện,  Hạnh.  Tín  là  thật  sự tin  tưởng,  tuyệt  đối

chẳng  hoài nghi. Nguyện  là  có  nguyện  vọng khẩn  thiết,  ta  muốn sanh

sang Tây Phương Cực Lạc thế giới, muốn thấy A Di Đà Phật. Hạnh là

một câu Phật hiệu trong mười hai thời chẳng gián đoạn, không xen tạp, 

đó là Hạnh. Chúng ta xem lời khai thị của Ngẫu Ích đại sư về niệm Phật:

Một người niệm Phật vừa muốn hành trì giới, vừa muốn đắp y, đi trì bát

(khất thực), vừa muốn tụng kinh, vừa muốn làm pháp hội, vừa muốn bái

sám, đó là tạp tu! Quả báo là một chút si phước trong thế gian mà thôi, 

chẳng thể thành tựu, đã hoàn toàn phá hoại chuyên tu! 

Chúng ta nghĩ tới Liên Trì đại sư vào lúc tuổi già: Một câu A Di

Đà Phật bốn chữ. Quý vị đọc Trúc Song Tùy Bút sẽ thấy: Người khác

thỉnh giáo lão nhân gia: “Lão nhân gia dạy người khác tu hành theo cách

nào?” Ngài đáp: “Tôi dạy người khác niệm sáu chữ Nam-mô A Di Đà

Phật”.  Người ta  hỏi:  “Chính  lão  nhân  gia  tu  hành  thì sao?” Ngài  bảo:

“Bản thân tôi tu hành niệm bốn chữ A Di Đà Phật”. Người khác bèn hỏi

Ngài: “Do duyên cớ nào?” Ngài đáp:  “Tôi nhất tâm nhất ý trong một đời

 này, quyết định phải thấy A Di Đà Phật. Kinh dạy ‘chấp trì danh hiệu’

 mà danh hiệu chỉ có bốn chữ, Nam-mô chẳng phải là danh hiệu” . Vì thế, 

thật sự mong vãng sanh, hết thảy những thứ khách sáo đều chẳng cần, 

đều chẳng cần thiết. Ngài nói:  “Tôi khuyên người khác, người khác chưa

 chắc  đã  bằng  lòng  vãng  sanh,  nên  thêm  chữ Nam-mô  rất  thích  hợp. 

 Nam-mô nghĩa là cung kính, quy y” . Tức là quy y, cung kính A Di Đà

Phật, nhưng chưa chắc muốn vãng sanh. Thật sự mong vãng sanh thì hết

thảy những thứ cố kỵ đều chẳng có. 

Cổ đức giảng về pháp môn này rất rõ ràng: Là cảnh giới Hoa

 Tập 2

 19

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Nghiêm. Hoa Nghiêm là cảnh giới gì? Hoa Nghiêm là cảnh giới Lý Sự

vô ngại, Sự Sự vô ngại, chẳng có chướng ngại. Nói cách khác, chẳng có

hết thảy kỵ húy. Tượng A Di Đà Phật có thể thờ trong phòng ngủ. Quý

vị nói người trì giới [thờ như vậy] đâu có được, thiếu cung kính! Được

rồi, sự cung kính ấy khiến cho công phu của quý vị gián đoạn, xen tạp, 

chẳng thể vãng sanh! Hiện thời, nếu muốn đến Tây Phương Cực Lạc thế

giới, chẳng bàn tới những chuyện ấy, điều khẩn yếu là gì? Ở bất cứ chỗ

nào, ta đều có thể trông thấy tượng của A Di Đà Phật, ta luôn có thể khởi

lên  “A  Di  Đà  Phật”.  Đó  là  đúng,  chẳng  sai  tí  nào!  Đối  với  kẻ chẳng

muốn vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thì phải cung kính, phòng

ngủ của  quý  vị là  căn  phòng  thông  thường5,  chớ nên  thờ tượng  Phật. 

Người thật sự muốn vãng sanh, nghi ngại gì cũng đều chẳng có, chư vị

phải  biết  chuyện  này.  Vì  sao?  Mục  đích  là  khiến  cho  trong  mười  hai

thời, thời thời khắc khắc nhắc nhở chính mình, quyết định chớ nên quên

mất lần nào. Chúng ta nghe âm thanh niệm Phật nhắc nhở chính mình, 

nhìn tượng Phật để nhắc nhở chính mình, chuyện này trọng yếu hơn bất

cứ điều gì khác! Nghi ngại gì cũng đều chẳng cần kiêng kỵ! Pháp môn

này là Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại. Do đó, pháp môn này thù thắng, 

viên đốn đến tột bậc, vô ngại tột bậc. Cổ nhân bảo:  “Chuyên trung chi

 chuyên, đốn trung chi đốn, viên trung chi viên” (Chuyên nhất trong các

pháp  chuyên,  đốn  nhất  trong  các  pháp  đốn,  viên  nhất  trong  các  pháp

viên). Nếu còn có những chướng ngại ấy, làm sao có thể gọi là Viên cho

được? Nếu [còn có chướng ngại như vậy] sẽ chẳng viên. Cái này chẳng

thể, cái kia chẳng thể, tức là có chướng ngại, chẳng phải là vô chướng

ngại. Chư vị đồng tu nhất định phải ghi nhớ điều này. 

Chúng ta chỉ có một niềm hy vọng; nói thật thà, hy vọng duy nhất

của A Di Đà Phật và Thích Ca Mâu Ni Phật là mong sao chúng ta thành

Phật trong một đời này, hy vọng chúng ta suốt một đời này một câu A Di

Đà Phật chẳng gián đoạn. Trong tâm chỉ có một câu Phật hiệu, tuyệt đối

chẳng có vọng niệm thứ hai. Hễ có một vọng niệm là trật rồi, vọng niệm

ấy liền biến thành xen tạp, gián đoạn. [Chư Phật, Bồ Tát, chư vị tổ sư đại

đức] dạy chúng ta công phu chẳng xen tạp, không gián đoạn như thế nào

thì nhất định phải tuân thủ. Đó gọi là duyên sâu, duyên chín muồi, quyết

định vãng sanh trong một đời này. Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế

giới, quyết định thành Phật trong một đời này, quý vị nghĩ xem: Duyên

5 Ý nói chỉ là phòng đơn, chẳng phải là loại phòng ngăn ra làm hai gian, gian ngoài

để tiếp khách đến chơi. 

 Tập 2

 20

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

ấy hy hữu lắm! Vì lẽ đó, cư sĩ Bành Tế Thanh đã viết trong Vô Lượng

Thọ Kinh Khởi Tín Luận như sau:  “Đây là một ngày hy hữu khó gặp từ

 vô lượng kiếp đến nay” , đúng vậy, chẳng giả! 

Lại xem hai câu kế tiếp:  “Lạc nhật huyền cổ, dụng tiêu tống tưởng

 chi phương” ([quán tưởng] Mặt trời lặn giống như cái trống treo nhằm

nêu rõ nơi chốn sẽ đặt tâm tưởng vào đó). Đây là nói đến mười sáu phép

Quán trong kinh này. Phép Quán thứ nhất trong mười sáu phép Quán là

Nhật Quán, [tức là] quán mặt trời lặn, cũng nhằm dạy chúng ta nghĩ tới

Tây Phương. Trong phép Quán mặt trời lặn, có hai ý nghĩa:

- Thứ nhất là khiến cho tâm chẳng rong ruổi, tâm chẳng tán loạn. 

- Thứ hai là niệm niệm nghĩ tưởng Tây Phương. 

Đó là thật sự giác ngộ, triệt để giác ngộ, vì sao? Chúng ta đời đời

kiếp kiếp đều phải luân hồi trong lục đạo, quá khổ! Trong đời quá khứ, 

chúng ta có tu Tịnh Độ hay không? Đã tu! Không chỉ đã tu, mà còn là

đời  đời  kiếp  kiếp  đều  tu  tập!  Vì  sao đời  đời  kiếp  kiếp  tu  tập  mà  vẫn

chẳng thể vãng sanh, đều chẳng vãng sanh thành công? Do chúng ta tu

hành  chẳng  đúng  pháp,  công  phu  không  đắc  lực,  lầm  lạc!  Thế nào  là

không đúng pháp? Tạp tu! Chẳng phải là chuyên tu. Trong đời này, nếu

phạm phải bệnh cũ; nói cách khác, đời này vẫn chẳng thể thành tựu, vẫn

phải đợi đến đời sau. Thật sự giác ngộ trong một đời này, từ nay về sau, 

chúng ta chuyên tu, quyết định chẳng tạp tu. 

Chuyên tu thì phải hỏi: Ta phải tu bao lâu thì mới có thể thành

tựu? Chuyện này phụ thuộc công phu của bản thân quý vị là siêng năng

hay lười nhác. Nếu quý vị tinh tấn, thời gian ắt chẳng rất dài. Nếu quý vị

giải đãi, phải mất mấy năm công phu. Vẫn phải là tùy thuộc thiện căn

của chính mình dầy hay mỏng, thiện căn là gì? Chân tín, chân nguyện là

thiện căn. Phước đức là gì? Chuyên niệm là có phước, là phước đức, câu

danh hiệu này được gọi là  “vạn đức hồng danh”.  Chuyên niệm bèn có

phước; tạp niệm, phước mỏng hơn một chút. Chuyên niệm, phước dầy

nhất.  Ngẫu  Ích  đại  sư  khuyên  chúng  ta  chuyên  trì  Phật  hiệu,  buông

xuống hết thảy, vì sao? Trong một câu Phật hiệu, không chỉ bao quát hết

thảy các pháp môn và hết thảy các phương pháp do Thích Ca Mâu Ni

Phật đã nói trong một đời, mà ngay cả vô lượng vô biên pháp môn do hết

thảy chư Phật, chư Bồ Tát trong mười phương vô lượng vô biên thế giới

đã nói, cũng chẳng vượt ra ngoài một câu Phật hiệu này. Câu Phật hiệu

này là pháp môn đại tổng trì, quý vị chẳng niệm câu này thì niệm gì đây? 

Niệm những thứ khác, tu những thứ khác chỉ là một bộ phận, niệm câu A

Di Đà Phật là toàn thể. Phải biết điều này, công đức chẳng thể sánh tầy! 

 Tập 2

 21

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Câu kế tiếp là:  “Đại thủy kết băng, thật biểu lưu ly chi địa” (Đại

thủy đóng băng, quả thật biểu thị đất lưu ly). Đây là phép Quán thứ hai, 

tức Thủy Quán. Đối với loại quán tưởng này, kinh Hoa Nghiêm đã nêu

ra lý luận. Trong kinh Hoa Nghiêm có nói:  “Ưng quán pháp giới tánh, 

 nhất thiết duy tâm tạo” (Hãy nên quán tánh của pháp giới, hết thảy chỉ

do tâm tạo). Kinh Lăng Nghiêm giảng:  “Nhược năng chuyển cảnh, tắc

 đồng Như Lai” (Nếu có thể chuyển cảnh, ắt giống như Như Lai). Do vậy

có thể biết, hết thảy “vật cảnh” (hoàn cảnh vật chất) đều do phân biệt, 

tưởng tượng biến hiện. Kinh Kim Cang đã dạy:  “Nhất thiết hữu vi pháp, 

 như mộng, huyễn, bào, ảnh” (Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, 

bọt, bóng). Y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới sanh

từ tâm tưởng. Tâm tịnh, biến hiện cảnh giới Tịnh Độ. Tâm uế, cảnh được

biến hiện sẽ là uế độ. Nếu chúng ta hiểu rõ đạo lý này, không chỉ là cầu

sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, mà còn trong một đời này, khi thọ

mạng vẫn chưa hết, sống trên thế gian này, đối với khổ, lạc, họa, phước

trong thế gian, chính mình đều có thể làm chủ tể. Chỉ cần hiểu rõ đạo lý

này, chính mình có thể làm chủ, xác thực là trong một đời này, chính

mình có thể hưởng thụ viên mãn nhất, sung sướng nhất, cuộc đời hạnh

phúc nhất. Thưa cùng quý vị, đó gọi là hoa báo, tương lai vãng sanh Tây

Phương Cực Lạc thế giới là quả báo. 

Đời người hạnh  phúc  mỹ mãn,  không  nhất  định  là  rất  có  tiền, 

không nhất định là rất có địa vị! Nói thật thà, có tiền, có địa vị, chưa

chắc  đã  có  hạnh  phúc.  Hạnh  phúc  thật  sự là  gì?  Là  trong  tâm  chẳng

vướng mắc, chẳng có ưu lự, đó là hạnh phúc thật sự. Trong tâm chuyện

gì cũng đều chẳng có, tâm thanh tịnh, thân thanh tịnh. Thân tâm thanh

tịnh, thế giới bèn thanh tịnh. Thế giới là cảnh chuyển theo tâm, thế giới

bèn thanh tịnh. Đó là hạnh phúc thật sự. Trong tâm có ưu lự, có vướng

mắc,  tâm  sẽ không  thanh  tịnh,  sẽ có  phiền  não,  sẽ có  nghiệp chướng. 

Trong tâm thanh tịnh, lấy đâu ra chướng ngại? Chẳng có chướng ngại. 

Vì thế, nếu chư vị muốn biết khi nào nghiệp chướng của chính mình tiêu

trừ ư? Khi nào trong tâm quý vị chẳng có vọng niệm, chẳng có ưu lự, 

vướng mắc, nghiệp chướng liền tiêu trừ. Khi ấy, quý vị sẽ cảm ứng đạo

giao cùng Tây Phương Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật, trao đổi tin tức

với Ngài, gởi điện báo qua lại, chính mình nắm chắc vãng sanh, đã có tín

tâm, đó là vui sướng! Trong thế gian này, giống như chư Phật, Bồ Tát thị

hiện, du hý thần thông, du ngoạn khắp nơi, đến thế giới Sa Bà để vãn

cảnh, đến để du lịch. Đó mới là hạnh phúc thật sự, viên mãn thật sự. 

Lại xem hai câu tiếp theo:  “Phong ngâm bảo diệp, cộng thiên

 Tập 2

 22

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 nhạc nhi đồng phồn. Ba động kim cừ, tương khế kinh nhi hợp hưởng” 

(Gió lùa cây báu vang tiếng ngân nga, hòa điệu cùng nhạc trời rộn rã. 

Sóng gợn khe ngòi vàng, hòa tiếng cùng khế kinh vang vọng). Hai câu

này, câu trước là Bảo Thụ Quán, câu sau là Bảo Trì Quán, đến phần sau

chúng ta sẽ đọc tới ao sen bảy báu.  “Quán nhục kế 6  nhi chiêm thị giả, 

 niệm sắc tướng nhi đổ Như Lai” (Quán nhục kế để chiêm ngưỡng hai vị

thị giả, nghĩ nhớ sắc tướng để thấy Như Lai), câu trước là quán tưởng

Quán Âm và Thế Chí, câu sau là quán Vô Lượng Thọ Phật. Trong thế

giới Tây Phương, sắc tướng của Phật và Bồ Tát giống nhau. Chỗ sai biệt

giữa Phật và Bồ Tát là đỉnh đầu nơi thân tướng của các Ngài khác nhau. 

Đỉnh đầu Phật là tướng nhục kế, còn Bồ Tát đội mão. Trên thực tế, nếu

Bồ Tát bỏ mão ra, sẽ hoàn toàn giống như Phật, hoàn toàn chẳng có sai

biệt. Ngài đội mão thì mão còn có sai biệt. Chính giữa mão của Quán

Âm Bồ Tát là tượng đứng của A Di Đà Phật, chính giữa mão của Đại

Thế Chí Bồ Tát là một bình báu. Đấy là điểm sai biệt để chúng ta phân

biệt vị nào là Quán Âm, vị nào là Đại Thế Chí. Nếu chẳng có tướng ấy, 

sẽ chẳng có sai biệt, hoàn toàn giống nhau. Đến phần kinh văn, chúng ta

sẽ đọc thấy [chuyện này]. 

 “Cập kỳ minh mục cáo chung, thượng trân đài nhi cao dũng. Văn

 thành ấn hoại, tọa kim liên nhi hóa sanh” (Tới khi nhắm mắt qua đời, 

ngự đài báu bay vọt lên cao; nét khắc đã in thành, ấn liền tan nát, ngồi

sen vàng để hóa sanh), đây là nói tới ba bậc chín phẩm vãng sanh. Trong

phần giải thích, tôn giả Tứ Minh đã giảng rất rõ ràng. Chư vị đồng tu cần

phải biết: Phàm vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, đều là vãng

sanh trong khi còn sống, chẳng phải là chết rồi mới vãng sanh, chư vị

phải ghi nhớ điều này. Pháp môn này thật sự là pháp môn bất tử. Phẩm

vị [vãng sanh] cao, biết trước lúc mất, thấy Phật đến tiếp dẫn, từ biệt mọi

người: “Nay tôi theo A Di Đà Phật ra đi”, người ấy mới vãng sanh, vãng

sanh trong khi còn sống! Hạ phẩm vãng sanh, nghiệp chướng sâu nặng, 

đức Phật vẫn đến tiếp dẫn, chẳng phải là không đến tiếp dẫn. Do người

6 Nhục kế (Uṣṇīṣa) là một trong ba mươi hai tướng hảo của Phật, còn gọi là Kế (髻), 

Đảnh Kế, Đảnh Thượng Nhục Kế v.v... hoặc gọi theo âm Phạn là Ô Sắt Ni Sa hoặc

Úc Sắt Ni Sa. Đây là tướng xương đầu vun cao lên, nhìn như búi tóc giữa đỉnh đầu. 

Kinh Vô Thượng Y giảng:  “Úc Sắt Ni Sa là xương đỉnh đầu cao trội lên, tự nhiên

 thành hình như búi tóc”.  Kinh Vô Thượng Y còn giảng Nhục Kế là do trong đời quá

khứ Phật đã nhiều kiếp tự hành Thập Thiện, lại còn khuyên lơn, hướng dẫn người

khác tu hành, thấy người khác tu hành bèn hoan hỷ, tán thán, cúng dường, dìu dắt họ

luôn theo đúng chánh pháp. 

 Tập 2

 23

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

ấy nghiệp chướng nặng nề, cũng thấy Phật đến tiếp dẫn, muốn kể với

mọi người, môi mấp máy, nhưng chẳng phát ra tiếng, chẳng có khí lực. 

Hạ hạ phẩm vãng sanh vẫn là vãng sanh trong khi còn sống, tuyệt đối

chẳng phải là chết rồi mới vãng sanh, chẳng có đạo lý ấy! 

Rất nhiều vị tổ sư đại đức nói: Con người sau khi đã chết, trong

vòng tám tiếng sau khi người ấy đã tắt hơi, đừng nên động đến, hãy trợ

niệm cho người ấy. Nói thật ra, trợ niệm tám tiếng đồng hồ, người ấy

chẳng vãng sanh. Người ấy vãng sanh thì đã ra đi khi chưa tắt hơi, đi rồi

mới  tắt  hơi,  đó  là  vãng  sanh  thật  sự.  Nhưng  đã  tắt  hơi,  thì  [trợ niệm]

trong tám giờ là vì sợ gì? Sợ rằng người ấy chẳng vãng sanh. Chưa vãng

sanh, nhưng khi ấy, thần thức của người đó chưa rời đi, chúng ta niệm

Phật để nhắc nhở người ấy. Nếu lúc đó, người ấy bỗng nhớ tới Phật hiệu, 

tự cầu vãng sanh, thì vẫn có thể vãng sanh. Đấy là thời khắc then chốt. 

Chuyện  này  được  gọi  là  “độ Trung Ấm” ,  độ Trung Ấm  là  trong  thời

khắc then chốt ấy. Qua khỏi thời khắc ấy, hết sức khó khăn, chẳng dễ

dàng! Tuy chẳng vãng sanh, nhưng trợ niệm cho người ấy trong lúc đó, 

nói  thật  ra  là  tăng  phước,  giảm  thiểu sự đau  khổ cho  người ấy,  giúp

người ấy  vãng  sanh  trong  thiện  đạo,  chẳng  đến  nỗi  đọa  trong  ác  đạo, 

mục đích ở chỗ này. Vì thế, cầu nguyện vãng sanh tốt nhất là dựa vào

chính mình, đừng ỷ vào người khác trợ niệm. Lỡ vạn nhất khi đó chẳng

có duyên phận ấy, chẳng có ai trợ niệm thì làm sao đây? Cho nên nhất

định phải dựa vào chính mình. 

Quý vị thấy trong Niệm Phật Luận, lão pháp sư Đàm Hư đã kể

chuyện  nữ cư  sĩ  họ Trương  thuộc  Niệm  Phật  Hội  chùa  Trạm  Sơn  tại

Thanh Đảo. Người ta vãng sanh chẳng cần kẻ khác trợ niệm, biết trước

lúc mất. Người ấy sống rất kham khổ, chồng kéo xe tại bến tàu, một nhà

bốn người, ngày nào chẳng làm việc, ngày ấy chẳng có tiền tiêu. Chính

bà  ta  cũng không biết  chữ,  tham  dự Niệm  Phật  Hội  để niệm  Phật  với

người khác, làm  việc  lặt vặt trong nhà bếp, giúp người khác rửa  chén

đũa. Bà ta nghiễm nhiên niệm Phật hiệu giỏi như vậy; lúc ra đi tỉnh táo, 

sáng suốt. Lúc bà ta mất là vào buổi sáng, chẳng cần ai trợ niệm, biết sẽ

đi lúc nào. Do đó, đấy là thật sự hiện thân thuyết pháp, nêu gương tốt

nhất cho chúng ta. Người bị bệnh đau khổ, thật thà niệm Phật, niệm kinh

Vô Lượng Thọ, chẳng thể nghĩ bàn. Lần đầu tiên tôi đến Bắc Kinh gặp

lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, lão cư sĩ bảo tôi: Cụ có mười mấy học trò theo

học với cụ. Học trò cụ cho biết họ ngã bệnh chẳng đi bác sĩ, không uống

thuốc, cả nhà niệm kinh Vô Lượng Thọ, niệm A Di Đà Phật, một mực

niệm đến lành bệnh. Các học trò cũng bảo tôi: “Chúng tôi thật sự làm

 Tập 2

 24

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

như vậy”. Kinh này công đức chẳng thể nghĩ bàn! Do đó, nếu chúng ta

mắc bệnh, có chướng ngại, có nghiệp chướng, quý vị niệm kinh này nhất

định có thể tiêu trừ. 

Tiếp theo đó, sách viết:  “Tùy tam bối nhi hoành tiệt, việt ngũ khổ

 nhi trường vụ” (Nương theo ba bậc để cắt ngang [dòng sanh tử], vượt

năm khổ để mãi xa lìa [chốn Sa Bà]). Hai câu này nói đến ba bậc vãng

sanh, từ thượng thượng phẩm cho đến hạ hạ phẩm, trong một đời này

vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi.  “Hoành tiệt” (橫截) là hoành siêu, đây là

chỗ thù thắng của  pháp  môn  này.  Tu  những pháp  môn khác chẳng  có

hoành siêu; chẳng có hoành siêu sẽ rất khó, vì sao? Người ấy phải tu Tứ

Thiền, Bát Định. [Đắc] Tứ Thiền sanh trong Sắc Giới Thiên; thành tựu

Bát Định, sanh trong Vô Sắc Giới Thiên, lại phải tu Đệ Cửu Định mới

vượt thoát luân hồi, người bình phàm chẳng thể làm được! Trong kinh

Tiểu  Thừa,  đức  Phật  dạy:  Hàng  Tiểu  Thừa  đoạn  tám  mươi  tám  phẩm

Kiến Hoặc, chứng đắc quả Tu Đà Hoàn, tính từ ngày hôm ấy, qua lại

trong cõi trời và cõi người bảy lần mới có thể đoạn sạch tám mươi mốt

phẩm Tư Hoặc, tu thành tựu Đệ Cửu Định vượt thoát luân hồi. Qua lại

bảy lần trong cõi trời và cõi người phải mất thời gian bao lâu? Tuổi thọ

trong nhân gian ngắn ngủi, thọ mạng cõi trời lâu dài, có thể thấy cách

này khó khăn lắm! Những pháp môn Đại Thừa khác cũng chẳng ra ngoài

lệ ấy, cũng phải là đoạn Kiến Tư phiền não thì mới có thể thành tựu. 

Chỉ riêng Tịnh Tông chẳng cần đoạn; tuy chẳng cần đoạn, nhưng

phải  khuất  phục.  Khuất  phục,  chứ chưa  đoạn,  cổ nhân  sánh  ví  “khuất

phục” giống như đá đè cỏ, chẳng trừ tận gốc. Đè như thế nào? Đè nén

chẳng cho nó dấy lên hiện hành. Đá là gì? Cỏ ví như phiền não, vọng

tưởng, chấp trước, sánh ví những điều ấy; đá là một câu Phật hiệu A Di

Đà Phật. Dùng câu Phật hiệu ấy để đè nén vọng tưởng, chấp trước, phân

biệt, chẳng cho chúng dấy lên hiện hành. Những thứ ấy quả thật chưa

đoạn, chỉ cần chúng chẳng dấy lên hiện hành là được rồi, hữu dụng, có

thể vãng sanh. Nhưng phải đè nén; nếu chẳng đè nén được, sẽ chẳng thể

vãng sanh. Hễ đè nén được, bèn gọi là “công phu đắc lực”. Do đó, chúng

ta niệm câu Phật hiệu này, chẳng dấy phiền não, chẳng có vọng niệm; đó

là công phu đắc lực. Niệm câu Phật hiệu này mà vẫn dấy lên vọng niệm, 

vẫn sanh phiền não, công phu chẳng đắc lực! Phải đặc biệt chú ý điều

này.  “Khả vị vi hành diệu quán, chí đạo yếu thuật giả tai” (Có thể nói:

Cách hành trì vi diệu và các phép quán mầu nhiệm chính là thuật trọng

yếu  nhằm  đạt  tới  đạo  tột  bậc  vậy).  Đây  là  lời  tổng  kết  cho  đoạn  này. 

 Tập 2

 25

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 “Vi” (微)  là  vi  diệu,  vi  diệu tột  bậc,  tu  hành  là  nói  tới  ba  thứ Tịnh

nghiệp.  “Diệu quán” (妙觀) là mười sáu phép Quán.  “Đạo” (道) là đạo

thành Phật.  “Chí” (至) là đạt tới chỗ tột cùng, đạo thành Phật không chi

hơn được cách này!  “Thuật” (術) là phương pháp. Phương pháp quan

trọng  nhất  là  ba  thứ Tịnh  nghiệp và  mười  sáu  diệu  quán.  Trong  phần

trước, tôi đã thưa cùng quý vị, đối với mười sáu diệu quán, chỉ cần nắm

được một phép Quán bèn thành tựu. Phật Thế Tôn cùng chư Phật, các vị

tổ sư  đại  đức  dạy  chúng  ta  chọn  pháp  Quán  thứ mười  sáu,  chọn  lựa

phương  pháp  Trì  Danh  Niệm  Phật.  Quý  vị thấy  trong  Tịnh  Độ Tam

Kinh, phương pháp này được kinh Vô Lượng Thọ đề xướng, kinh A Di

Đà cũng đề xướng, nên biết hết thảy chư Phật, Bồ Tát, chẳng có vị nào

không đề xướng pháp môn này. Ngay như lão pháp sư Đế Nhàn giảng

giải Diệu Tông Sao bằng tác phẩm Giảng Nghĩa này, qua đoạn mở đầu

trong  lời tựa,  [chúng  ta  thấy  rõ]  Ngài  cũng  đề xướng  Trì  Danh  Niệm

Phật. Có thể thấy Trì Danh thật sự chẳng thể nghĩ bàn! Chúng ta lại lật

qua xem trang thứ mười sáu. 

 “Thử kinh tâm quán vi Tông, Thật Tướng vi Thể” (Kinh này lấy

tâm quán làm Tông, lấy Thật Tướng làm Thể), nêu bày phần Minh Tông

Biện Thể của bộ kinh này.  “Kinh dĩ Quán Phật vi đề, Sớ dĩ tâm quán vi

 Tông” (Kinh dùng chuyện quán Phật để làm tựa đề, Sớ dùng tâm quán

làm Tông). Vừa khởi đầu, tôn giả Tứ Minh đã dặn dò rõ ràng, rành rẽ. 

[Bàn luận] tỉ mỉ, trọng yếu [nhận định này] thì khi nói đến phần kinh

văn, tôi sẽ lại thưa trình cùng quý vị. Nay ở đây, chúng ta hiểu điều quan

trọng nhất là ba thứ Tịnh nghiệp và mười sáu diệu quán. Ba thứ Tịnh

nghiệp rất khó làm được, nhưng lại chẳng thể không làm, vì sao? Chẳng

làm được, sẽ chẳng thể vãng sanh! Chẳng làm, sẽ chẳng thể vượt thoát

luân hồi, nhất định phải làm được! Điều này khẩn yếu hơn bất cứ điều gì

khác! Nguyên lý của nó là như kinh này đã dạy:  “Thị tâm thị Phật, thị

 tâm tác Phật” (Tâm này là Phật, tâm này làm Phật). Tâm năng niệm là

Thỉ Giác, đức Phật được niệm là Bổn Giác. Vì thế, khởi tâm niệm Phật

là  Thỉ Giác  hợp  với  Bổn  Giác.  Thỉ Giác và  Bổn Giác bất  nhị là  Cứu

Cánh Giác. Do đó, niệm Phật là nhân, thành Phật là quả. Niệm Bồ Tát

thành Bồ Tát, niệm Thanh Văn thành Thanh Văn, niệm thiên liền sanh

thiên, niệm người được thân người, niệm tham, sân, si, niệm ngũ dục, 

lục trần, sẽ là ba ác đạo, tùy thuộc quý vị niệm điều gì. 

Trong phần chú  giải,  chúng  ta  xem  dòng  thứ năm  trong  trang

mười sáu, xem câu cuối trong dòng thứ năm:  “Kim quán Di Đà y chánh

 Tập 2

 26

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 vi  duyên” (Nay  dùng  quán  y  báo  và  chánh  báo  của  Phật  Di  Đà  làm

duyên). Vì sao kinh thường nói Quán, chẳng nói Niệm? Vì sao chẳng nói

Tưởng, mà phải nói Quán? Chữ này có quan hệ rất lớn! Nếu nói Niệm

hoặc Tưởng, [người nghe] sẽ dễ sanh tình chấp,  “tình chấp” (情執) là

chấp trước theo phương diện cảm tình, chẳng thể liễu sanh tử, chẳng thể

thoát tam giới. Quý vị nói “nay ta không mến chuộng thế giới này, ta yêu

mến  A  Di  Đà  Phật”,  như vậy  thì chẳng thể vãng sanh, [vì vẫn là tình

chấp]! Quán là lý tánh, chẳng phải là cảm tình, nó là lý trí, giống như

trong Thiền Tông nói Quán Chiếu, Chiếu Trụ và Chiếu Kiến, sử dụng

những công phu đó. Niệm Phật cũng là niệm niệm chẳng lìa công phu

quán chiếu. Quán chiếu thuộc về lý tánh, chẳng thuộc về cảm tình. Do

đó, dùng chữ Quán, chẳng dùng chữ Niệm, chẳng dùng chữ Tưởng! 

 “Kim quán Di Đà y chánh vi duyên, huân hồ tâm tánh, tâm tánh

 sở cụ Cực Lạc y chánh, do huân phát sanh, tâm cụ nhi sanh, bất ly tâm

 tánh, toàn tâm thị Phật, toàn Phật thị tâm, chung nhật quán tâm, chung

 nhật quán Phật” (Nay quán y báo và chánh báo của Phật để làm duyên, 

huân tập tâm tánh. Y báo và chánh báo cõi Cực Lạc sẵn có trong tâm

tánh  sẽ do  huân  tập  mà  phát  sanh.  Do  tâm  đã  sẵn  có,  nên  sanh  khởi. 

Chẳng lìa tâm tánh, toàn thể tâm là Phật, toàn thể Phật là tâm. Suốt ngày

quán  tâm  là  suốt  ngày  quán  Phật).  Phải  biết  mấy  câu  này  là  bí  quyết

niệm Phật! Có biết thì quý vị mới chịu niệm, niệm thành công. Thế giới

Cực Lạc là thế giới gì? Là “duy tâm Tịnh Độ”. A Di Đà Phật là ai? Là

“tự tánh Di Đà”. Có lẽ sẽ có người hỏi, duy tâm Tịnh Độ và Tịnh Độ của

A Di Đà Phật là một hay là khác, là một hay là hai? Tự tánh Di Đà và A

Di Đà Phật trong Tây Phương Cực Lạc thế giới có mối quan hệ gì? Thưa

cùng quý vị, Tây Phương Cực Lạc thế giới do tự tánh biến hiện, A Di Đà

Phật cũng do tự tánh biến hiện. Không riêng gì Cực Lạc và Phật Di Đà

do tự tánh biến hiện, mà tất cả hết thảy đông đảo chúng sanh nơi cõi Sa

Bà trong hiện tiền vẫn do tự tánh biến hiện. Đó là tự tánh biến hiện uế

độ. Tây Phương Cực Lạc thế giới là tự tánh của quý vị biến hiện Tịnh

Độ, vì sao? Vì tâm quý vị thanh tịnh liền biến thành Tịnh Độ. Tâm quý

vị chẳng thanh tịnh, Tịnh Độ chẳng biến hiện. Duy tâm Tịnh Độ và Tây

Phương Tịnh Độ là một, không hai, chẳng có biên giới; tự tánh Di Đà và

ngài  Pháp  Tạng  tu  thành  Phật  Di  Đà  cũng  là  một,  không  hai.  Đó  là

nguyên lý chân thật. 

Các triết gia trong thế gian nói đến bản thể của vạn hữu trong vũ

trụ, bản thể là tâm tánh. Thiền gia đòi hỏi tu hành phải tu từ căn bản, trọn

chẳng biết sự tu hành của Tịnh Tông mới là căn bản của các căn bản, trỗi

 Tập 2

 27

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

vượt Thiền Tông quá nhiều. Do đó, suốt ngày niệm Phật là suốt ngày

quán tâm, nhất định phải niệm đến mức  “toàn thể tâm là Phật, toàn thể

 Phật là tâm” , công phu niệm Phật của quý vị mới thật sự đạt tới tột bậc, 

đạt tới đỉnh cao nhất. Đến khi ấy, chúng ta thấy hết thảy mọi người đều

là  Phật,  thấy  hết  thảy  vật  cũng  là  Phật,  thấy  hết  thảy  sự vẫn  là  Phật, 

[chúng ta] bèn thành Phật. Mắt Phật thấy hết thảy đều là Phật, phàm phu

thấy Phật, Bồ Tát cũng là phàm phu. Do vậy có thể biết, xác thực là cảnh

chuyển  theo  tâm.  “Nếu  có  thể chuyển  cảnh, ắt  giống  như  Như  Lai” , 

chẳng sai tí nào! 

Nay đã hết thời gian rồi, chúng tôi giảng tới chỗ này. Buổi chiều

chúng tôi sẽ nói đến đề mục của kinh. 

 Tập 3

Xin xem dòng thứ tư trong trang mười bảy:

 “Sở ngôn Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Phật giả, Phật thị sở

 quán thắng cảnh. Cử chánh báo dĩ thâu y quả, thuật hóa chủ dĩ bao đồ

 chúng.  Quán  tuy  thập  lục,  ngôn  Phật  tiện  châu; cố vân  Phật  Thuyết

 Quán  Vô  Lượng  Thọ Phật” (Nói  “Phật  Thuyết  Quán  Vô  Lượng  Thọ

Phật” vì Phật là cảnh thù thắng để quán. Nêu chánh báo để gồm thâu y

báo, thuật hóa chủ để bao gồm đồ chúng. Tuy có mười sáu phép Quán, 

nhưng nói đến Phật liền trọn đủ. Vì thế nói là “Phật Thuyết Quán Vô

Lượng Thọ Phật”). Tựa đề kinh có Thông và Biệt. Cái được gọi là Biệt

Đề chính là chỗ khác biệt với những kinh khác. Thông Đề thì hết thảy

các kinh đều giống nhau. Chữ Kinh tiếp đó chính là Thông Đề, còn Phật

Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Phật trước đó là Biệt Đề. Ở đây nói  “Phật

 thị sở quán thắng cảnh” (Phật là cảnh thù thắng để quán),  “Phật” ở đây

là Vô Lượng Thọ Phật,  “cảnh” (境) là cảnh giới,  “thắng cảnh” (勝境) là

cảnh thù thắng nhất. Trong phần trước, chúng ta đã biết nguyên do quán

Phật và công đức quán Phật.  “Chánh báo” (正報) là thân Phật. Chúng ta

quán Vô Lượng Thọ Phật tức là đã bao gồm thế giới và hoàn cảnh sống

của Vô Lượng Thọ Phật.  “Hóa chủ” (化主) là giáo chủ, cũng là thầy. 

Nhắc tới thầy, đương nhiên cũng bao gồm các học trò của Ngài. Thế giới

Cực  Lạc  giống một  ngôi trường  đại học,  Vô  Lượng  Thọ Phật  là  hiệu

trưởng, những người khác đều có thể nói là học trò của Ngài. Các pháp

Quán tuy nói đến mười sáu loại, nhưng hễ nói  “Phật”  thì mười sáu phép

Quán đều được bao gồm.  “Châu” (周) là trọn hết, toàn bộ đều được bao

gồm. Do đó, tựa đề của kinh này là Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ

 Tập 3

 28

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Phật  Kinh.  “Kinh  giả,  huấn  pháp,  huấn  thường,  do  thánh  nhân  kim

 khẩu, cố vân Kinh dã” (Kinh là dạy về pháp, dạy về lẽ thường, xuất phát

từ miệng vàng của thánh nhân, nên gọi là Kinh). Đạo tràng của chúng ta

giảng kinh quanh năm không gián đoạn, những phần giống như Thông

Đề có thể tỉnh lược, có thể chẳng cần nói! 

Chúng ta lại xem đoạn văn tiếp theo:  “Thử kinh nghĩa sớ, nhân hy

 tịnh báo, cố thuyết thính giả đa hỹ” (Sớ giải ý nghĩa kinh này, do người

ta mong mỏi tịnh báo, nên người nói, kẻ nghe đông đảo). Đối với kinh

này, Nghĩa Sớ là chú giải do Trí Giả đại sư soạn, vì người tu hành đều

mong  cầu sanh về Tịnh  Độ, nên  bản  chú  giải này  là  bộ sách vô cùng

quan trọng để tu Tịnh Độ. Vì thế, người giảng nhiều, người nghe cũng

đông. Kinh này giảng cặn kẽ y báo và chánh báo trang nghiêm trong thế

giới Tây Phương; vì nếu không nói tỉ mỉ, chúng ta chẳng thể nào quán

tưởng  được, ắt  cần  phải  nói  rõ  ràng,  tường  tận,  tỉ mỉ phương  pháp  tu

hành.  Vì  thế,  người  thật  sự phát  nguyện,  mong  cầu  sanh  Tây  Phương

Cực Lạc thế giới trong một đời này, nói thật ra, chẳng thể nào không biết

đến. Mấy câu này nhằm nói rõ vì sao phải viết chú giải. Tiếp đó:  “Sở

 bẩm Bảo Vân sư thủ chế ký văn, tương duyên chí kim, trước thuật bất

 tuyệt, giai tông Trí Giả” (Nhờ có thầy Bảo Vân ghi chép đầu tiên, truyền

mãi đến nay, trước thuật chẳng ngừng, đều noi theo ý chỉ của ngài Trí

Giả). Câu này nói về sư thừa; nếu chẳng có sư thừa, chẳng thể khiến cho

kẻ khác  tin  tưởng.  Trung  Quốc  và Ấn  Độ hết  sức  coi  trọng  sư thừa. 

Những gì quý vị đã học là do học với ai? Điều này rất trọng yếu. Không

như  hiện  tại,  người  hiện  thời  chẳng  coi  trọng  sư  thừa  cho  mấy!  Mỗi

người đều có thể tự lập một trường phái, thời cổ chẳng có chuyện ấy! 

Chúng ta đọc Đàn Kinh sẽ thấy chuyện thiền sư Vĩnh Gia. Ngài

Vĩnh Gia là một người vô cùng thông minh, gặp gỡ ngài Huyền Sách. 

Ngài Huyền Sách nhận biết Sư là một nhân tài, khuyên Sư phải tìm một

bậc  cao  minh  để ấn  chứng,  tức  là  chứng  minh  cho  Sư.  Người  chứng

minh cho Sư sẽ là thầy. Nếu không có ai chứng minh, nói chính mình

học thành công, ngài Huyền Sách nói:  “Nói theo Phật pháp, trước thời

 Oai  Âm  Vương  thì  có  thể. Sau  Oai  Âm Vương  Phật,  nếu chẳng  có sư

 thừa, đều là thiên nhiên ngoại đạo” . Chư vị hãy nghĩ xem, chuyện này

rất nghiêm trọng! Vì thế, Ngài bèn khuyên Sư đến Tào Khê thân cận Lục

Tổ, bái Lục Tổ làm thầy, tức là có truyền thừa. Ngài Vĩnh Gia thật sự

thông minh, đến gặp Lục Tổ nói mấy câu liền khế nhập cảnh giới. Đã

được tổ sư ấn chứng, Ngài chuẩn bị rời khỏi. Lục Tổ đại sư nói: “Ông

chẳng cần đi gấp như vậy, hãy nghỉ lại một đêm. Ngày mai hãy đi thì

 Tập 3

 29

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

hơn”. Vì thế, đêm Sư ở lại Tào Khê được gọi là Nhất Túc Giác (giác ngộ

trong một đêm),  “nhất túc” (一宿) là trong một buổi tối, Ngài liền khai

ngộ, liền giác ngộ, cũng là chứng tỏ lời cổ nhân đã nói:  “Nhất nhật vi sư, 

 chung thân vi phụ” (Một ngày là thầy, suốt đời là cha). Vì thế, sư thừa

chẳng nhất định là phải ở cùng thầy bao lâu, được thầy chỉ điểm, chính

mình thật sự giác ngộ, triệt để giác ngộ, vậy là đủ rồi! 

Sư thừa của bản chú giải này là từ ngài Bảo Vân. Trong chú giải

có nói ngài Tứ Minh được bẩm thụ pháp từ pháp sư Bảo Vân7. Ngài Bảo

Vân là người xứ Cao Ly, tức là người Đại Hàn, khai ngộ trong hội của

Trí Giả đại sư. Ngài đến Trung Quốc du học, sau khi đã ngộ, muốn trở

về, quay về nước mình để hoằng pháp, nhưng về sau bị các đồng tu bên

Trung Hoa giữ lại. Ngài nói Phật pháp chẳng có giới hạn chủng tộc, mà

cũng  chẳng  có  giới  hạn  quốc  gia, ở đâu  có  duyên  thì đến  đó  hoằng

dương, cần gì cứ phải nhất định trở về nước mình! Do đó, Ngài ở lại. 

Ngài  Bảo  Vân  có  hai  đệ tử;  hai  người  đệ tử ấy  đều  hết  sức  nổi  tiếng

trong Phật giáo sử Trung Quốc, một là tôn giả Tứ Minh, vị kia là Từ Vân

Tuân Thức đại sư. Đối với tông Thiên Thai sau này, có thể nói là các

Ngài  là  những  vị đại  pháp  sư  chủ yếu  phục  hưng tông  Thiên  Thai. 

Chúng tôi cũng tỉnh lược truyện ký các Ngài. 

Lại xem đoạn kế tiếp là  “trước thuật dụng ý” , [hãy đọc] dòng cuối

cùng trong trang mười chín:  “Khởi hữu bất tri tu tâm diệu quán, cảm tứ

7 Ngài Bảo Vân là tổ sư đời thứ mười sáu của tông Thiên Thai, pháp húy Nghĩa

Thông, pháp tự Duy Viễn; do về già Ngài trụ tại chùa Bảo Vân nên thường gọi là

Bảo Vân Sư. Ngài người xứ Cao Ly, họ Y. Tướng mạo trang nghiêm dị thường, đỉnh

đầu có nhục kế, giữa hai mày có tướng bạch hào, nếu kéo duỗi ra sẽ dài đến năm sáu

tấc.  Lúc  nhỏ,  Sư  xuất  gia  tại  Quy  Sơn  Viện,  sau  khi  thọ  Cụ  Túc,  bèn  học Hoa

Nghiêm và Khởi Tín Luận, được cả nước Cao Ly tôn kính, ngưỡng mộ. Sau đó, Sư

sang Trung Quốc tham học với ngài Vân Cư (Thiều Quốc Sư) có chỗ khế ngộ. Sau

đấy, lại tham yết ngài Loa Khê nghe yếu chỉ Nhất Tâm Tam Quán bèn than:  “Cái

 học viên đốn ắt phải thấu triệt ở nơi đây” , bèn ở lại theo học. Lâu sau, danh tiếng

vang lừng khắp nơi. Khi sắp hồi hương, Sư nghỉ lại Tứ Minh, sắp xuống thuyền, 

Quận Thủ Tiền Duy Trị nghênh đón xin hỏi tâm yếu, xin thọ Bồ Tát giới. Đạo tục

hướng về quy ngưỡng đông đảo, Quận Thủ tha thiết thỉnh cầu, nên Ngài ở lại Trung

Quốc. Năm Thái Bình Hưng Quốc thứ tư (979), ngài Pháp Trí (tôn giả Tứ Minh)

theo học với Sư, lúc đó Sư đã năm mươi ba, còn Pháp Trí mới hai mươi. Ngôi chùa

nơi Sư ở, thoạt đầu gọi là Truyền Giáo Viện, mãi đến năm Thái Bình Hưng Quốc thứ

bảy (982), mới được vua ban biển ngạch là Bảo Vân Tự. Đến năm Ung Hy nguyên

niên (984), ngài Từ Vân mới theo học với Sư (lúc đó Sư đã năm mươi tám tuổi, Từ

Vân hai mươi hai). Sư thường nói Tịnh Độ là quê cũ. Năm Đoan Củng nguyên niên

(988), vào ngày Mười Một tháng Mười, Sư nằm bên hông hữu, an tường nhập diệt. 

 Tập 3

 30

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Tịnh Độ văn nghĩa giả da?” (Há có lẽ nào chẳng biết tu tâm diệu quán, 

mà cảm bốn cõi Tịnh Độ ư?). Trước hết, Ngài đặt ngược vấn đề. Há có

lẽ nào mà có kẻ chẳng biết tu tâm, chẳng biết tu diệu quán, lại có thể

vãng  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ?  Tây  Phương  có  bốn  loại  Tịnh  Độ:

Thường Tịch Quang Tịnh Độ, Thật Báo Trang Nghiêm Độ, Phương Tiện

Hữu Dư Độ và Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Câu nói này đã nêu khái quát:

Bốn loại Tịnh Độ đều phải tu diệu quán. Cùng tu diệu quán như nhau, vì

sao sanh trong các cõi khác nhau? Do công phu diệu quán của quý vị có

cạn hay sâu khác biệt. Vì thế, bất luận tu phương pháp nào, công phu

[đều  có]  cạn  hay  sâu.  Nói  theo  kinh  điển  Tịnh  Tông,  sẽ là công  phu

thành phiến, Sự nhất tâm bất loạn, và Lý nhất tâm bất loạn. Đó là phân

chia đại lược. Nếu chia tỉ mỉ, trong mỗi loại lại có nhiều loại nhỏ khác

biệt, nên mới [nói tổng quát là phẩm vị vãng sanh] có ba bậc chín phẩm. 

Đoạn kế đó là Chánh Thị (正示), tức là giảng rõ ý nghĩa.  “Lương

 dĩ mẫn vật tình thâm” (Do lòng thương xót chúng sanh sâu đậm),  “vật” 

(物) là tiếng gọi chung chúng sanh. Nếu nói “người”, sẽ chẳng bao gồm

chư thiên, chẳng bao gồm súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. Vì thế, dùng chữ

Vật để bao quát tất cả hữu tình chúng sanh trong lục đạo. Đức Phật mở

ra pháp môn này, không chỉ nhằm độ chúng ta, mà còn  muốn độ chư

thiên, cũng muốn độ ba ác đạo. Dẫu là chúng sanh trong địa ngục, nhưng

nếu họ có thể tin tưởng, có thể y giáo phụng hành, đều có thể vãng sanh. 

Có thể thấy pháp môn này xác thực là rộng lớn vô biên, chẳng thể nghĩ

bàn. Đó là các vị tổ sư đại đức dấy lòng bi mẫn đối với hết thảy chúng

sanh.  “Thích thời trí xảo, cố đa đàm sự tướng, thiểu thị Quán môn, vụ

 tại hạ phàm, phổ triêm duyên chủng” (Trí xảo diệu nhằm thích ứng thời

cơ,  nên  bàn  nhiều  về sự tướng,  ít  chỉ dạy  quán  tưởng,  chú  trọng  bọn

phàm phu hạ căn, khiến cho họ được gieo duyên trọn khắp). Đây là nói

về chuyện giảng kinh, thuyết pháp thông thường. Nhằm khế cơ, căn cơ

của  chúng  sanh  hèn  kém,  tầm  nhìn  ngắn  ngủi,  tham  cầu  lợi  ích  trước

mắt, vẫn chẳng mong vãng sanh Tịnh Độ, vậy thì tạo pháp duyên cho họ

là được rồi, chẳng cần phải nói sâu. Đó là  “đa đàm sự tướng, thiểu thị

 Quán môn” . Giới thiệu Phật pháp với người khác, xác thực là có phương

tiện thiện xảo. Trước hết, phải làm cho chúng sanh sanh tâm hoan hỷ, 

bằng lòng nghe, bằng lòng tiếp nhận, chẳng đến nỗi nghe một lần, lần

sau chẳng tới nữa. Vì thế, phải dùng phương tiện thiện xảo để tiếp dẫn

họ. Đợi đến khi họ nhập môn, đã có một chút căn cơ rồi, lại nói lời thật

với họ. Nếu trước tiên, vừa mở đầu, quý vị bảo họ niệm Phật vãng sanh

chẳng dễ dàng, lần sau họ cũng chẳng đến nữa, [vì họ nghĩ]: “Pháp môn

 Tập 3

 31

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

này vô dụng, ta niệm suốt đời chẳng thể thành tựu, ta còn đến đây làm

chi?” Vì thế, trước hết, phải bảo họ [pháp môn này] rất dễ dàng, đến khi

họ cảm thấy dễ dàng, sau khi đã học được vài năm, lại bảo họ: “Pháp

môn này cũng chẳng dễ dàng như quý vị tưởng tượng”. Nói lời thật với

quý vị!Do đó, chúng ta dạy người khác, quý vịthấy đó: Dạy quý vị thọtrì

kinh pháp, chấp trì danh hiệu, trước tiên dạy quý vị niệm nhuần nhuyễn; 

đó  là  công  phu bước đầu.  Đã  thấu  triệt  nhuần  nhuyễn, lại dạy  quý  vị

dùng phương pháp khuất phục phiền não, cũng tức là dùng phương pháp

này khiến cho vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, ưu lự của chúng ta thảy

đều  bị khuất  phục.  Có  thể khuất  phục [các phiền  não],  sẽ quyết  định

vãng sanh, [sanh vào] cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Khi đạt đến công phu

ấy, lại bảo quý vị: “Vì sao quý vị chẳng muốn tiến thêm một bước nữa?” 

Tiến thêm một bước là Sự nhất tâm bất loạn, đoạn sạch phiền não, công

phu càng thù thắng, phải nói tới Quán môn. Do đó, tu học và tu hành có

thứ tự, tuy pháp môn này là đại pháp viên đốn, nó vẫn có thứ tự. Đúng

như  kinh  Hoa  Nghiêm  đã nói:  “Hành  bố chẳng  ngại  viên  dung,  viên

 dung chẳng ngại hành bố” , Hành Bố (行布) là [tu tập] theo thứ tự. 

 “Phương kim gia vận, thịnh diễn viên thừa, mộ học chi đồ, giai

 dục đắc chỉ nhi tu chứng hỹ” (Nay gặp vận tốt lành, sôi nổi diễn giảng

giáo pháp viên đốn, những đồ đệ ham học đều muốn nắm được ý chỉ để

tu  chứng),  đoạn  này  cho  biết  nhân  duyên  đã  chín  muồi.  Nhân  duyên

chẳng chín muồi, sẽ chẳng thể nói; hễ chín muồi bèn có thể nói.  “Gia

 vận” (嘉運) là một hội tốt đẹp, đây là một pháp hội thù thắng nhất.  “Viên

 thừa” (圓乘) là viên đốn Nhất Thừa. Kinh này và kinh Vô Lượng Thọ

đồng loại, cổ đức tán thán kinh Vô Lượng Thọ là  “viên nhất trong các

 pháp viên, đốn nhất trong các pháp đốn, là Đại Thừa của các pháp Đại

 Thừa, là Viên Giáo của Viên Giáo” . Tán thán tới tột bậc! Kinh này đã là

đồng loại với kinh ấy, đương nhiên cũng là pháp Nhất Thừa viên đốn. 

Có thể hâm mộ, mong tu học pháp môn này thì chẳng phải là căn khí

tầm thường! Đúng như trong Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư đã nói, căn khí

gì  vậy? Cơ  duyên  thành  Phật  đã  chín  muồi,  người  này  sẽ thành  Phật

trong một đời này, lỗi lạc thay! Trong hết thảy các căn khí, thành Phật là

bậc nhất, còn cao hơn thành Bồ Tát. Người này muốn thành Phật trong

một đời này, phải thành Phật thì mới có thể cảm động chư Phật, Bồ Tát

vì chúng ta nói pháp môn này; do đó gọi là  “gia vận”. 

Trong lời chú giải có mấy câu viết rất hay. Ngài viết  “viên đốn sơ

 tâm” ,  “viên đốn”  là  nói về căn  tánh, xác  thực  là người  căn tánh viên

 Tập 3

 32

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

mãn đốn siêu, đó là căn tánh Bồ Tát.  “Hỷ văn viên nghĩa” (Thích nghe

giáo nghĩa viên đốn), người ấy nghe kinh, đọc kinh, thích đọc kinh điển

Viên Giáo Đại Thừa, người ấy mới có thể thỏa mãn.  “Ngưỡng mộ Diệu

 Tông” , vô cùng hâm mộ phương pháp tu học vi diệu thù thắng này. Thời

tiết, nhân duyên chín muồi, tuyệt đối chẳng phải là ngẫu nhiên! Chúng ta

nhìn từ chỗ này, chư Phật, Bồ Tát thương xót chúng sanh xác thực là

chẳng có cách nào tưởng tượng được, chẳng biết còn vượt quá bao nhiêu

lần tình cha mẹ yêu mến con cái. Lúc càng khổ nạn, càng dễ thấy. Chẳng

phải là trong lúc khổ nạn thì cơ duyên chẳng chín muồi, mọi người vẫn

tỉnh tỉnh mê mê, chẳng mong tiến cao hơn, nên Phật, Bồ Tát chẳng đến. 

Trong lúc đại kiếp nạn, khổ nạn xảy đến, người ta liền cảm nhận cuộc

đời và kiếp người hết sức đau khổ, mong mỏi giải thoát, mong mỏi rời

khỏi hoàn cảnh này; khi ấy, cơ duyên chín muồi, Phật, Bồ Tát liền đến. 

Trong toàn thể Phật pháp, Tịnh Tông là pháp môn thù thắng nhất. 

Nói thật ra, không chỉ là Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trong cõi đời, 

mà hết thảy chư Phật đều xuất hiện trong cõi đời. Nếu quý vị hỏi các

Ngài, các Ngài đến thế gian này để làm gì? [Các Ngài sẽ đồng thanh trả

lời]:  Độ chúng  sanh  thành  Phật  đạo.  Các  Ngài  dùng  phương  pháp  gì? 

Chẳng có vị nào không dùng phương pháp Niệm Phật, đều dùng phương

pháp này; nên đây là pháp môn bậc nhất. Vì sao nói các pháp khác, nói

kinh điển nhiều như vậy? Đó là vì thiện căn của chúng sanh chưa chín

muồi, chưa thể tiếp nhận pháp môn này, nên mới giảng những pháp môn

khác nhằm bồi dưỡng căn tánh của họ, khuyên dụ họ trở về pháp môn

Niệm Phật; đó là Như Lai đã buốt lòng rát miệng lập bày phương cách. 

Nếu chư vị thâm nhập kinh tạng, sẽ có thể nhìn ra. Người Hoa có duyên

với Phật pháp rất sâu, chư Phật, Bồ Tát hóa thân ở Trung Quốc hết sức

nhiều; trong những nơi khác trên thế giới chưa hề nghe nói [có tình hình

giống như vậy]. Chẳng phải là Phật, Bồ Tát có lòng thiên vị, Phật, Bồ

Tát chẳng hề thiên vị, mà là chúng sanh ở nơi ấy duyên đã chín muồi, 

các Ngài bèn thị hiện. Nhân duyên chưa chín muồi, hãy thong thả chờ

đợi. Trong thời đại này, so trong lịch sử Trung Quốc, thậm chí trong

lịch sử cả thế giới, là thời kỳ thống khổ nhất, trong quá khứ chẳng hề gặp

đại kiếp nạn như trong hiện tại, nên Phật, Bồ Tát cũng xuất hiện trong

thời cận đại rất nhiều. Chúng ta biết tổ sư Ấn Quang là Tây Phương thế

giới Đại Thế Chí Bồ Tát tái lai, chúng ta biết điều này. Tổ Ấn Quang tán

thán sách Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư, Ngài nói:  “Dẫu cổ Phật tái lai

 viết bản chú giải kinh Di Đà khác, cũng chẳng thể hay hơn được” . Ngẫu

 Tập 3

 33

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Ích  đại  sư  là  hạng  người  nào  mà  được  Đại  Thế Chí  Bồ Tát  tán  thán

dường ấy? Nếu Ngài chẳng phải là A Di Đà Phật tái lai, tôi tin tưởng

Ngài quyết định là Quán Âm Bồ Tát tái lai. Từ lời tán thán ấy, chúng ta

có thể suy đoán đôi chút tin tức. Thời cận đại là lúc gặp kiếp nạn lớn

nhất,  Tịnh  Tông  chẳng dễ được kẻ khác tiếp nhận nhất!  Không chỉ là

người  Hoa  trong  thời  hiện  đại  chẳng chịu  tiếp nhận,  mà  người  ngoại

quốc lại càng khỏi cần nói nữa. Do đó, cư sĩ Hạ Liên Cư xuất hiện. Hạ

lão cư sĩ là vị nào tái lai? Không ai biết! Quan sát từ nhiều dấu tích và

phương diện, chúng tôi đoán vị này chẳng phải là Phật tái lai, cũng là

bậc  Bồ Tát từ Đẳng  Giác  trở lên,  tuyệt  đối  chẳng phải là  phàm  nhân. 

Ngài xuất hiện trong thế gian này để làm gì? Chỉnh lý kinh Vô Lượng

Thọ một lần nữa, hòng khiến cho trọn khắp chúng sanh trên thế giới đều

hoan hỷ tiếp nhận, Ngài đến làm chuyện này. Cũng là vì kinh này được

lưu thông tại Trung Quốc, bao nhiêu lần phiên dịch đều chẳng viên mãn

cho lắm, chẳng có một bản nào viên mãn! Đấy là Phật, Bồ Tát tái lai, 

chẳng phải là người tầm thường! 

Tôi đã hai lần nói với Hoàng lão cư sĩ, mong cụ viết truyện ký của

thầy Hạ để chúng tôi lưu thông. Lần này, lão nhân gia bảo tôi: “Chưa

được! Chưa đến lúc. Vì sao? Sợ là viết ra sẽ bị kẻ khác hủy báng”. Tôi ở

Đại Lục quan sát đôi chút, quả đúng là thời tiết nhân duyên chưa chín

muồi; nhưng bản kinh do thầy Hạ hội tập thịnh hành ở Đài Loan như

vậy, cũng là chuyện tôi không ngờ đến. Chúng tôi đề xướng kinh này

mới ba, bốn năm, nghiễm nhiên hiện thời tại Đài Loan, từ Nam đến Bắc, 

người đọc tụng bộ kinh này đông ngần ấy, người diễn giảng cũng nhiều, 

người ấn hành cũng lắm, đúng là hy hữu khó gặp! Đó là thời tiết nhân

duyên chín muồi, rất khó thấy. Vì thế, Đài Loan là đảo báu, là phước địa, 

được chư Phật, Bồ Tát hộ niệm, long thiên gia trì, nơi này sẽ chẳng có

tai nạn.  Tục  ngữ có nói  “hữu  kinh  vô hiểm”  tức  là  chẳng  có  đại  kiếp

nạn! Kế đó là  “thuật sao sở dĩ” (nguyên do viết lời Sao), nêu rõ ý

nghĩa Ngài viết chú giải lần này.  “Cố kiệt bỉ tư, sao sổ thiên ngôn” (Do

đó, dốc cạn tâm tư thô lậu, viết lời Sao gồm mấy ngàn chữ), hai câu này

là tôn giả Tứ Minh khiêm hư. Nói thật ra, tôn giả là bậc thông gia trong

Phật môn, thông Tông, thông Giáo, vì chúng ta giảng kinh này, há còn

tốn  tâm  tư  gì?  Chẳng  tốn sức! Ở đây,  Ngài nói  “cố kiệt  bỉ tư,  sao  sổ

 thiên ngôn”  là nói khách sáo.  “Thượng thuận diệu tông, lược tiêu thử

 sớ” (Kính  vâng  theo  tông  chỉ mầu  nhiệm, giải  thích đại  lược  ý  nghĩa

trong bản sớ giải này), tùy thuận tông chỉ tu học vi diệu để giải thích bộ

 Tập 3

 34

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Sớ của Trí Giả đại sư.  “Thích thời chi xảo, phi ngã sở năng” ([đó là do]

Thời cơ khéo phù hợp, chẳng phải là sức tôi [có thể tạo thành như vậy]), 

càng khiêm hư hơn nữa! Có nghĩa là Ngài nói, thời tiết, nhân duyên phù

hợp khéo léo, Tam Bảo gia trì, [nên bản Sớ Sao này được ra đời], chứ

chẳng phải là năng lực của chính tôi. Lời này là nói khiêm tốn, nhưng

thật ra cũng là lời thật. Nay chúng ta có thể nói, có thể nghe, hoan hỷ tin

nhận, đều do thiện căn từ quá khứ hiện hành, nay được Tam Bảo gia trì, 

đúng là như vậy! 

Kế đó là dụng ý thật sự của Ngài:  “Nguyện cộng hữu tình, tức tâm

 niệm Phật, nãi thử Sao sở dĩ tác dã” (Nguyện cùng các hữu tình dùng

ngay cái tâm niệm Phật, đấy chính là lý do viết lời Sao này). Dụng ý

soạn bộ Sớ Sao này để lại cho thời ấy và mai sau của Ngài đã được nêu

ra trong hai câu này. Bản thân Ngài đạt được lợi ích chân thật nơi bộ

kinh này, sau khi đã đạt được, bèn hy vọng mọi người chúng ta ai nấy

đều có thể đạt được. Nguyện cùng các hữu tình, ta cùng hết thảy hữu

tình chúng sanh, dùng ngay cái tâm này để niệm Phật. Hãy chú ý! Chẳng

phải là miệng niệm, chẳng phải là bảo quý vị niệm Phật đằng miệng, mà

là niệm Phật bằng chính cái tâm. Miệng niệm Phật, trong tâm chẳng có

Phật,  vô dụng!  Trong  tâm  có  Phật,  miệng  chẳng  niệm, vẫn  hữu  dụng, 

vẫn là hữu ích. Vì thế, khẩn yếu là nơi tâm, tâm mới là Diệu Tông, tu từ

tâm là tu nơi căn bản. Chư vị phải biết, trong vọng tâm chẳng có Phật, 

trong vọng tâm có gì? Trong vọng tâm có ma. Ma là gì? Vùi dập! Vọng

tâm khổ lắm, quý vị dùng vọng tâm, chịu hết mọi nỗi đày đọa. Nếu quý

vị dùng chân tâm, thanh tịnh tự tại. Bởi lẽ, chân tâm là Phật, tâm chúng

ta niệm Phật là chân tâm; khởi tâm niệm Phật, tâm ấy là chân tâm. Ta

khởi tâm niệm Bồ Tát, niệm La Hán, những tâm ấy chẳng phải là chân

tâm, chẳng phải thuần chân. Đặc biệt là trong hết thảy chư Phật, khởi

tâm niệm A Di Đà Phật chính là thuần đến mức tột bậc. Vì sao? Vì A Di

Đà Phật là Bổn Giác của chính chúng ta, là đại giác viên mãn rốt ráo. 

Tâm ấy và Phật hoàn toàn tương ứng, công đức lợi ích ấy bất luận pháp

môn nào cũng đều chẳng có cách nào sánh bằng! 

Đồng tu niệm Phật rất nhiều, nhưng người biết chân tướng sự thật

chẳng nhiều! Nếu quý vị thật sự biết chân tướng sự thật này, sẽ rất hoan

hỷ niệm Phật, sẽ niệm Phật chẳng gián đoạn. Vì sao? Quả thật là  “một

 niệm  tương ứng  một  niệm  Phật” .  Trong  khi  quý  vị niệm  Phật,  tâm  là

Phật, miệng là Phật, hạnh là Phật, ba nghiệp đã khế nhập cảnh giới nơi

quả địa  Như  Lai,  người ấy  có  thể chẳng  niệm  ư?  Do  đó,  “niệm  niệm

 tương ứng niệm niệm Phật” , chẳng niệm gì khác, những thứ khác, người

 Tập 3

 35

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

ấy đều chẳng cần niệm. Vì sao? Niệm Phật, tất cả vô lượng vô biên pháp

môn khác thảy đều thành tựu. Kinh Hoa Nghiêm nói  “một tức là nhiều, 

 nhiều chính là một” , “nhiều” là vô lượng vô biên pháp môn, “một” là A

Di Đà Phật, vô lượng vô biên pháp môn đều quy vào A Di Đà Phật, nên

vô lượng chính là một. Niệm một câu A Di Đà Phật, hết thảy các pháp

môn đều tu học viên mãn; niệm đến mức nhất tâm bất loạn, tất cả hết

thảy  các  pháp  môn  đều  viên  tu, viên  chứng, [do đó], một  chính  là  vô

lượng.Cổ đức đã so sánh các giáo pháp trong một đời đức Thế Tôn. Các

Ngài nói hết thảy các kinh, nay chúng ta gọi “hết thảy các kinh” là Đại

Tạng Kinh, tức là đem toàn bộ kinh điển do Thích Ca Mâu Ni Phật đã

nói  trong  bốn  mươi  chín  năm so  sánh  một  phen,  Hoa  Nghiêm  là  bậc

nhất.  Cao  tăng đại đức trong  ngoài  nước  đều  thừa  nhận  điều  này.  So

sánh kinh Hoa Nghiêm và kinh Vô Lượng Thọ, kinh Vô Lượng Thọ bậc

nhất.  Vì  sao?  Nếu  kinh  Hoa  Nghiêm  chẳng  đến  cuối  cùng  “mười  đại

 nguyện vương dẫn về Cực Lạc” , Hoa Nghiêm sẽ chẳng viên mãn, quy về

Cực Lạc mới viên mãn. Kinh Vô Lượng Thọ từ đầu đến cuối từng câu, 

từng chữ đều giảng về thế giới Cực Lạc, là chỗ quy túc của kinh Hoa

Nghiêm, đương nhiên kinh Vô Lượng Thọ là bậc nhất. Bản hội tập của

ngài Hạ Liên Cư đã chia kinh thành bốn mươi tám chương. Trong bốn

mươi tám chương ấy, chương nào bậc nhất? Chương thứ sáu là bậc nhất. 

Chương thứ sáu là bốn mươi tám nguyện, do chính A Di Đà Phật tự nói. 

Kinh Vô Lượng Thọ do hai vị Phật thuyết pháp, phần kinh văn ấy do

chính A Di Đà Phật tự nói. Bốn mươi tám nguyện là bậc nhất. Bốn mươi

tám nguyện còn có bốn mươi tám điều, điều nào là bậc nhất? Các vị tổ

sư đại đức cũng công nhận như sau: Nguyện thứ mười tám là bậc nhất. 

Nguyện thứ mười tám là gì?  “Mười niệm ắt vãng sanh” , tức là quy vào

một câu Phật hiệu. Vì lẽ đó, đến cuối cùng quý vị mới hiểu: Nguyên lai

A Di Đà Phật là bậc nhất. 

Nếu quý vị hỏi: A Di Đà Phật nghĩa là gì? Một bộ kinh Vô Lượng

Thọ nhằm giải thích ý nghĩa A Di Đà Phật. Một bộ Đại Phương Quảng

Phật Hoa Nghiêm Kinh là chú giải của kinh Vô Lượng Thọ, mà cũng là

thuyết minh cặn kẽ về A Di Đà Phật. Nếu nói chi tiết hơn một chút, sẽ là

Đại Tạng Kinh; toàn bộ Đại Tạng Kinh nhằm giảng điều gì? Giảng về A

Di Đà Phật, quý vị phải hiểu cho rõ! Nếu chưa hiểu rõ điều này, đúng là

sẽ coi rẻ A Di Đà Phật. Vì thế, cổ đức so sánh từng tầng một, dần dần so

sánh đến  cuối  cùng, mới  phát  hiện  chót  núi  tột  cùng  vốn  là  A  Di  Đà

Phật, thống nhiếp vô lượng vô biên pháp môn. Vì vậy, năng niệm và sở

 Tập 3

 36

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

niệm đều chẳng thể nghĩ bàn! 

Trong lời  Sao  của  ngài  Tứ Minh,  câu cuối  cùng trong trang hai

mươi mốt là:  “Phàm hữu tâm giả, giai đương tác Phật, tức tâm tức Phật, 

 niệm Phật niệm tâm, tâm Phật bổn tự bất nhị, nãi sở dĩ tác thử sao dã” 

(Phàm những ai có tâm sẽ đều làm Phật. Tâm chính là Phật, Phật chính

là tâm, niệm Phật là niệm tâm. Tâm và Phật vốn tự chẳng hai. Đấy chính

là lý do soạn bộ Sao này vậy). Mấy câu này của tôn giả Tứ Minh có thể

nói là giải thích vô cùng thấu triệt. Trí Giả đại sư soạn Sớ, nhằm mục

đích dạy chúng ta  “tức tâm niệm Phật” (dùng ngay chính cái tâm này để

niệm Phật), tâm là Phật, Phật là tâm. Hãy ghi nhớ: Cái tâm ấy là chân

tâm,  là  cái  tâm  chẳng  có  vọng  niệm.  Tông  chỉ tu  hành  của  Thiền  gia

chẳng  khác  những  điều  đang được nói ở đây.  Trong  Ngữ Lục,  hòa

thượng Đại Châu vừa mở đầu liền nói  “người khéo tu thì tu từ căn bản” . 

Căn bản là gì? Tâm là căn bản, cho nên phải dốc sức từ tâm địa; đó gọi

là  “tu từ căn bản” ; nhưng phải dùng chân tâm, chớ nên dùng vọng tâm, 

đấy  mới là tu hành thật sự. Vì vậy, phương pháp tu hành trong Thiền

Tông là tham cứu, chẳng gọi là nghiên cứu. Hiện thời chúng ta thường

nói: “Quý vị hãy nghiên cứu kỹ càng chuyện gì đó”, Thiền gia bảo quý

vị hãy tham cứu, chẳng bảo hãy nghiên cứu! Vì sao? Nghiên cứu dùng

suy nghĩ, xét đoán, mà suy nghĩ, xét đoán là thức thứ sáu, tức ý thức. 

Tham cứu chẳng cần suy nghĩ, xét đoán, không dùng tâm ý thức. Thức

thứ sáu tức ý thức là phân biệt, thức thứ bảy tức Mạt Na là chấp trước, 

thức thứ tám tức A Lại Da là lưu lại ấn tượng. Chẳng cần tới ba thứ ấy! 

Nói  cách  khác,  chẳng  phân  biệt,  không  chấp  trước,  không lưu  lại ấn

tượng, mới gọi là tham cứu; tham cứu dùng chân tâm. Người thế gian

dùng cái tâm phân biệt, dùng cái tâm chấp trước, ắt giữ lại ấn tượng, họ

sử dụng tâm ý thức, [tức là] dùng vọng tâm, chẳng phải là chân tâm. 

Đại  Thừa  Phật  pháp  đều  dùng  chân  tâm.  Tông Môn  dùng  chân

tâm, Giáo Hạ cũng chẳng phải là ngoại lệ. Đối với Giáo Hạ, quý vị thấy

trong  Đại  Thừa  Khởi  Tín  Luận,  Mã  Minh  Bồ Tát  đã  dạy  chúng  ta

nguyên  tắc  tu  học.  Ngài  dạy  chúng  ta,  bất  luận  là  đọc  kinh  hay  nghe

giảng,  “ly  ngôn  thuyết  tướng” ,  chẳng  phân  biệt,  chẳng  dùng  thức  thứ

sáu, tức ý thức;  “ly danh tự tướng”  tức là chẳng chấp trước, chẳng dùng

thức thứ bảy;  “ly tâm duyên tướng” , tức là đừng khởi vọng niệm, đừng

suy nghĩ loạn xạ, cũng chẳng cần suy tưởng ý nghĩa trong kinh, quyết

định chớ nên nghiên cứu, đừng dùng thức thứ tám. Vì thế, Giáo Hạ cũng

là lìa tâm ý thức thì mới có thể đại khai viên giải. Trong Tịnh Độ Tông, 

nếu quý vị chẳng lìa tâm ý thức, cứ dùng tâm ý thức hoặc vọng tâm để

 Tập 3

 37

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

niệm,  vẫn  được!  Còn  có  thể vãng  sanh.  Chuyện  này  lạ lùng,  đúng  là

chẳng thể nghĩ bàn, chẳng giống các pháp môn khác. Cõi Phàm Thánh

Đồng  Cư và  cõi Phương  Tiện  Hữu  Dư đều là dùng tám  thức để niệm

Phật  vãng sanh,  còn  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  và  cõi  Thường  Tịch

Quang là lìa tâm ý thức để niệm Phật vãng sanh, nên khác nhau! Vì thế, 

Tịnh Tông còn có cái hay: “Chẳng biết dùng chân tâm, vẫn có thể vãng

sanh”; đó là lý do khiến cho chư Phật, Bồ Tát đặc biệt tán thán. Chính vì

như thế, pháp môn này có thể phổ độ hết thảy chúng sanh, chúng sanh

căn  tánh  thượng,  trung,  hạ đều  đắc độ.  Tới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế

giới, thấy A Di Đà Phật, lại lìa tâm ý thức, như vậy thì sẽ thuận tiện hơn, 

an toàn hơn, vì sao? Chẳng phải luân hồi trong lục đạo nữa, pháp môn

này đặc biệt thuận tiện! 

Phần lời tựa tới đây là kết thúc, đã giới thiệu viên mãn. Kế tiếp là

 “nhập  văn” (入文),  tức  là  [bước vào  phần]  chánh  văn  của  Diệu  Tông

Sao.  Chánh  văn được mở đầu  bằng  năm  tầng  huyền  nghĩa  của  tông

Thiên  Thai.  Tông  Thiên  Thai  giảng  kinh  hay  chú  giải  đều  tuân  thủ

nguyên tắc sau đây: Trước hết, dùng năm điều đại cương để giới thiệu

đại ý của toàn bộ bổn kinh; giới thiệu đại ý của cả bổn kinh xong rồi mới

giảng kinh văn. Do đó, phần Huyền Nghĩa hết sức quan trọng. Phương

thức này xét theo Phật pháp, nói thật ra, chú giải Phật pháp có hai loại, 

tức là Luận gồm có hai loại lớn: Một loại là Tông Kinh Luận (宗經論), 

loại  kia  là  Thích  Kinh  Luận  (釋經論).  Tông  Kinh  Luận  là  căn  cứ trên

kinh  nghĩa  (giáo  nghĩa  hoặc  ý  nghĩa  chánh  yếu trong  kinh)  để xiển

dương, nêu tỏ, chẳng phải là giải thích kinh văn từng câu một. Bộ phần

Huyền Nghĩa thuộc loại Tông Kinh Luận. Đến khi bước vào phần chánh

kinh để giải thích, giải thích từng câu kinh văn một thì là Thích Kinh

Luận. Trong các bộ đại luận của kinh Phật, Du Già Sư Địa Luận thuộc

loại Tông Kinh Luận, chẳng phải là giải thích kinh văn từng câu một. 

Đại Trí Độ Luận là Thích Kinh Luận, giải thích kinh văn từng câu một. 

Tông  Thiên  Thai  kết  hợp  hai  loại ấy  thành  một,  Tông  Kinh  Luận  và

Thích Kinh Luận đều có. Phần Huyền Nghĩa thuộc loại Tông Kinh Luận. 

 “Thích kinh ngũ nghĩa, Danh, Thể, Tông, Dụng, Giáo Tướng, vân vân” 

(Giải  thích  năm  nghĩa  trong  kinh  là  Danh,  Thể,  Tông,  Dụng  và  Giáo

Tướng  v.v…).  Nay  chúng  ta  nói  “vân  vân”  là  v.v…  Ngài  dùng  năm

hạng mục ấy, tức là dùng năm khoa để giới thiệu đại ý của cả bộ kinh. 

Chúng ta đem đọc lời Sao dưới đó một lượt.  “Sao vân” (Sao rằng), Sao

là lời giải thích của tôn giả Tứ Minh, Trí Giả đại sư giải thích rất đơn

 Tập 3

 38

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

giản.  “Ngôn vân vân giả, linh y chư bộ, minh ư thông thích ngũ chương

 chi nghĩa” (Nói “vân vân” là dựa theo [thể lệ được sử dụng] trong các

bộ [sách của ngài Thiên Thai Trí Giả], nói rõ: Sẽ giải thích ý nghĩa theo

thể lệ thông thường gồm năm chương): Theo thể loại Ngũ Chương, tức

là chia [phần Huyền Nghĩa] thành năm chương để giới thiệu đại ý của

toàn  thể bổn  kinh.  “Diệu  Huyền  vân” (sách Pháp  Hoa  Kinh  Huyền

Nghĩa  có  nói);  Diệu  là  kinh  Diệu  Pháp  Liên  Hoa,  Huyền là  Huyền

Nghĩa, [tác phẩm] Diệu Pháp Liên Hoa Kinh Huyền Nghĩa [của tổ Trí

Giả] giải thích kinh Pháp Hoa, [trong phần giảng giải Huyền Nghĩa, đã

chia thành năm phần] là Kinh Đề, Biện Thể, Minh Tông, Luận Dụng và

Giáo  Tướng.  Trí  Giả đại  sư  giảng  [phần  Huyền  Nghĩa phải  mất]  chín

mươi ngày, đó là  “cửu tuần đàm diệu”  nổi tiếng của tông Thiên Thai. 

Điển cố ấy phát xuất từ chuyện này. Xét về kích thước, trong Đồ Thư

Quán của chúng ta có [tác phẩm ấy], bản in bìa cứng dầy như vậy, đại

khái [bộ sách ấy] gồm có ba quyển giống như bộ Diệu Tông Sao quý vị

đồng tu đang cầm trên tay. Ba quyển ấy nói gì vậy? Năm tầng Huyền

Nghĩa của kinh Pháp Hoa, vẫn chưa giảng vào kinh văn. [Những điều

do] Trí Giả đại sư giảng giải trong chín mươi ngày, được ghi lại thành ba

quyển dầy dường ấy. Đó là sách Diệu Huyền, là một bộ lớn trong Thiên

Thai Tam Đại Bộ. 

Bộ phận lớn thứ hai [trong Thiên Thai Tam Đại Bộ] là giảng kinh

văn, kinh văn [được giảng giải] trong bộ Pháp Hoa Kinh Văn Cú. Vì thế, 

trong hai bộ phận lớn trên đây, bộ phận lớn phía trước, tức Diệu Huyền

là Tông Kinh Luận của kinh Pháp Hoa, Văn Cú là Thích Kinh Luận của

kinh Pháp  Hoa; bộ còn  lại  là  phương  pháp  tu  hành  trong  tông  Thiên

Thai, tức Ma Ha Chỉ Quán. Trước đây, người học Thiên Thai nhất định

phải đọc thuộc lòng ba bộ sách lớn ấy. Chẳng thể đọc thuộc lòng, chẳng

thể vào giảng đường của tông Thiên Thai! Nghe kinh trong giảng đường

Thiên Thai, ba bộ sách lớn ấy đều rất thuộc thì mới có tư cách bước vào

giảng  đường nghe  giảng.  Vì  thế,  trình độ học  Phật  xưa  kia  cao  hơn

chúng ta trong hiện thời rất nhiều. Hiện thời, mỗi người chúng ta đều

cầm kinh bổn, chiếu theo kinh bổn để giảng. Trước kia, người ta chẳng

có kinh bổn như vậy, kinh sách chẳng có nhiều như vậy, thuật ấn loát

chưa  phát  triển.  Nhất  là  như  trong  thời  đại  Đường - Tống,  chưa  phát

minh ra kỹ thuật ấn loát, sách đều là chép tay, há có nhiều như vậy? Tất

cả mọi người đều học thuộc lòng, người giảng kinh rất thuộc, chẳng cần

dùng kinh bổn, người nghe kinh cũng học rất thuộc, cũng chẳng dùng

kinh bổn, [ai nấy] đều chẳng cần dùng kinh bổn. Hiện thời, kỹ thuật ấn

 Tập 3

 39

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

loát phát triển, ấn hành rất thuận tiện, mỗi cá nhân đều có thể có kinh

bổn, cầm kinh bổn để nghe giảng. Nói thật ra, xét theo mức công phu

chân chánh, chẳng bằng cổ nhân! Cổ nhân đều là đọc thuộc lòng, đều

nhớ nằm lòng. Được rồi, chúng ta nghỉ mấy phút. 

 Tập 4

Xin mở kinh bổn, xem trang hai mươi hai. 

Trong phần Sao, chúng ta thấy  “thất phiên cộng giải” (七番共解)

của  tông  Thiên  Thai.  Đây  là  phương  thức  giảng kinh  của  họ.  “Thất

 phiên” (七番) là bảy tiểu đề mục, mỗi tiểu đề mục đều rất rõ ràng: Một là

tiêu chương (標章), hai là dẫn chứng (引證), ba là sanh khởi (生起), bốn là

khai hợp (開合), năm là liệu giản (料簡), sáu là quán tâm (觀心), bảy là

hội dị (會異)8. Bảy tiểu đề (đề mục nhỏ) này, thứ nhất là  “tiêu chương, 

 linh dị ức trì, khởi niệm tâm cố” (nêu tên gọi của một chương để [người

đọc]  dễ nghĩ  nhớ,  nhằm  dấy lên niệm  tâm  vậy),  mục  đích ở chỗ này. 

 “Tiêu”  là tiêu thị (標示: nêu bày),  “chương”  là chương đề (章題: tựa đề

của một chương, tức là chủ đề chánh yếu, hay còn gọi là tông chỉ của

một chương).  “Dẫn chứng, cứ Phật ngữ, khởi tín tâm cố” (Dẫn chứng:

Nêu ra chứng cứ bằng lời Phật dạy hòng khởi tín tâm). Nêu rõ tông chỉ

của một chương thì nhất định phải có chứng cứ, phải có căn cứ, chẳng

8 Chúng tôi xin trích dẫn lời giảng đại lược của tự điển Bách Độ về ý nghĩa của từng

khoa như sau:

1. Thị Chương (Tiêu Chương): Khiến cho tầng lớp được phân minh, ngõ hầu người

nghiên cứu dễ ghi nhớ, chẳng quên. Phần này giống như nêu ra một chủ đề chính, 

một ý kiến chánh yếu hoặc một quan điểm sẽ được thảo luận. 

2. Dẫn Chứng: Phần dẫn kinh văn, đại luận, hoặc trước tác, ngữ lục của tổ sư đại đức

để chứng minh quan điểm vừa nêu trong phần Tiêu Chương là xác thực, không phải

là ức đoán hay bịa đặt. 

3. Sanh Khởi: Phần dẫn dắt, giải thích thêm, khiến cho người đọc chẳng rối loạn, 

hiểu rõ thứ tự trong lý luận. 

4. Khai Hợp: Nói rộng ra hoặc thu gọn lại những luận điểm hay giáo nghĩa nhằm

thích hợp với căn tánh của chúng sanh. 

5. Liệu Giản: Lập ra những phần vấn đáp giả định nhằm trừ nghi, phá chấp. 

6. Quán Tâm: Chỉ ra cách tu hành, quán tâm. Phần này tương ứng với phần Xứng

Tánh thường dùng trong bộ A Di Đà Kinh Sớ Sao của ngài Liên Trì. 

7. Hội Dị: Giảng giải những ưu điểm, nêu rõ tự tâm, khiến cho người đọc, kẻ nghe

tín tâm kiên cố, nắm được ý chỉ của Thật Tướng. Phần này cũng tương ứng với Xứng

Tánh trong A Di Đà Kinh Sớ Sao. 

 Tập 4

 40

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

phải là nói tùy tiện; nhất định là căn cứ trên kinh điển, tín tâm của chúng

ta mới có thể phát sanh.  “Sanh khởi, sử bất tạp loạn, khởi định tâm cố” 

(Sanh khởi là khiến cho chẳng tạp loạn, định tâm được sanh ra).  “Dư

 tam” (Ba điều còn lại), tức là các điều thứ tư, thứ năm, thứ bảy. Điều thứ

tư là Khai Hợp, điều thứ năm là Liệu Giản, điều thứ bảy là Hội Dị, có

mục đích là  “khởi huệ tâm cố” (khiến cho huệ tâm sanh khởi). [Điều thứ

sáu là]  “Quán tâm, tức văn tức hành, khởi tấn tâm cố” (Quán tâm là vừa

nghe liền hành, khởi tâm tinh tấn), đây là tâm tinh tấn. Trong bảy tiểu

khoa ấy, có năm thứ tâm là Tín, Tấn, Niệm, Định, Huệ. Vì thế, Ngài kết

luận:  “Cố ngũ tâm lập, thành ngũ căn, bài ngũ chướng, thành ngũ lực, 

 nãi chí nhập tam giải thoát, kim sớ tùng lược, cố chú vân vân” (Do đó, 

năm tâm được lập để thành tựu năm căn, trừ năm chướng hòng thành tựu

năm  lực,  cho  đến  nhập  ba  môn  giải  thoát.  Nay  lời  sớ tỉnh  lược,  nên

[trong lời Sao] phải chú giải những điều như thế). Hiện thời, từ bản Đại

Sớ9, quý vị sẽ thấy tường tận những điều ấy; ở đây, những khoa mục tỉ

mỉ đều tỉnh lược, nhưng chúng ta phải hiểu: Mục đích [lập ra bảy điều

như  thế]  của  Ngài (tổ Trí Giả) là  nhằm  bồi  dưỡng  năm  căn  Tín, Tấn, 

Niệm, Định, Huệ, hy vọng năm căn có thể tăng trưởng thành năm lực thì

mới có thể tiêu nghiệp chướng. Đây là nêu lên mục tiêu của Ngài. 

Chúng ta xem phần kế tiếp là phần giải thích tầng thứ nhất trong

năm  tầng  Huyền  Nghĩa.  “Đệ nhất  Thích Danh  giả” (thứ nhất  là  giải

thích  tên kinh).  Tông  Thiên  Thai  vừa  mở đầu  liền  giảng  tựa  đề kinh. 

 “Nhất thiết chúng kinh, giai hữu thông biệt nhị danh, Thông tắc Kinh chi

 nhất tự, Biệt tắc hữu thất, hoặc đơn nhân, pháp, thí, hoặc phức, hoặc

 cụ” (Hết thảy các kinh đều có Thông Đề và Biệt Đề. Thông là một chữ

Kinh, Biệt thì có bảy loại [đặt tên] hoặc là đơn nhân, đơn pháp, đơn thí

dụ, hoặc phức (ghép hai loại một), hoặc có đủ cả ba loại nhân, pháp, thí). 

Đây là quy nạp các đề mục lại. Hết thảy các kinh không ngoài việc lấy

nhân (người) để đặt tên kinh, hoặc dùng pháp để đặt tên kinh, hoặc dùng

tỷ dụ để đặt tên kinh, đó gọi là  “tam đơn” (ba cách đặt tên chỉ dùng một

loại).  “Tam  phức”  là  trong  tựa  đề một  kinh  có  hai  loại,  hoặc  là  nhân

pháp, hoặc là nhân dụ, hoặc là pháp dụ. Loại thứ bảy được gọi là  “cụ túc

 lập đề” , tức là nhân, pháp, dụ thảy đều có. Đề mục kinh Phật rất nhiều, 

nhưng chẳng ra ngoài bảy nguyên tắc ấy, nên gọi là  “thất lệ lập đề” (bảy

quy tắc đặt tên kinh), điều này cũng thuộc loại kiến thức thông thường

9 Nguyên văn là  “đại bổn tử”.  Những câu do ngài Tứ Minh vừa dẫn trên đây trích từ

Pháp Hoa Kinh Huyền Nghĩa, nên gọi là  “đại bổn tử” , chúng tôi tạm dịch là Đại Sớ. 

 Tập 4

 41

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

trong Phật học. 

Đối với kinh này, phần kế tiếp, nơi trang hai mươi bốn, đã giới

thiệu:  “Kim kinh tùng năng thuyết, sở thuyết nhân dĩ lập danh, tức giáo

 biệt” (Nay kinh này dựa trên người nói và người được nói để đặt tên, đó

chính là tên riêng của giáo pháp này). Trong bộ kinh này,  “Phật Thuyết” 

là Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật nói, đó là người  “năng thuyết”. “Vô

 Lượng Thọ Phật”  là giáo chủ của Tây Phương Cực Lạc thế giới, cũng là

tên người, [đó là sở thuyết (người được nói đến)]. Vì vậy, trong đề mục

này, dùng người nói và người được nói, [tức là] dùng Nhân để đặt tên

kinh, thuộc quy cách “chỉ dùng Nhân để đặt tên”, đúng như Tiểu Bổn A

Di Đà Kinh vậy.  “Phật Thuyết”  là Thích Ca Mâu Ni Phật,  “A Di Đà”  là

Vô Lượng Thọ Phật. Trong tựa đề kinh này, chẳng có pháp, mà cũng

chẳng có tỷ dụ, chỉ dùng Nhân để đặt tên. Đó là  “giáo biệt” , tức Biệt Đề, 

danh  xưng  chẳng giống  các  kinh  khác.  “Đồng  danh  vi  Kinh,  tức  giáo

 thông” (Cùng  gọi  là  Kinh,  đó  là  chỗ giống  nhau  giữa  các  giáo).  Như

kinh Kim Cang, kinh Hoa Nghiêm, kinh Pháp Hoa đều gọi là Kinh, danh

xưng Kinh ấy được gọi là Thông Đề, điều này được gọi là  “giáo thông” . 

 “Vị hạnh  bất  đồng,  tùng  nhất  chí  vô  lượng,  tức Hạnh Biệt.  Hội  đồng

 thường lạc, tức Hạnh Thông. Lý tuy vô danh, tương môn danh lý, lý tùy

 ư  môn,  tứ tứ thập  lục,  tức  danh  Lý  Biệt.  Môn  tùy  ư  Lý,  tức  danh  Lý

 Thông. Thử ước nhất hóa, dĩ minh Thông, Biệt” (Do hạnh khác nhau, từ

một  đến  vô  lượng,  nên  Hạnh  Biệt  (hạnh  khác  nhau).  [Tuy  khác  nhau, 

nhưng đều] cùng có thể [khiến cho người tu tập] hưởng sự thường lạc, 

nên là Hạnh Thông (chỗ giống nhau giữa các hạnh). Tuy lý chẳng có tên, 

nhưng dùng Môn (pháp môn) để đặt tên cho Lý. Lý tùy thuộc từng môn, 

bốn lần bốn thành mười sáu, nên gọi là Lý Biệt. Do môn tùy thuộc Lý, 

nên gọi là Lý Thông. Đây là dựa theo giáo pháp trong một đời của đức

Phật để giảng rõ ý nghĩa Thông và Biệt). Đối với những ý nghĩa này, nếu

chưa từng biết về giáo nghĩa Thiên Thai, đều chẳng dễ hiểu cho lắm, vì

trong ấy có khá nhiều thuật ngữ của Thiên Thai Tông, kẻ sơ học rất khó

hiểu chúng có nghĩa là gì! 

Ở đây, phải nói rõ cùng quý vị về  “tứ tứ thập lục” . Tông Thiên

Thai chia Lý và Sự thành bốn môn, bốn môn là Không, Có, Cũng Không

Cũng Có, Chẳng Có Chẳng Không, chia thành bốn môn ấy. Trong bốn

giáo là Tạng, Thông, Biệt, Viên thì Tạng Giáo có bốn môn, Thông Giáo

cũng có bốn môn, Biệt Giáo và Viên Giáo cũng lại như thế, nên bốn giáo

nhân với bốn môn thành mười sáu. Lý được nói ra sẽ là bất đồng, [người

nghe cảm thấy] Lý bất đồng là [do tùy theo căn cơ của người nghe mà

 Tập 4

 42

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Phật, Bồ Tát, tổ sư nói ra Lý ấy] cạn hay sâu sai khác, chẳng phải là Lý

có những điểm sai biệt nào khác, chỉ là được nói ra cạn hay sâu khác

nhau! Hết thảy các pháp do đức Phật đã nói trong bốn mươi chín năm

đều chẳng lìa nguyên lý này, nên đức Phật đã dựa trên Chân Đế và Tục

Đế để thuyết pháp. Nói đơn giản, Tục Đế (俗諦) là thuận theo kiến thức

thông thường của chúng ta. Tùy thuận kiến thức thông thường của chúng

ta, chúng ta nghe xong sẽ lý giải rất dễ dàng. Chân Đế (真諦) là cảnh giới

của Như Lai, Ngài nói ra, chúng ta thường chẳng dễ gì hiểu được, chẳng

dễ lãnh  hội! Ắt  phải  là  tâm  địa  thanh  tịnh  đến  một  mức  độ kha  khá, 

chúng  ta  chẳng  có  chướng  ngại  thì đức Phật  nói,  chúng  ta bèn  có  thể

thông hiểu và lý giải được. 

Vì lẽ đó, đối với Phật pháp, chư vị hãy nhớ một nguyên tắc: Phật

pháp lưu lộ từ Chân Như bản tánh. Cái tâm mà lũ phàm phu chúng ta sử

dụng hằng ngày là tám thức, năm mươi mốt Tâm Sở. Những gì chúng ta

có thể tưởng tượng và lý giải đều thuộc phạm vi của tám thức, chẳng có

cách nào thấu hiểu tâm tánh. Do vậy, đối với những đạo lý do đức Phật

giảng, chúng ta nghe không hiểu. Thật sự học Phật thì tu từ đâu? Dốc

sức nơi Định, chẳng dốc sức nơi Giáo, trước hết là tu Định. Vì thế, vào

thời cổ, bất luận là xuất gia hay tại gia, hễ học Phật bèn là năm năm học

giới.  “Năm năm học giới”  chẳng phải học Luật Tạng trong Kinh, Luật, 

Luận, chẳng phải là học giới luật, mà là tuân thủ lời thầy răn dạy. Thầy

dạy quý vị những gì? Dạy quý vị buông tất cả hết thảy phân biệt, chấp

trước,  vọng  tưởng  xuống.  Dùng  phương  pháp  nào?  Không  nhất  định! 

Thiền Tông dạy quý vị tham  Thiền, dạy quý vị tĩnh tọa. Khi tĩnh tọa, 

chẳng cần nghĩ thiện, mà cũng chẳng nghĩ ác. Không nghĩ thiện, chẳng

nghĩ ác, khiến cho tâm định. Nếu quý vị có thắc mắc đến hỏi thầy, vừa

mới  nêu lên câu  hỏi,  thầy  đã quơ hương  bản đập  liền,  vì  sao? “Dạy

ngươi đừng khởi vọng niệm, sao ngươi lại khởi vọng niệm?” Thầy thấy

quý vị thường chẳng hỏi, khi chẳng có vọng niệm, hương bản lại giáng

xuống, vì sao? Vô minh! “Ngươi chẳng phải là vọng tưởng, bèn là vô

minh”. Vọng tưởng thì phải đánh, mà vô minh cũng phải đánh. Do đó, 

cách giáo học của Thiền Tông có lúc thấy [dường như] hết sức phi lý! 

Vô duyên vô cớ đánh đập người ta! [Thật ra] họ muốn xóa sạch vọng

tưởng cũng như vô minh của quý vị. 

Giáo Hạ quá nửa là dùng đọc tụng, giống như Tiểu Học thuở trước

ở Trung Hoa, bảo quý vị học thuộc sách, chẳng cần giảng giải, cứ học

thuộc sách. Mỗi ngày phải đọc thuộc sách bao nhiêu lần, giống như tông

Thiên Thai học thuộc kinh Pháp Hoa. Kinh Pháp Hoa phân lượng khá

 Tập 4

 43

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nhiều; mỗi ngày niệm một lần, năm năm niệm hơn một ngàn lần. Chẳng

cần  cầu  giải  hiểu  nghĩa  của  kinh,  niệm  sao  cho  tâm  định.  Sau  khi  đã

định, lại nghe kinh bèn khai ngộ. Quý vị thấy Đàn Kinh có chép chuyện

thiền sư Pháp Đạt. Sư Pháp Đạt niệm kinh Pháp Hoa, lúc gặp Lục Tổ, lễ

bái  chẳng khấu đầu  sát  đất,  Lục  Tổ trông  thấy:  Lễ bái mà đầu  chẳng

chạm đất, ngạo mạn! Do đó, Lục Tổ hỏi Sư: “Ông có chuyện gì đáng để

ngạo mạn ư?” Nay ta nói là “đáng kiêu ngạo”, ngươi có gì đáng để kiêu

ngạo? Sư rất thật thà thưa: “Con đã niệm ba ngàn bộ kinh Pháp Hoa”, 

đáng kiêu ngạo lắm chứ! Niệm ba ngàn bộ Pháp Hoa mà! Kết quả là bị

Lục Tổ hỏi một câu, [Sư cứng họng]. Kinh Pháp Hoa niệm khá như vậy, 

niệm nhiều như vậy, nhưng chẳng hiểu, chẳng lãnh hội ý nghĩa! Sư giác

ngộ, cung kính hướng về Lục Tổ đại sư thỉnh giáo. Lục Tổ giảng một

chút, Sư bèn thông đạt, khai ngộ. 

Nay  chúng ta  cũng đọc  đoạn khai  thị của  Tổ dành cho sư Pháp

Đạt, vì sao chúng ta chẳng khai ngộ? Sư nghe giảng mấy câu bèn khai

ngộ, chúng ta đọc những lời ấy một trăm lần, một ngàn lần, vẫn chẳng

khai ngộ. Vấn đề ở chỗ nào? Tâm người ta thanh tịnh đã nhiều năm ngần

ấy,  đó  là  công  phu,  tâm  chúng  ta  loạn  cào  cào!  Bởi  lẽ,  tâm  tán  loạn

chẳng thể nào khai ngộ, tâm tán loạn chẳng thể hiểu những ý nghĩa do

đức Phật đã nói. Bài kệ Khai Kinh có câu:  “Nguyện giải Như Lai chân

 thật nghĩa” . Ắt phải là tâm địa thanh tịnh, thanh tịnh đến một mức độ

nhất định thì mới có thể hiểu ý Phật trong kinh điển. Do đó, người thật

sự học Phật, thiện tri thức thật sự, luôn dạy quý vị giảm thiểu phiền não, 

phiền não ngày càng giảm ít, thực hiện từ chỗ này! 

Hiện thời, học Phật rất khó khăn, rất khó gặp thiện tri thức. Như

tôi theo thầy Lý, thầy Lý đặt ra ba điều kiện theo biện pháp của cổ nhân, 

nhưng biện pháp của thầy khoan dung hơn cổ nhân rất nhiều:

1) Tôi tôn cụ làm thầy, điều kiện thứ nhất là từ nay về sau, chỉ có

thể nghe  một  mình  cụ giảng kinh. Bất  cứ pháp sư,  đại  đức,  cư  sĩ nào

giảng kinh, đều nhất loạt chẳng cho phép nghe. Đấy là chặn lấp, cắt đứt

vọng tưởng muốn nghe kinh, chớ nên nghe! 

2) Điều thứ hai là xem sách, chúng tôi có chút chữ nghĩa, ưa đọc

sách. Bất luận xem sách nào, kinh Phật cũng thế, mà chẳng phải là kinh

Phật cũng thế, phải được cụ đồng ý. Sách nào cụ chẳng đồng ý, nhất loạt

chẳng  được  phép  đọc.  Cũng  là  ngăn  lấp  chuyện  xem  sách,  chẳng  cho

phép quý vị xem. 

3) Điều kiện thứ ba là “những gì anh đã học trước kia, tôi chẳng

thừa nhận, nhất loạt coi như những thứ bỏ đi. Từ nay trở đi, bắt đầu học

 Tập 4

 44

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

[những điều tôi dạy]”. 

Chúng  tôi  nghe  thầy  Lý  giảng  có  những  điều  chẳng  giống  như

người khác đã giảng trước kia. Có khi tôi muốn đến hỏi thầy: “Trước

kia, con nghe nói là như vậy”. [Thầy bảo]: “Trước kia chẳng tính, coi

như lời bậy bạ, ngay cả một câu cũng chẳng được nhắc tới!” Kể ra cũng

khá lắm, thầy có lập kỳ hạn, năm năm [tuân thủ ba điều kiện ấy]. Trong

năm năm ấy, nói thực tại là mong cho tâm quý vị an tĩnh. Phương pháp

ấy nói thật ra là phương pháp “tẩy não” của đảng Cộng Sản: Trước hết, 

quét sạch sành sanh những thứ loạn cào cào trong đầu óc quý vị, sau đó

[đầu óc quý vị rỗng rang] mới tiếp nhận Phật pháp. Đó gọi là  “năm năm

 học giới” , quý vị mới có thụ dụng đôi chút. Tâm chẳng thanh tịnh, gặp

vị thầy giỏi, dẫu Phật, Bồ Tát đích thân thuyết pháp cho quý vị, cũng đều

uổng công, [quý vị] chẳng phải là pháp khí, chẳng có năng lực tiếp nhận! 

Năng lực là gì? Tâm thanh tịnh là năng lực. 

Chúng tôi giới thiệu đơn giản đoạn này đến đây, lại xem đoạn kế

tiếp, xem hàng thứ nhất nơi trang hai mươi sáu. Phía trước là nói theo

phương diện  “nhất hóa” (一化), tức là nói theo cái được gọi  “nhất đại

 thời giáo” (giáo pháp suốt một đời đức Phật) trong sự giáo hóa chúng

sanh  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  còn ở đây  là nói  theo bộ kinh  này. 

 “Cánh ước nhất đề” (Lại dựa theo tựa đề của một bổn kinh), [tức là] nói

theo  tựa đề kinh này.  “Phật Thuyết”  là Giáo,  “Quán”  là hạnh, tức  là

phương pháp tu hành,  “Vô Lượng Thọ Phật tức thị Lý, Giáo, Hạnh, Lý

 túc” (Vô Lượng Thọ Phật chính là Lý. Giáo, Hạnh và Lý đều đầy đủ), 

 “túc” (足) là đầy đủ.  “Nhậm vận hữu thông biệt ý” (Tự nhiên có ý nghĩa

Thông và Biệt),  “nhậm vận” (任運) là tự nhiên nó vừa có Thông Ý, mà

cũng có Biệt Ý. Trong một Thể, chúng ta thấy có Giáo, có Hạnh, có Lý; 

Lý là lý luận để làm căn cứ.  “Cánh tựu nhất tự Thuyết giả, Thích Luận

 vân, sở hành như sở thuyết. Thuyết tức thị Giáo, như tức thị Lý, hành tức

 thị Hạnh” (Lại nói theo một chữ Thuyết thì Thích Luận có nói: “Việc

làm  đúng  như  lời nói”.  Thuyết  chính là Giáo,  Như  chính là Lý,  Hành

chính là Hạnh). Ý nghĩa được bao hàm trong một chữ Thuyết của tựa đề

kinh  cũng  vô  cùng  rộng lớn.  Thông  thường,  trong hết  thảy kinh  luận, 

chúng ta thấy chữ này được giải thích rất nông cạn, dễ hiểu:  “Thuyết thị

 duyệt  sở hoài  dã” (Thuyết  là thỏa  thích  những điều  được ấp ủ trong

tâm). Đức Phật thấy cơ duyên của chúng sanh chín muồi, Ngài lấy độ

chúng sanh làm bổn hoài, nay cơ duyên đắc độ của chúng sanh đã chín

muồi, đương nhiên phải dạy cho chúng sanh phương pháp lìa khổ được

vui, chuyển phàm thành thánh. Vì thế, Thuyết là hoan hỷ vì chúng sanh

 Tập 4

 45

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

mà thuyết pháp. Ở đây là nói theo Lý, cách giảng trong phần trên là nói

theo Sự. 

 “Sở hành như sở thuyết” : Giải và Hạnh hoàn toàn nhất trí. Nếu lời

đức Phật nói và điều Ngài làm khác nhau, tức là chẳng tương ứng. Từ

câu này, chúng ta biết, trong kinh này, đức Phật khuyên chúng ta niệm

Phật, Ngài có niệm Phật hay không? Sở hành đúng như sở thuyết, đương

nhiên đức Phật niệm Phật! Nếu đức Phật chẳng niệm Phật, làm sao có

thể khuyên chúng ta niệm Phật? Xác thực là quý vị đọc những kinh điển

được dẫn chứng trong tác phẩm chú giải kinh Vô Lượng Thọ của cư sĩ

Hoàng Niệm Tổ, [sẽ thấy] không riêng Thích Ca Mâu Ni Phật niệm Phật

thành Phật, mà hết thảy chư Phật Như Lai chẳng có vị nào không niệm

Phật thành Phật. Chúng ta thấy kinh Hoa Nghiêm đã nói:  “Thập Địa Bồ

 Tát từ đầu tới cuối chẳng lìa niệm Phật” , Thập Địa là từ Sơ Địa đến

Đẳng Giác. Do vậy có thể biết, đạo thành Phật chỉ là niệm Phật, đó là

 “sở hành như sở thuyết” . Thuyết là Giáo, Như là Lý, ý nghĩa Bất Nhị

như thế hoàn toàn nhất trí, tâm và hạnh là một, tâm là hạnh, hạnh là tâm. 

Nay  chúng  ta  tu  học  pháp  môn  Tịnh  Tông,  đề xướng  kinh  Vô  Lượng

Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ là giáo nghĩa viên mãn, là căn cứ rõ rệt, chân

thật nhất của Tịnh Tông, có thể nói là khái luận của Tịnh Độ. Bất luận

tánh, tướng, lý, sự, nhân, quả thảy đều được nói đến. Do đó, tôi khuyên

mọi người nương theo bộ kinh này, hoàn toàn thực hiện những lý luận, 

phương pháp, và cảnh giới đã nói trong bộ kinh này, biến chúng thành tư

tưởng, kiến giải, ngôn ngữ, và hành vi của chính mình. Chúng ta và Phật

đồng  tâm,  đồng  nguyện,  đồng  đức,  đồng  hạnh,  há  lẽ nào  chẳng  vãng

sanh?  Quyết  định  vãng  sanh! Vì  lẽ đó,  thọ trì  kinh điển  và  Phật  hiệu

nhằm mục đích này. 

Đoạn tiếp theo nói:  “Phật tức Pháp Thân, Quán tức Bát Nhã, Vô

 Lượng Thọ tức Giải Thoát” (Phật chính là Pháp Thân, Quán là Bát Nhã, 

Vô Lượng Thọ là Giải Thoát), đây là phối hợp với ba đức Pháp Thân, 

Bát Nhã, Giải Thoát để nói. Chư vị phải biết cách phối hợp này, nói thật

ra là sống động, hoạt bát. Phối hợp như thế nào đều là viên dung, đều nói

hợp lý. Quý vị nói Phật là Bát Nhã, Quán là Giải Thoát, Vô Lượng Thọ

là Pháp Thân, nói cũng hợp lý. Vì sao? Một mà ba, ba mà một, trong một

pháp đầy đủ hết thảy các pháp, hết thảy các pháp là một pháp. Vì thế, 

mọi người đừng chấp chết cứng nơi câu văn, [chấp chết cứng] là sai mất

rồi. Phối hợp kiểu nào cũng đều hợp lý! Tiếp theo đó là nói:  “Tức nhất

 đạt tam, tức tam đạt nhất, nhất trung giải vô lượng, vô lượng trung giải

 nhất” (Do một mà đạt ba, do ba mà đạt một, trong một hiểu vô lượng, từ

 Tập 4

 46

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

vô lượng hiểu một). Một chữ mà nghĩa lý vô cùng, huống gì một bộ kinh

này, huống hồ giáo pháp trong Đại Tạng! Cuối cùng, Ngài nói:  “Nhược

 bất như thượng giải giả, an hoạch vô hạn công đức da?” (Nếu chẳng

hiểu như trên đây, há có thể đạt được vô hạn công đức ư?). Đây là do cổ

nhân đã nói: Một người có thể nghe tựa đề của một bộ kinh sẽ đạt được

công đức chẳng thể nghĩ bàn. Lời ấy là thật, mà cũng chưa chắc là thật. 

Nói “thật” là như thế nào? Quý vị thật sự thông đạt nghĩa lý, một chính

là vô lượng, vô lượng chính là một thì đó là thật! Trong tựa đề của một

bộ kinh  sẽ có  vô  lượng  vô  biên  công  đức.  Nếu  quý  vị chẳng  hiểu,  sẽ

chẳng  đạt  được  lợi  ích.  Do  vậy  có  thể biết,  quý  vị có  hiểu  rõ  lý  hay

không? Chẳng hiểu rõ lý, sẽ không đạt được công đức! 

Quý vị nói chúng ta niệm A Di Đà Phật, chúng ta đối với Lý và

Sự của A Di Đà Phật đều thông đạt, hiểu rõ, [sẽ là] một niệm tương ứng

một niệm Phật. Nếu chẳng hiểu rõ Sự và Lý của A Di Đà Phật, sẽ biến

câu Phật hiệu thành ca hát. Hiện thời, chúng ta nghe cái gọi là Ngũ Hội

Niệm Phật, ca xướng đấy! Ca xướng hết sức êm tai, có ý nghĩa gì hay

không? Chẳng biết nữa! Vậy là vô dụng, chỉ có thể nói là gieo một tí

thiện căn, khẩu thiện! Thầy Lý thường nói là “tốt hơn chửi người khác”, 

đạt được một chút lợi ích ấy! Nhất định phải biết danh hiệu trọn đủ công

đức, quý vị niệm Phật mới tương ứng. Một câu A Di Đà Phật viên mãn

đầy đủ hết thảy Tánh Đức và Tu Đức, nên công đức của Phật hiệu lại

chẳng thể nghĩ bàn. Nói thật thà, ba kinh đều chủ trương trì danh, mười

lăm phép Quán trước trong Thập Lục Quán Kinh chẳng phải là trì danh, 

phép Quán cuối cùng là trì danh. Quý vị đừng thấy là phép Quán sau

cùng mà nói là nó chỉ dành cho kẻ hạ căn. Hạ căn là gì? Người bệnh

nặng nhất. Người bệnh nặng nhất mà uống thuốc này liền khỏi bệnh thì

người bệnh nhẹ còn nói năng gì nữa? Càng dễ lành bệnh! 

Cách sắp đặt theo thứ tự thuận trong Phật pháp có dụng ý rất sâu, 

tương tự như pháp thế gian tại Trung Quốc: Thứ tốt nhất xếp cuối cùng, 

giống như trong hát tuồng, màn diễn hay nhất được gọi là  “áp trục hý” 

(壓軸戲: Màn diễn cuối, kết thúc tuồng hát). Trì danh niệm Phật đặt ở

cuối cùng chính là áp trục hý. Chúng ta đọc kinh Lăng Nghiêm, phần hai

mươi lăm pháp Viên Thông trong kinh Lăng Nghiêm là pháp môn tu học

của hai mươi lăm vị Bồ Tát, những pháp được xếp theo thứ tự là những

pháp thông thường. Pháp nào không xếp theo thứ tự thuận mà xếp vào

cuối cùng thì pháp cuối cùng ấy là thù thắng nhất. Chương Nhĩ Căn Viên

Thông của Quán Âm Bồ Tát thù thắng nhất. Nếu pháp của Quán Âm Bồ

Tát được xếp theo thứ tự thuận thì phải ở vị trí thứ hai. Trong lục căn, 

 Tập 4

 47

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

pháp của Ngài là Nhĩ Căn Viên Thông, thứ nhất là Nhãn Căn, thứ hai là

Nhĩ Căn. Lục Căn, Lục Trần, Lục Thức, Thất Đại, đó là xếp theo thứ tự

thuận, pháp của Ngài chẳng được xếp theo thứ tự thuận, mà xếp vào cuối

cùng! Trong hai mươi lăm chương ấy, pháp môn đặc biệt chẳng phải là

một mình Ngài, mà là hai vị, Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông

Chương cũng là đặc biệt. Nếu dựa theo thứ tự thuận, Đại Thế Chí là Căn

Đại.  Trong  Thất  Đại,  theo  thứ tự thuận  là  Địa,  Thủy,  Hỏa,  Phong, 

Không, Kiến, Thức. Do Đại Thế Chí Bồ Tát thuộc Kiến Đại, nên [pháp

môn của Ngài] lẽ ra phải xếp trước Thức. Thức là Di Lặc Bồ Tát, Ngài

học Duy Thức. Di Lặc Bồ Tát là Thức Đại, nên Đại Thế Chí Bồ Tát phải

xếp  trước  Di  Lặc  Bồ Tát.  Kết  quả là  quý  vị thấy  trong  kinh  Lăng

Nghiêm, Ngài được xếp sau Di Lặc Bồ Tát. Vì thế, xét theo thứ tự thuận, 

có hai pháp môn đặc biệt trong hai mươi lăm pháp môn, chẳng phải là

[chỉ có] một pháp môn đặc biệt. Nói như vậy, [ắt có người bắt bẻ] vì sao

không xếp Niệm Phật Viên Thông Chương cuối cùng, mà xếp Nhĩ Căn

Viên  Thông  Chương  cuối  cùng?  Dụng  ý  trong ấy  rất  sâu,  Niệm  Phật

Viên Thông phù hợp căn cơ của hết thảy chúng sanh trong tận hư không

khắp pháp giới, quá lớn! Nhĩ Căn Viên Thông Chương chỉ thích hợp với

người trên địa cầu; do thuyết pháp trên địa cầu, nhằm thích hợp trình độ

của quý vị, nên đặc biệt đưa ra pháp này. Nếu không thuyết pháp ở đây, 

Quán Âm Bồ Tát vẫn dựa theo thứ tự thuận để sắp vào vị trí thứ hai, 

chẳng xếp cuối cùng, nhưng Đại Thế Chí Bồ Tát sẽ được xếp cuối cùng, 

đó là điều quyết định, chẳng bị bất cứ ảnh hưởng nào. Đọc kinh Lăng

Nghiêm phải lưu ý điều này: Chẳng theo đúng thứ tự thuận, ý nghĩa sẽ

khác hẳn! 

Do đó, trong Tịnh Tu Tiệp Yếu, cư sĩ Hạ Liên Cư đã viết:  “Tịnh

 Tông Sơ Tổ Đại Thế Chí Bồ Tát” , tôi xem đến câu ấy cũng giật mình, 

nhưng suy nghĩ kỹ, thấy cụ nói chẳng sai, cụ nói rất chánh xác, trước kia

tôi không nghĩ đến. Đề xướng chuyên tu Tịnh Tông, chuyên học pháp

môn Niệm Phật trong tận hư không, khắp pháp giới là Đại Thế Chí Bồ

Tát, nên Đại Thế Chí Bồ Tát là Tịnh Tông Sơ Tổ trong tận hư không, 

khắp pháp giới. Từ Ngài, chúng tôi lại liên tưởng trong thế giới Sa Bà, 

Phổ Hiền Bồ Tát là Tịnh Tông Sơ Tổ. Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện

thành Phật, giảng bộ kinh đầu tiên là kinh Hoa Nghiêm. Trong hội Hoa

Nghiêm, người đề xướng pháp môn Niệm Phật là Phổ Hiền Bồ Tát, nên

Phổ Hiền Bồ Tát là Sơ Tổ trong thế giới Sa Bà. Tại Trung Quốc, Huệ

Viễn đại sư đề xướng đầu tiên, nên Viễn Công đại sư là Sơ Tổ [của Tịnh

 Tập 4

 48

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Độ Tông] tại Trung Quốc. Sau này, hễ nói tới Tịnh Tông Sơ Tổ, phải hỏi

vị Sơ Tổ nào? Cả ba vị đều là Sơ Tổ, nhưng phạm vi giáo hóa khác biệt

rất lớn, chúng ta phải biết điều này. 

Lại xem phần tiếp theo, đại sư dùng Lục Tức của tông Thiên Thai

để giải thích chữ Phật.  “Sơ thích Phật giả” (Đầu tiên là giải thích chữ

Phật),  giới  thiệu từng chữ trong  tựa  đề kinh,  trước  hết  giải  thích  chữ

Phật.  “Phật thị giác nghĩa” (Phật nghĩa là giác), chữ Phật là tiếng Phạn

dịch âm, có nghĩa là Giác, giác chứ không mê.  “Hữu lục chủng tức” (Có

sáu loại Tức), nói theo hiện tại thì  “tức”  có nghĩa là “chính là”.  “Niết

 Bàn kinh vân, nhất thiết chúng sanh tức thị Phật” (Kinh Niết Bàn nói:

“Hết thảy chúng sanh chính là Phật”), kinh Hoa Nghiêm cũng nói  “hết

 thảy chúng sanh vốn đã thành Phật”.  Kinh Viên Giác cũng có câu  “hết

 thảy chúng sanh vốn thành Phật” . Đây là nói theo Chân Như bản tánh, 

vì sao? Hết thảy chúng sanh đều có chân tánh, nói theo chân tánh, chúng

sanh  và  Phật  chẳng  sai  biệt,  hoàn  toàn  như  nhau,  nên  hết  thảy  chúng

sanh đều có Phật Tánh. [Tánh ấy nơi] hữu tình chúng sanh được gọi là

Phật Tánh, nơi vô tình chúng sanh gọi là Pháp Tánh. Thực vật và khoáng

vật có tánh, tánh là bản thể, tức là thể tánh của nó. Pháp Tánh và Phật

Tánh  là  một  tánh,  chẳng  phải  là  hai  tánh,  nên kinh Hoa  Nghiêm  nói:

 “Tình dữ vô tình, đồng viên Chủng Trí” (Hữu tình và vô tình, cùng viên

mãn  Chủng  Trí).  Thân  tâm  của  hữu  tình  do  Chân  Như bản  tánh biến

hiện; vô tình như đất, gỗ, đá cũng do Chân Như bản tánh biến hiện; nên

xét theo bản thể, chúng là một. Các nhà Duy Thức Học đã giảng chuyện

này rất rõ ràng. 

Một  niệm  vô  minh  dấy  lên  trong bản  tánh,  bèn  có  ba  tế tướng

(tướng  vi  tế)  là  Nghiệp  Tướng,  Chuyển  Tướng,  và  Cảnh  Giới  Tướng. 

Nghiệp Tướng là vọng động, nghiệp là động. Hễ động, đức dụng của bản

tánh bị mất đi; hễ động bèn biến thành tám thức. Vì vậy, chân tâm hễ

động bèn biến thành vọng tâm. Khôi phục chân tâm bằng cách nào? Quý

vị phải  học  sao  cho  chẳng  động  tâm,  chân  tâm  liền  khôi  phục.  Trong

kinh Kim Cang, đức Phật dạy tôn giả Tu Bồ Đề:  “Bất thủ ư tướng, như

 như bất động” (Chẳng chấp lấy tướng, như như bất động), đó là đúng, 

chân tánh của quý vị liền khởi tác dụng.  “Bất thủ ư tướng”  là bên ngoài

chẳng chấp tướng,  “như như bất động”  là bên trong chẳng động tâm. Tổ

Đạt Ma truyền Thiền sang Trung Quốc, Lục Tổ hoằng dương Thiền rạng

rỡ là do hai câu sau đây trong kinh Kim Cang:  “Ngoại bất trước tướng, 

 nội bất động tâm” (Ngoài chẳng chấp tướng, trong không động tâm). 

Bên ngoài chấp tướng, bên trong động tâm, đó là

 Tập 4

 49

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

phàm phu. 

Vì thế, quan sát từ thể tánh:  “Nhất thiết chúng sanh giai Như dã” 

(Hết thảy chúng sanh đều là Như). Những gì đại sư đã viết trong lời Sớ

đều dẫn từ những lời kinh dạy, hết thảy chúng sanh đều như trong kinh

Duy Ma và kinh Bảo Khiếp10 đã nói:  “Phật giới, chúng sanh giới, nhất

 giới, vô biệt giới” (Phật giới, chúng sanh giới là một giới, chẳng có giới

nào khác) .  Y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới đều

là vật được biến hiện bởi tự tánh, giống như quý vị tối ngủ nằm mộng, 

mộng thấy Phật, Bồ Tát cũng là do tự tánh của quý vị biến hiện; mộng

thấy ngạ quỷ, địa ngục cũng là do tự tánh của quý vị biến hiện. Toàn bộ

giấc mộng chính là tâm, toàn thể tâm chính là mộng, giấc mộng đẹp là

tâm này, mà ác mộng vẫn là tâm này! Ác mộng hay mộng đẹp đều là

một tâm, nhất tâm, vô nhị tâm. Do vậy, tốt và xấu đều chẳng có, đạt tới

bình đẳng thật  sự.  Vì  vậy,  đối  với  y  báo  và  chánh  báo  trang  nghiêm

trong mười pháp giới, người đã kiến tánh thấy là pháp giới bình đẳng, là

Nhất Chân pháp giới, vì sao? Hoàn toàn là chân thật, chẳng có gì là giả. 

Quý  vị phải  suy  nghĩ  kỹ càng  cảnh  giới ấy,  nếu  quý  vị hiểu  ý

nghĩa này, thụ dụng vô cùng, sẽ có ích to lớn cho sự tu hành của quý vị, 

giúp quý vị đoạn phiền não, giúp quý vị xa lìa hết thảy phân biệt, chấp

trước. Chúng sanh sở dĩ làm chúng sanh, bị thua thiệt là vì phân biệt, 

chấp trước. Phật pháp chẳng có gì khác, phá chấp trước [mà thôi]. Chấp

trước Nhân và Ngã đã phá, bèn chứng quả A La Hán. Pháp Chấp đã phá

bèn  thành  Phật.  Hai  chướng ấy  nói  thật  ra  là  hai  thứ chấp  trước,  Ngã

Chấp và Pháp Chấp, đó là sự thiệt thòi to lớn, vĩnh viễn chẳng có cách

nào hiểu biết chân tướng của vũ trụ và nhân sinh. Càng là chân thật thì

càng chẳng thể liễu giải, càng là chân thật thì vừa nghe bèn càng chẳng

thể tiếp nhận. Từ vô thỉ kiếp tới nay, phân biệt và chấp trước đã biến

thành thói quen, thói quen ấy chẳng dễ gì bỏ ngay được! Chính vì chúng

ta  chẳng thể bỏ ngay  được,  nên  đức  Phật  mới  nói  pháp  phương  tiện. 

Pháp phương tiện là thuận theo sự chấp trước của quý vị mà chấp trước, 

thuận theo sự phân biệt của quý vị để phân biệt; quý vị bèn có thể nghe

hiểu, tiếp nhận, lại dần dần thong thả khuyên dụ, hướng dẫn quý vị tiếp

10 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Đại Phương Quảng Bảo Khiếp Kinh hoặc còn gọi là

Văn Thù Sư Lợi Hiện Bảo Khiếp Kinh, gồm có ba quyển, do ngài Cầu Na Bạt Đà La

dịch vào đời Lưu Tống. Kinh này ghi lại cuộc vấn đáp giữa Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát

và tôn giả Tu  Bồ Đề; đồng thời, các vị tôn giả  như Xá  Lợi Phất, Mục Kiền  Liên

v.v… đều tán thán trí huệ sâu thẳm của Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát. Bảo Khiếp (寶篋)

có nghĩa là cái tráp báu. 

 Tập 4

 50

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

cận pháp chân thật. 

Đoạn tiếp theo có mấy câu rất quan trọng, nhưng lý trong ấy khá

sâu. Nơi trang hai mươi chín, dòng thứ tư:  “Thử thị viên trí” (Đây là

viên  trí),  tức  trí  huệ viên  mãn;  chính  là nói  “hết  thảy  chúng  sanh  là

 Phật” , đây là trí huệ viên mãn, là cảnh giới Phật.  “Viên giác chư pháp” 

nghĩa  là  giác ngộ viên  mãn  hết thảy  các  pháp.  Hết thảy  các  pháp bao

gồm pháp thế gian và xuất thế gian, bao gồm mười pháp giới, bao gồm

pháp hữu tình và pháp vô tình, thảy đều được bao gồm trong đó, giác

ngộ viên  mãn  các  pháp.  “Biến  nhất  thiết  xứ,  vô  bất  minh  liễu” (Trọn

khắp hết thảy các nơi, không gì chẳng hiểu rõ). Viên giác là gì? Viên

giác là tâm của quý vị. Tâm quý vị vốn giác ngộ viên mãn. Rất đáng tiếc, 

nay quý vị mê cái tâm này, do đã mê nên bất giác. Mê là như thế nào? Là

như đức  Phật  nói  vọng tưởng, chấp trước,  đó là  mê.  Vọng  tưởng  là ô

nhiễm, là vô minh, thứ gì cũng đều không biết. Chấp trước là phiền não, 

chư vị hãy nghĩ xem, tất cả hết thảy phiền não, hết thảy đúng sai, hết

thảy ta người, đều sanh từ chấp trước. Quý vị chẳng chấp trước, lấy đâu

ra phiền não? Vì lẽ đó, cội rễ của Phiền Não Chướng là chấp trước, cội

rễ của vô minh là vọng tưởng. 

Trong hội Lăng Nghiêm, tôn giả Phú Lâu Na đã hướng về Thích

Ca Mâu Ni Phật thỉnh giáo, vô minh do đâu mà có? Khi nào có vô minh? 

Đức Phật giải đáp. Lời giải đáp ấy hay tuyệt! Đức Phật nói:  “Tri kiến lập

 tri, thị vô minh bổn” (Từ nơi tri kiến mà lập ra một cái biết nữa, đó là cội

gốc của vô minh).  “Tri kiến lập tri”  là vô minh.  “Tri kiến”  là gì? Là

những hiểu biết quý vị vốn sẵn có [trong chân tánh], ở đây gọi là Viên

Giác. Quý vị vốn là giác ngộ viên mãn, thế mà trong sự giác ngộ viên

mãn ấy, quý vị lại tạo lập một tri kiến nữa, hỏng rồi, hễ thêm vào liền

biến thành vô minh. Lời giải đáp ấy đơn giản, dễ hiểu, một câu đã nói


toạc ra, chẳng phải là bậc đại học vấn chân chánh thật sự thông đạt sẽ

không thể thốt ra được! Chúng ta vốn hiểu rõ hết thảy các pháp, rất đáng

tiếc là hiện thời cái tâm này bị ô nhiễm, tâm hiện thời đang phập phồng, 

chao động bất định, giống như sóng cuộn, luôn động, chẳng thể tĩnh. Vì

thế, tu học trong Phật pháp, bất luận Đại Thừa hay Tiểu Thừa, bất luận

tông phái nào, bất luận pháp môn nào, đều tu điều gì? Tu Định, nhằm

xóa bỏ ô nhiễm trong tâm, khiến cho cái tâm dao động, chập chờn của

quý vị được an định. 

Vì lẽ đó, chúng ta cúng Phật, những thứ khác có thể không cần

cúng, nhất định phải cúng một chén nước, nước biểu thị điều gì? Biểu thị

tâm. Tâm ta phải thanh tịnh như nước, phải bất động như nước. Nước

 Tập 4

 51

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

phẳng lặng,  tâm  mới  có  thể soi  rõ  ràng, rành  mạch hết  thảy  vạn pháp

trong vũ trụ. Tâm trọn khắp hết thảy các nơi, không gì chẳng hiểu rõ! 

Quá khứ, hiện tại, vị lai, cõi này, phương khác, tận hư không khắp pháp

giới, thảy đều hiểu rõ. Vì sao? Đều ở trong tâm, chiếu rành rẽ, rõ ràng. 

Tâm này hễ nổi sóng gió, hễ nó bị ô nhiễm thì điều gì cũng không biết, 

dẫu bày ở ngay trước mặt vẫn chẳng thể cảm nhận, thật đáng thương! Do

đó, học Phật là học chẳng động tâm, học sao cho chẳng bị ô nhiễm, đó

gọi  là  công phu,  là  bản  lãnh.  Sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần, do

không chấp tướng, nên chẳng thể ô nhiễm; do không động tâm, tâm liền

định, chẳng nổi sóng gió, chúng ta bèn thành tựu. Ngàn kinh vạn luận

đều nhằm giảng một nguyên tắc như vậy. 

Nếu  quý  vị thật  sự thông  đạt,  hiểu  rõ  thì  tiếp  đó,  [lời  Sớ]  viết:

 “Tuy Ngũ Vô Gián” (Tuy là Ngũ Vô Gián), Ngũ Vô Gián là địa ngục, 

quý vị sẽ thấy Ngũ Vô Gián  “giai giải thoát tướng, hôn mê, đảo hoặc, kỳ

 lý tồn yên” (đều là tướng giải thoát, hôn mê, điên đảo, phiền não, lý ấy

sao còn?) Quý vị thấy chúng sanh mê hoặc, điên đảo; trong mắt Phật, 

Phật tánh của họ chẳng điên đảo. Phật Tánh của họ tồn tại hay không tồn

tại? Tồn tại! Phật Tánh của họ có khởi tác dụng hay không? Khởi tác

dụng. Trong khi khởi tác dụng, họ lại thêm đôi chút vào tác dụng ấy, lầm

lạc ở chỗ này. Ví như nói mắt chúng ta thấy sắc tướng bên ngoài, nó thấy

rõ ràng, rành rẽ, nhưng [chúng ta] cứ khăng khăng tròng thêm một cặp

kính đen thui, đã đeo cặp kính đen, sẽ thấy bên ngoài đều đen thùi lùi! 

Đeo cặp kính  xanh, sẽ thấy  bên ngoài đều xanh, bên  ngoài  có phải là

xanh hay chăng? Chẳng phải là xanh, mắt kính xanh! Hiện thời chúng ta

đều đeo kính, có dùng mắt hay không? Vẫn dùng mắt, dùng mắt nhưng

kèm thêm cặp kính. Đức Phật bảo quý vị bỏ nó đi, diện mục vốn có sẽ

khôi phục. Kính đeo mắt là gì? Kính đeo mắt chính là vọng tưởng, chấp

trước. Vọng tưởng và chấp trước là cặp kính khoác lên trên mắt, [khiến

cho mắt] nhìn tướng bên ngoài đều sai. Tuy thấy sai, nhưng đức Phật nói

quý vị vẫn  dùng  mắt  của  chính  mình để thấy, chẳng phải là mắt  kính

thấy, vẫn do con mắt thấy, bất quá mắt có chướng ngại mà thôi. Chướng

ngại ấy lại chẳng thật, mà cũng chẳng phải là vốn có, do quý vị đeo lên, 

hễ bỏ ra, nó bèn chẳng còn nữa! Trong Khởi Tín Luận, Mã Minh Bồ Tát

đã nói:  “Bổn Giác vốn có, Bất Giác vốn không”.  Bất Giác là cặp kính

màu, vốn chẳng có. Do đó, đức Phật thấy chúng sanh đều là Phật, Phật

trọn  chẳng nghĩ  khi  quý  vị đeo  cặp  kính  sẽ chẳng  gọi  là  Phật,  vẫn  là

Phật! Mắt Phật thấy chẳng sai, nói thực tại thì sai lầm ở nơi bản thân

chúng ta.  “Tư lý chước nhiên, thế gian thường trụ, hữu Phật bất năng

 Tập 4

 52

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 ích, vô Phật bất năng tổn, đắc chi bất vi cao, thất chi bất vi hạ. Cố ngôn

 chúng sanh tức thị Phật, Lý Phật dã” (Lý ấy rạng ngời, thế gian thường

trụ,  có  Phật  chẳng  thể tăng  thêm,  chẳng  có  Phật  cũng  chẳng  thể tổn

giảm. Được chẳng coi là cao, mất chẳng coi là thấp. Vì thế nói “chúng

sanh chính là Phật”, đó là Lý Tức Phật). Do đó, nói theo Lý Thể, nói

theo bản tánh, hết thảy chúng sanh đều là Phật. Hết thảy chúng sanh vốn

đã thành Phật là quan sát từ góc độ này, quan sát từ bản thể. 

Đoạn này là căn cứ quan trọng nhất để bọn phàm phu chúng ta

học Phật thành Phật, tín tâm của chúng ta được tạo lập trên lý luận này. 

Vì sao? Ta vốn sẵn là Phật, lẽ đâu chẳng thành Phật? Vốn sẵn là Phật, 

nay ta lại muốn học Phật, đương nhiên có thể thành Phật. Nếu vốn chẳng

phải là Phật, mà nếu nay muốn học Phật, chưa chắc đã có thể thành tựu, 

chẳng  nhất  định  có  thể thành  tựu! Vốn sẵn là  Phật,  nay  lại  học  Phật, 

quyết định thành Phật. Vì thế, tín tâm tu hành, tín tâm thanh tịnh, tín tâm

kiên cố được kiến lập từ chỗ này. Điều thứ nhất trong  “Lục Tức Phật”  là

lý luận, năm điều sau là tu hành. Từ Danh Tự, Quán Hạnh, Phần Chứng

cho đến Cứu Cánh đều là nói về thứ tự tu hành, thuộc loại Tu Đức, điều

đầu tiên là Tánh Đức. Chúng ta phải hiểu rõ điểm này. Hôm nay chúng

tôi giảng đến chỗ này. 

 Tập 5

Xin mở kinh bổn, trang ba mươi, dòng thứ tư từ dưới đếm lên:

 “Nhị Danh Tự Tức, thử chí Cứu Cánh, giai Tu Đức dã, tu luận tổn

 ích, cập dĩ cao hạ. Thử vị thị Tu Đức chi thỉ” (Hai là Danh Tự Tức. Từ

địa vị này cho đến Cứu Cánh Tức Phật đều thuộc về Tu Đức, cần phải

luận  định về  sự  tổn,  ích,  và  cao  thấp.  Địa  vị  này  là  khởi  đầu  của  Tu

Đức). Đoạn trước nói về Lý [Tức Phật] trong Lục Tức Phật, chúng ta đã

hiểu rõ đạo lý ấy. Nói thật ra, đạo lý là chân tướng sự thật: Mỗi người

vốn sẵn trọn đủ trí huệ và đức tướng của Như Lai. Nói cách khác, chúng

ta vốn sẵn có vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, vô lượng tài nghệ, vô

lượng phước báo.  Vốn sẵn  có, nhưng hiện tại  chẳng  có, chúng đi đâu

mất rồi? Đức Phật dạy: Chúng vốn sẵn có, trọn chẳng mất đi, vẫn ở trên

thân chính mình, nơi nhục thân này của chúng ta thảy đều trọn đủ. Trọn

đủ, nhưng chẳng thể hiện tiền, chẳng thể thụ dụng được. Điều này được

gọi là  “mê mất chính mình” . Giống như trong nhà chúng ta có kho báu, 

nhưng chính mình quên bẵng, oan uổng chịu khổ báo nghèo túng! Đức

Phật xuất hiện trên thế gian, nhằm mục đích dạy cho chúng ta biết:

 Tập 5

 53

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Những gì bản thân chúng ta vốn sẵn có chẳng khác gì chư Phật Như Lai! 

Chúng ta đọc kinh Vô Lượng Thọ, đọc kinh A Di Đà, biết sự phú

quý, trí huệ, và sự tự tại của A Di Đà Phật, chúng ta đọc xong, rất hâm

mộ, nhưng không biết chính mình và A Di Đà Phật chẳng khác gì nhau! 

Trí huệ và đức năng của A Di Đà Phật khởi tác dụng, [những tác dụng

ấy] đều được Ngài vận dụng trong cuộc sống, còn trí huệ, đức năng và

phước báo của chúng ta giấu kín trong nhà, chẳng lấy ra, vấn đề ở ngay

chỗ này! Hiện thời phải làm như thế nào để hiển lộ trí huệ và đức năng

vốn có trong bản tánh hòng khởi tác dụng giống như chư Phật Như Lai? 

Cần phải cậy vào tu, cần phải nhờ vào Tu Đức. Đối với Tu Đức, chúng

ta sanh khởi tín tâm toàn vẹn, tín tâm được kiến lập từ chỗ nào? Kiến lập

từ Lý. Giống như trong Khởi Tín Luận đã nói:  “Bổn Giác vốn có” . Ngài

Thiên Thai nói Lục Tức Phật thì chúng ta vốn sẵn có Lý Tức Phật. Lý là

Chân Như bản tánh, hết thảy chúng sanh ai nấy đều trọn đủ, nên hết thảy

chúng sanh đều có Phật Tánh. Dựa trên Lý ấy, chúng ta sanh khởi tín

tâm trọn vẹn đối với Tu Đức. Hôm nay, tôi nói về Danh Tự Tức Phật; 

đây chính là bắt đầu tu hành, bắt đầu có tổn và có ích. Nói theo cách hiện

thời, điều đó có nghĩa là công phu tu hành của chúng ta có tiến, có thoái. 

Tiến, thoái là một hiện tượng rất bình thường, đừng nên trong lúc lùi sụt

mà tự mình chán nản, nguội lạnh tấm lòng, đánh mất tín tâm. Có tiến, có

thoái, chúng ta phải biết tiến thoái là một hiện tượng bình thường. Chúng

ta đọc phần chánh văn của Ngài nơi dòng thứ hai trong trang ba mươi

mốt.  “Như tư chi lý, Phật nhược bất thuyết, vô năng tri giả” (Nếu đức

Phật chẳng nói Lý như vậy, không ai có thể biết). Câu này nhằm chuyển

tiếp [ý nghĩa] từ đoạn Lý Tức Phật trong phần trước, Lý ấy là chân lý. 

Nếu đức Phật chẳng giảng rõ ràng, minh bạch, làm sao chúng ta có thể

biết được?  Đức  Phật  xuất  hiện  trên  thế gian,  ân  đức  lớn nhất  đối  với

chúng ta là đã dạy cho chúng ta biết chân tướng sự thật. Tiếp đó, Ngài

trích  dẫn  kinh  Pháp  Hoa:  “Pháp  Hoa  vân,  nhất  bách  bát  thập  kiếp, 

 không quá vô hữu Phật. Thế Tôn vị xuất thời, thập phương thường ám

 minh” (Kinh Pháp Hoa nói: “Một trăm tám mươi kiếp, luống qua chẳng

có Phật, Thế Tôn chưa xuất thế, mười phương thường tối tăm”). Đây là

nói về lúc thế gian chưa có Phật xuất hiện, chúng ta vĩnh viễn chẳng hiểu

rõ chân tướng của vũ trụ và nhân sinh. Trong thế gian tuy có rất nhiều

khoa học gia, triết học gia, tôn giáo gia, kể ra họ cũng rất giỏi giang, giải

thích  vũ  trụ và  nhân  sinh đủ mọi  lẽ;  nhưng  rất  nhiều  cách  giải  thích

chẳng viên mãn, mà cũng chẳng rốt ráo. Nói theo Phật pháp thì là  “kẻ

 Tập 5

 54

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 mù sờ voi”.  Mò trúng cái đùi, [hỏi họ] voi giống như gì? [Họ quả quyết]

voi giống hệt như cây cột. Mò nhằm cái tai, [quả quyết] voi giống như

thế nào? [Họ quả quyết] voi giống như chiếc quạt. Đó là cách giải thích

vũ trụ và nhân sinh của các khoa học gia, triết học gia, tôn giáo gia xưa

nay, trong ngoài nước trên cả thế giới. Có thể nói đều là lụn vụn, chẳng

phải là toàn thể, tuyệt đối chẳng phải là chân tướng sự thật! 

Nếu nói là  “kẻ mù sờ voi”  thì thưa cùng quý vị, coi như hãy còn

mò trúng, kể ra vẫn còn khá lắm, tuy chưa thấy toàn thể, nhưng đã thấy

một phần. Thật ra, ngay cả  “kẻ mù sờ voi”  vẫn còn chưa bằng, vì sao? 

Mò nhằm tảng đá, ngỡ là con voi to, chẳng phải là lầm lẫn quá đỗi to lớn

ư? Thật đấy, xác thực là như thế! Dùng tri kiến của phàm phu để suy

đoán chân tướng của vũ trụ và nhân sinh, chắc chắn chẳng thể thấu đạt! 

Vì vậy, nếu đức Phật chẳng xuất thế, đích xác là chúng ta vĩnh viễn ở

trong thời đại tối tăm! Hiện thời, thế giới hỗn loạn dường ấy, có phương

pháp nào khiến cho thế giới khôi phục trật tự bình thường hay chăng? 

Nhìn vào hiện tượng trước mắt, thế giới này khổ nạn tối thiểu phải là ba

mươi, hoặc năm mươi năm, và còn có khổ nạn to lớn, vì sao? Không trải

qua cơn khổ nạn rất lớn, con người sẽ chẳng thể lắng lòng nghiêm túc

phản tỉnh. Vì thế, còn phải bị đả kích to lớn, nặng nề, họ mới nghiêm túc

phản tỉnh một phen. Sau khi thật sự phản tỉnh, nếu chẳng đọc sách của

Khổng lão phu tử, chẳng học Đại Thừa Phật pháp, thế giới này chẳng có

cuộc sống an ninh, chẳng thể nào khôi phục trật tự bình thường. Trật tự

bình thường là gì? Là Ngũ Luân, Thập Nghĩa như Khổng lão phu tử đã

dạy. Cách nói này, nói thật thà là bất cứ quốc gia hay dân tộc nào trên cả

thế giới đều có thể tiếp nhận, đều hoan hỷ tiếp nhận, đáng tiếc là chẳng

ai nói với họ, nên họ không biết. 

Phật pháp càng triệt để, càng rốt ráo, càng viên mãn hơn, đáng tiếc

là họ suốt đời chẳng được nghe nói đến. Đại Thừa Phật pháp, đặc biệt là

kinh Vô Lượng Thọ. Có thể nói kinh Vô Lượng Thọ là tinh hoa và là đại

biểu của Đại Thừa Phật pháp. Tôi thật sự chẳng ngờ, trong hai ba năm

mà [kinh ấy] có thể phổ cập như vậy tại Đài Loan, đó là một hiện tượng

tốt đẹp. Nhìn từ điều này, có rất nhiều kẻ tiên đoán Đài Loan là đảo báu, 

là phước địa, chúng tôi tin tưởng! Nhìn vào hiện tượng, Đài Loan chẳng

giống một nơi  phước  địa,  chẳng  giống một đảo  báu,  nhưng  hiện  thời

trông thấy mọi người nghiêm túc đọc kinh, tu hành như vậy, đó là khởi

đầu của một hiện tượng tốt đẹp. Nói cách khác, mọi người đã biết căn

bệnh, đã biết chính mình đang mắc bệnh, phải dùng thuốc gì để trị. Hiện

thời, toa thuốc cũng đã tìm được rồi. Tuy đã tìm được toa thuốc, nhưng

 Tập 5

 55

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

còn chưa uống thuốc. Chưa uống thuốc, bệnh vẫn chẳng thể lành. Đã tìm

được toa thuốc, phải chiếu theo toa thuốc để uống thì mới có thể đối trị. 

Có được toa thuốc ấy chẳng dễ dàng! Sau khi đã có thì phải nghĩ cách

đối trị, nhưng để đối trị, lấy thuốc ra, chúng ta còn phải sắc thuốc, còn

phải cô đặc thuốc đã sắc, vẫn phải mất một khoảng thời gian, chẳng thể

uống thuốc ngay được, đó chưa phải là thuốc đã chế thành. 

Vì lẽ đó, tôi dạy các đồng tu, trước hết phải niệm kinh cho nhuần, 

phải niệm thuộc, phải thật sự thuộc nằm lòng. Thuộc lòng là gì? Là sắc

thuốc,  là  cô  đặc  thuốc, nhưng còn  chưa  uống  thuốc.  Đừng  nghĩ  ta  đã

niệm nhiều lượt ngần ấy, rất khá! Quý vị còn chưa uống thuốc, bất quá là

đã sắc thuốc, cô thuốc. Đã sắc, đã cô khá lắm, đã sắc, đã cô đặc xong

xuôi; uống vào thì mới có thể trị lành bệnh, chứ sắc và cô thuốc chẳng trị

được bệnh! Bệnh là gì? Là vọng tưởng, chấp trước, phiền não, những thứ

ấy.  Đến khi nào mới bắt đầu chữa bệnh? Sau khi quý vị đã sắc thuốc

xong, bèn có thể uống vào, có thể chữa bệnh. Vì vậy, sau khi học thuộc

lòng, bèn thật tu, tức là mới bắt đầu thật sự tu hành. Niệm kinh này từ

đầu đến cuối một lượt, chẳng có vọng niệm nào, đó là chữa bệnh. Nếu

trong khi niệm kinh này một lượt mà dấy lên vọng tưởng, chẳng tính! 

Lại niệm từ đầu. Phải niệm sao cho kinh này niệm từ đầu đến cuối chẳng

khởi một vọng niệm, đó gọi là “uống thuốc”, là “chữa bệnh”. Sau đó, 

mỗi ngày niệm năm lần, hoặc niệm mười lần đều chẳng khởi một vọng

tưởng nào. Niệm như vậy hai ba năm, xác thực là vô minh và chấp trước

của quý vị sẽ dần dần thật sự giảm thiểu, công phu đã đắc lực. Đến khi

đó, có thể chẳng niệm kinh, một câu Phật hiệu là được rồi, một câu Phật

hiệu  có  thể tương ứng với  Phật.  Một niệm  tương ứng  một  niệm  Phật, 

niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật. Vì sao nay chúng ta niệm Phật

chẳng tương ứng? Do vô minh phiền não quá nặng, chướng ngại công

đức  niệm  Phật, nên niệm  Phật  chẳng  có hiệu quả.  Nay  chúng  ta dùng

phương pháp đọc kinh, bắt đầu đoạn phiền não. Dùng phương pháp này

để phá Phiền Não Chướng và Sở Tri Chướng, tiêu Nhị Chướng là tiêu

trừ những  thứ ấy, công  phu mới có  thể đắc  lực.  Người  cao  tuổi  niệm

kinh khó khăn, khó niệm thuộc lòng, nhưng cũng có thể dùng phương

pháp sau đây: Chuyên tâm chấp trì danh hiệu là được rồi, sẽ có thành tựu

giống hệt. Phải giảm thiểu ưu lự, vướng mắc, phải buông xuống, sẽ có

thể niệm đến mức đắc Niệm Phật tam-muội giống y hệt [như niệm kinh]; 

nhưng người trẻ tuổi thì vẫn phải đặt vững căn cơ nơi cơ sở. Con đường

này hết sức ổn thỏa, thích đáng, ngàn muôn phần chớ nên xem nhẹ! 

Danh Tự Tức Phật chỉ là biết chân tướng của vũ trụ và nhân sinh, 

 Tập 5

 56

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

biết  như  thế nào?  Chưa  bắt  đầu  làm;  nhưng đã biết  thì  sẽ khởi  sự tu

hành. Nếu không biết, dẫu có muốn tu cũng chẳng biết bắt đầu tu từ chỗ

nào! Sau khi đã biết, bèn biết chúng ta tu từ chỗ nào. Chúng ta hãy đọc

đoạn văn này một lượt. Tiếp đó, Ngài trích dẫn một đoạn từ kinh Niết

Bàn.  “Niết Bàn vân, ư vô lượng thế, diệc bất văn hữu Như Lai xuất thế, 

 Đại  Thừa  kinh  danh” (Kinh  Niết  Bàn  dạy:  “Trong  vô  lượng  đời  vẫn

chẳng được  nghe  chuyện Như  Lai  xuất  thế và  tên  gọi  của  kinh  Đại

Thừa”). Đó là khi chẳng có Phật, chẳng biết danh hiệu Phật, mà cũng

chẳng biết danh xưng của kinh điển. Danh xưng của kinh điển Đại Thừa

chưa biết, còn nói chi kinh văn và kinh nghĩa, đương nhiên càng không

biết.  “Nhược Phật xuất thế, phương năng xiển trí huệ nhật, thức Tam

 Bảo chi quang minh, khai cam lộ môn, tri thập hiệu chi diệu vị, nhân

 thuyết sanh giải, ư bảo thích duyệt” (Nếu Phật xuất hiện trong thế gian

thì mặt trời trí huệ mới được xiển dương, [chúng sanh] biết đến quang

minh của Tam Bảo, mở cửa cam lộ, biết vị nhiệm mầu của mười hiệu. 

Do thuyết pháp mà sanh hiểu biết, sanh lòng vui thích, coi như của báu). 

Đức Phật xuất hiện trên thế gian, vì chúng ta giảng kinh, thuyết pháp, 

chúng ta mới biết chân tướng của vũ trụ và nhân sinh, mới biết chính

mình  có  Phật  Tánh,  mới  biết  chính  mình  có  vô  lượng  trí  huệ và  đức

năng.  Chư  Phật  Như  Lai  đều  có  mười  thông  hiệu  (hiệu  chung),  mười

thông hiệu ấy hiển thị các đức năng vốn sẵn có trong bản tánh. Phật có, 

mỗi người chúng ta đều có, chỉ là Phật thụ dụng, nhưng chúng ta chẳng

thể thụ dụng. Tuy chẳng thể thụ dụng, nhưng nghe nói chính mình cũng

có, nên vô cùng hoan hỷ. Đó gọi là Danh Tự Tức Phật. Có thể nói: Danh

Tự Tức Phật rất phổ biến! Phàm là người tu học Đại Thừa Phật pháp đều

thuộc địa vị này. Lúc mới tu, giống như chúng ta nay đang thuộc địa vị

này, nay chúng ta được gọi là Danh Tự Tức Phật, tức là biết được một

chút đạo lý Phật pháp, nhưng đã bắt đầu tu hay chưa? Chưa! Vẫn chưa

tu! Chỉ là biết có chuyện như thế. 

Đoạn tiếp theo là bắt đầu tu. Đoạn dưới đây là Quán Hạnh Tức, 

chúng ta đọc phần thứ ba, tức là dòng thứ tư đếm từ dưới lên nơi trang

ba  mươi  hai.  “Tam Quán  Hạnh Tức, thử trung  Quán pháp, trực  quán

 tâm  tánh,  cố thác  tha  Phật,  nhi  vi  sở duyên.  Kim minh  đối  trần,  tức

 thành quán Phật, kỳ trung niệm niệm giác tri chi tâm, danh Quán Hạnh

 Phật” (Ba  là  Quán Hạnh  Tức.  Trong pháp  Quán  này,  quán  thẳng  vào

tâm tánh, nên nhờ vào một đức Phật để làm cái được duyên (đối tượng

của sự quán tưởng). Nay nói rõ: Đối trước trần liền trở thành quán Phật. 

Cái tâm niệm niệm giác tri trong khi ấy được gọi là Quán Hạnh Phật). 

 Tập 5

 57

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Đoạn  này  giải  thích  ý  nghĩa  được  bao  hàm  trong  ba  chữ Quán  Hạnh

Phật. Quán Hạnh mới là thật sự tu. Quán (觀) là quán chiếu (觀照), như

tôi  vừa  mới  thưa cùng quý vị:  Dùng  phương pháp  niệm  kinh  để quán

chiếu. Niệm trọn một bộ kinh mà chẳng có một vọng niệm nào, thì mới

gọi là Quán Hạnh, mới thật sự được gọi là Quán Hạnh. Có thể thấy: Nay

chúng ta niệm kinh đã mấy ngàn lượt, nhưng trong ấy còn có vọng tưởng

thì vẫn chẳng thể coi là thật sự dụng công, vẫn thuộc vào Danh Tự Tức, 

thuộc vào giai đoạn thứ nhất. Giai đoạn thứ hai là đã thật sự dụng công. 

Dụng  công  là  phải  thật  sự đoạn  phiền  não,  phải  thật  sự phá  vô  minh. 

Thật sự vận dụng  công phu  thì  mới  gọi  là  Quán  Hạnh.  Quán Hạnh là

công phu đắc lực. Nói theo Tịnh Độ, Quán Hạnh Tức chính là công phu

thành phiến. Có công phu như vậy thì mới có thể vãng sanh cõi Phàm

Thánh Đồng Cư trong thế giới Tây Phương. Do đó, chớ nên xem nhẹ nó, 

công phu ấy tuy là vừa mới đắc lực, nhưng trong pháp môn Tịnh Độ, nó

khởi tác dụng rất lớn. Trong các pháp môn khác thì chưa được, vì sao? 

Không thoát khỏi tam giới, sẽ chẳng thể liễu sanh tử, thoát tam giới. Để

liễu sanh tử thoát tam giới [trong các pháp môn khác], phải thuộc vào

giai đoạn kế tiếp là Tương Tự Tức Phật thì mới được. Trong Tịnh Độ

Tông,  Tương  Tự Tức  Phật  là  Sự nhất  tâm  bất  loạn,  vãng  sanh  cõi

Phương Tiện Hữu Dư của Tây Phương Tịnh Độ, chẳng phải là cõi Phàm

Thánh Đồng Cư. Điều ấy chẳng dễ thành tựu cho lắm, còn điều này dễ

thành tựu. Quán Hạnh thành tựu dễ dàng, chúng ta phải đặc biệt lưu ý

chuyện này. 

Trong quán pháp Quán Hạnh này, Quán là tu hành. Kinh này có

mười sáu phép Quán, tức là mười sáu loại phương pháp để chúng ta tu

tập. Mười sáu phương pháp ấy đúng là có khó và dễ, trong kinh đã giảng

rất rõ ràng. Mười sáu phương pháp ấy, chỉ cần quý vị thành tựu một thứ

là được, chẳng phải là cả mười sáu pháp đều phải thành tựu, chẳng phải

vậy! Thành tựu một thứ là được rồi, đã có thể vượt thoát tam giới, vãng

sanh Tịnh Độ. Trong mười sáu loại, khó nhất là quán Phật. Tựa đề kinh

này là Quán Vô Lượng Thọ Phật; nói thật thà, quán Vô Lượng Thọ Phật

là  khó  nhất. Chẳng  cần  nói là  quán  Phật,  chúng  ta  muốn  tưởng  một

người, Quán là quán tưởng, nghĩ tưởng một người [nào đó]: Tưởng vẻ

mặt, ánh mắt, lông mi, mũi của người ấy, phải tưởng người ấy đang ở

trước mặt chúng ta, chẳng dễ dàng! Vẻ mặt đức Phật phi phàm, đức Phật

có vô lượng tướng, mỗi tướng có vô lượng hảo, chúng ta tưởng từ chỗ

nào? Vì vậy, trong mười sáu phép Quán, quán Phật tướng là khó nhất. 

Cũng có [phép Quán] dễ dàng nhất, dễ dàng nhất là gì? Là niệm A Di Đà

 Tập 5

 58

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Phật, đó là chấp trì danh hiệu. Chấp trì danh hiệu thuộc trong mười sáu

phép Quán, là một loại trong mười sáu phép Quán, dễ dàng nhất. Khó

nhất là quán Phật, dễ dàng nhất là niệm danh hiệu Phật. Vì thế, quý vị

thấy kinh Vô Lượng Thọ và kinh A Di Đà đều cùng đề xướng chấp trì

danh hiệu. 

Chư vị phải biết: Chấp trì danh hiệu là một trong mười sáu phép

Quán. Chúng ta niệm một câu A Di Đà Phật là tu Quán Hạnh. Quý vị

quán  Vô  Lượng  Thọ Phật,  quán  Nhật  Quán  hay  Thủy  Quán cũng là

Quán Hạnh. Vì vậy, Quán Hạnh bao gồm mười sáu loại, chúng ta chọn

lấy một loại là được rồi. Trên thực tế, chư Phật, Bồ Tát, tổ sư đại đức, 

đối với mười sáu loại Quán Hạnh này, đã chọn ổn thỏa giùm chúng ta

pháp Trì Danh Niệm Phật. Nếu chúng ta thật sự có thể tuân thủ sự chọn

lựa do Phật, Bồ Tát dành cho chúng ta, chắc chắn chẳng phạm sai lầm! 

Chư vị phải biết: Mười sáu phép Quán, bao gồm phép Trì Danh trong ấy, 

đều là  “trực quán tâm tánh” (quán thẳng vào tâm tánh), thông thường là

chẳng có mấy người niệm Phật biết đến đạo lý ấy! Quý vị hiểu đạo lý ấy, 

mới biết đúng như cổ nhân đã nói: Khởi tâm niệm Phật là Thỉ Giác, đức

Phật được niệm là A Di Đà Phật, chính là Bổn Giác. Khởi tâm niệm Phật

là Thỉ Giác hợp với Bổn Giác, đó là trực quán tâm tánh. Đối chiếu lời tổ

sư đại đức đã nói với kinh, chẳng sai! Vì thế, công đức niệm Phật chẳng

thể nghĩ bàn. Rất nhiều người chẳng biết công đức niệm Phật chân thật

này, nên chẳng niệm, chẳng thể dấy lên hứng thú niệm Phật! Nói cách

khác, chẳng biết cái hay của việc niệm Phật! Ở đây, chúng ta đã biết cái

hay của niệm Phật. 

Phương  pháp  của  Ngài  là  phía  trước  thêm  chữ Quán,  sau  chữ

Quán  là  chữ Pháp,  tức  Quán  Pháp.  “Pháp”  là  nói  tới  phương  pháp. 

Phương pháp rất xảo diệu là  “thác tha Phật, nhi vi sở duyên” (nhờ vào

đức Phật khác để làm cái được duyên).  “Tha Phật”  là gì? Chúng ta tạo

một bức tượng Phật, tượng A Di Đà Phật, đó là Tha Phật. Từ Tha Phật

dẫn khởi Tự Phật, niệm Phật thì phải niệm theo cách ấy. Nhờ vào Tây

Phương A Di Đà Phật để niệm cho ra Tự Tánh A Di Đà của chúng ta. 

Sau khi đã niệm ra thì Tự và Tha bất nhị, bèn thành công. Nguyên lý

trong phương pháp tu hành được kiến lập từ chỗ này; trong ấy chẳng có

mê  tín,  xác  thực  là  có  căn  cứ lý  luận.  Do  đó,  chúng  ta  thường  ngắm

tượng Phật, thường niệm danh hiệu Phật, niệm danh hiệu Phật vẫn chưa

đủ để hàng phục vọng niệm. Kinh Kim Cang chép:  “Vân hà hàng phục

 kỳ tâm?” (Hàng phục cái tâm như thế nào?), cái tâm ấy là vọng niệm. 

Niệm Phật hiệu mà vẫn chưa thể hàng phục vọng niệm thì có thể thêm

 Tập 5

 59

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

vào quán tưởng. Quán tưởng là quán gì? Nghĩ tới tượng Phật. Nghĩ tới

tượng Phật, các vị đồng tu phải ghi nhớ, tốt nhất là tưởng một bức tượng

Phật,  sẽ dễ nhiếp  tâm.  Tưởng  rất  nhiều  hình  tượng  Phật, sẽ chẳng  có

cách nào nhiếp tâm. Nói cách khác, chẳng thể khống chế vọng tưởng! 

Suốt một đời, tâm tưởng một tượng Phật, đó là phương pháp tốt nhất. 

Chúng  ta  ưa  thích  một  bức  tượng  Phật  nào  thì  suốt một đời  ta  thờ

phượng bức tượng Phật ấy. 

Hiện thời rất thuận tiện. Trước kia, mang theo một bức tượng Phật

rất khó. Thuở sinh tiền, Tô Đông Pha đã vẽ một bức tranh Phật, vẽ xong, 

bồi11 [bức  vẽ ấy] thành  một  cuộn  tranh.  Ông  ta  đi  đến  đâu  đều  mang

theo, đến chỗ nào cũng đều treo lên để [tu tập] Quán Tưởng Niệm Phật. 

Ông ta tự nói:  “Đây là Tây Phương công cứ của ta” , chữ  “Tây Phương

 công cứ” (西方公據) do Tô Đông Pha nói ra; nhưng tập khí trong một đời

của Tô Đông Pha quá nặng, chẳng thể vãng sanh. Tuy niệm Phật suốt

đời, ông  ta vẫn  chẳng  thể vãng  sanh.  Nguyên  nhân  khiến cho ông  ta

chẳng thể vãng sanh là do tập khí văn nhân, chuộng làm thơ, ưa soạn từ, 

thích viết văn chương, thích làm những chuyện đó, khiến cho sự nghiệp

vãng sanh Tây Phương của chính mình bị lỡ làng! Vì lẽ đó, khi tôi học

Phật ở Đài Trung, vừa mới thân cận thầy Lý, còn chưa xuất gia, thầy Lý

đã cảnh cáo tôi, vì tôi cũng rất thích đọc sách, thầy liền cảnh cáo:  “Cổ

 nhân đừng học theo Tô Đông Pha, người thời nay chớ học theo Lương

 Khải Siêu”.  Trong Phật pháp, hai người ấy đều rất có tiếng tăm, nhưng

đều chẳng có thành tựu, do chẳng đoạn tập khí phiền não. Khi đó, thầy

Lý  đề nghị,  thầy  bảo:  “Tốt  nhất  là  anh  hãy  học  theo  pháp  sư Ấn

 Quang” . Vì vậy, chúng ta học Phật phải có tấm gương, phải có khuôn

mẫu, ta phải học theo các Ngài. Quý vị thấy Ngẫu Ích đại sư noi gương

Liên Trì đại sư, học theo tổ Liên Trì. Do đó, cổ nhân khéo học, biết tìm

một tấm gương, học giống hệt như vị ấy. Nếu chúng ta không muốn noi

gương phàm nhân, A Di Đà Phật là tấm gương tốt nhất. Cách học theo A

Di Đà Phật là như thế nào? Kinh Vô Lượng Thọ do A Di Đà Phật giới

thiệu. Quý vị chiếu theo kinh Vô Lượng Thọ để y giáo phụng hành, tức

là trực tiếp học theo A Di Đà Phật. 

Vì lẽ đó, tôi khuyên các đồng tu: Khóa sáng niệm bốn mươi tám

nguyện.  Niệm  bốn mươi  tám  nguyện  là  học theo  A  Di  Đà Phật,  đồng

11  “Bồi” ở đây là dán bức vẽ lên một tờ giấy khác dày hơn, to hơn, thường là dán

thêm một lớp vải hoặc lụa tạo thành khung bao quanh bức vẽ, hai đầu gắn trục gỗ để

dễ cuộn lại, hoặc khi treo lên, trục gỗ sẽ kéo căng bức tranh ra. 

 Tập 5

 60

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tâm, đồng nguyện với A Di Đà Phật. Khóa tối niệm kinh Vô Lượng Thọ

từ chương ba mươi ba đến chương ba mươi bảy, tuân thủ giáo huấn của

A Di Đà Phật, sửa đổi hành vi sai lầm của bản thân chúng ta, khiến cho

sự hành trì của chúng ta giống như A Di Đà Phật. Đó là trực tiếp học

theo A Di Đà Phật, lấy A Di Đà Phật làm gương tu hành cho chính mình, 

đó là tốt nhất. Do tượng Phật đúc chẳng dễ mang theo, nhưng hiện thời

kỹ thuật ấn loát rất phát triển, ở đây, chúng ta có in rất nhiều hình Phật. 

Hình đức Phật này cũng có in, tượng ở bên kia chúng tôi đã thờ mười

năm, chúng tôi cũng in hình tượng ấy. Tôi có ấn tượng hết sức sâu đậm

đối với tượng Phật đó, nay tôi tự đem sang ngoại quốc, tức là đem hình

chụp, tôi cảm thấy hình chụp còn đẹp hơn tượng thật. Do lẽ đó, thật sự là

lúc nào chúng ta cũng có thể đem theo [hình Phật] bên người, thường

ngắm nhìn bức tượng Phật ấy, trong tương lai chúng ta vãng sanh, A Di

Đà Phật đến tiếp dẫn, bèn hiện tướng ấy. Phật chẳng có tướng, tùy duyên

hiện tướng, tâm chúng ta ưa thích tướng nào, đức Phật liền hiện tướng

ấy. Tôi suốt đời ngắm tướng ấy, nghĩ đến tướng ấy, tương lai A Di Đà

Phật  đến  tiếp  dẫn,  nhất  định  hiện  tướng ấy,  chắc  chắn  chẳng  sai.  Rất

quen  thuộc,  mỗi  ngày  ngắm  Ngài,  ngắm  bao nhiêu năm,  khi đức  Phật

thật sự hiện đến, trước kia là ngắm ảnh chụp, nay người thật hiện đến, 

nên đặc biệt thân thiết. Vì vậy, chúng ta thờ tượng Phật đừng nên tùy

tiện  thay  đổi,  chọn  bức  tượng  nào  chính  mình ưa  thích,  suốt  đời  thờ

phượng bức tượng ấy, Quán Hạnh sẽ dễ dàng đắc lực. 

Chúng ta xem phần chánh văn, dòng cuối cùng nơi trang ba mươi

hai:  “Quán Hạnh Phật giả, quán Phật tướng hảo” (Quán Hạnh Phật là

quán  tướng  hảo  của  Phật),  đó  là  thường xuyên tưởng  Phật.  Chúng  ta

tưởng Phật sẽ chẳng dấy vọng tưởng. Tâm phàm phu có thể tưởng, nếu

quý vị chẳng tưởng Phật, sẽ suy nghĩ loạn cào cào. Tưởng những chuyện

khác sẽ tạo nghiệp luân hồi trong lục đạo; tưởng A Di Đà Phật là tạo tịnh

nghiệp vãng sanh Tây Phương, quan hệ quá lớn! Vì thế, chúng ta chẳng

tưởng  Phật  thì  tưởng  ai đây? Đối với  tượng Phật,  câu tiếp theo  ghi  là

 “như chú kim tượng” (như tượng đúc bằng vàng),  “chú”  là  “chú tạo” 

(鑄造: đúc). Tượng vàng: Vào thời cổ, tượng Phật đẹp đẽ được làm theo

lối  “lưu kim” (鎏金: mạ vàng)12, tức là [tượng được đúc bằng] hợp kim, 

12  “Lưu kim”  còn gọi là Phi Kim (飛金), hoặc Kim Tích (金錫), tức là cách thếp

vàng trên tượng đúc bằng hợp kim trong truyền thống tạo hình mỹ thuật thuở trước, 

trong khi đó  “thiếp kim”  có ý nghĩa rộng hơn. Thiếp kim là mạ vàng trên bất cứ vật

liệu nào. Tượng được  “thiếp kim” (貼金: thếp vàng) có thể bằng gỗ, đá, hoặc ngọc

 Tập 5

 61

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 “hợp kim”  là vàng, bạc, đồng, sắt, thiếc hòa lẫn, đúc thành tượng Phật; 

sau khi đúc xong, mặt ngoài tượng lại được thếp vàng. Nói thật ra, đối

với tượng như vậy, điều khẩn yếu là chúng ta tu Quán Tưởng, tu Quán

Tưởng thì chẳng cần thờ những tượng quý báu như vậy. Vì sao? Trong

xã hội xưa kia thì được, xã hội an định, lòng người hồn hậu. Hiện thời, 

trong nhà quý vị cất chứa bảo vật, phường trộm vặt hoặc bọn cướp lớn

đều chú ý, đâm ra chuốc lấy rất nhiều nỗi phiền phức. Chính mình bận

tâm lo lắng, sự tu hành bị trở ngại. Nay chúng ta thờ phượng tượng Phật, 

thờ tượng bằng tranh in màu; hễ quý vị cần, sẽ tặng cho quý vị một bức, 

chúng tôi có nhiều lắm. Vì vậy nói là “chẳng cần phải bận lòng”. Cũng

chớ nên  tích  trữ những  thứ đồ cổ,  rất  phiền  phức,  đem  lại  cho  chính

mình rất nhiều nỗi lo nghĩ! Tượng Phật thì nhất định phải chọn tượng

chính mình ưa thích, chứ người khác ưa thích, ta không ưa thích, ta ưa

thích, người khác chưa chắc đã ưa thích. Chọn bức nào chính mình ưa

thích để thờ, đó là điều tốt đẹp. 

 “Tâm  duyên  diệu  sắc,  dữ nhãn  tác đối” (Tâm  duyên  sắc  tướng

mầu nhiệm, mắt thường ngắm nhìn), dạy quý vị hãy thường ngắm. So ra, 

người hiện thời có chỗ thuận tiện hơn cổ nhân, mà cũng có chỗ chẳng

bằng cổ nhân. Chỗ không bằng là đạo đức trong xã hội suy vi, xã hội

chẳng an định, đó là chỗ thua kém cổ nhân. Khoa học kỹ thuật phát triển, 

đem lại rất nhiều tiện lợi, đó là chỗ cổ nhân chẳng bằng người hiện thời. 

Chẳng  hạn  như  nói  đến  kinh  bổn,  cổ nhân  có  được  một  quyển  kinh

chẳng dễ dàng, quá khó khăn! Chúng ta ở Đài Loan, về phương diện này

quả thật  là  đang  hưởng  phước  mà  chẳng  biết  chính  mình  có  phước. 

Chúng ta chẳng coi trọng kinh bổn. Nếu quý vị qua Đại Lục, người học

Phật tại Đại Lục thấy có được một quyển kinh sách giống như có được

vật quý nhất! Vì sao? Chẳng có được! Chúng tôi đem Đại Tạng Kinh

sang  Đại  Lục,  tôi  chẳng  chính  mắt  thấy,  nhưng  xem  từ ảnh chụp,  họ

nghênh tiếp ra sao? Mặc áo dài, đắp y, quỳ sát đất, đội Đại Tạng Kinh

trên đầu. Nghênh tiếp như vậy đó, chúng tôi thấy vậy thật sự cảm động. 

Ở đây,  chúng  ta  bỏ Đại  Tạng  Kinh  lăn  lóc,  khiến  cho  người  Đại  Lục

trông thấy trong tâm rất khó chịu! Đó là gì? Họ chẳng có được. Chúng ta

có  được  quá  thuận  tiện,  có  được quá dễ dàng.  Nay  chúng  ta  gởi  kinh

quý. Để mạ tượng kim loại, trước hết mặt tượng phải được tẩy sạch những chỗ oxide

hóa, các chất bẩn v.v... Hòa vàng và thủy ngân theo tỷ lệ 1:7 để trở thành một dung

dịch lỏng, gọi là “hỗn hống” (混汞). Bôi đều chất lỏng ấy lên mặt tượng rồi nung

khói nhẹ để thủy ngân bay hơi, chỉ còn lại vàng. Sau đó là đánh bóng. 

 Tập 5

 62

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

sách sang Đại Lục, người ta đều coi như bảo bối. Người ở Đại Lục quá

đông, sách quá ít. Tuy những năm qua, chúng ta gởi tặng ba bốn chục

vạn quyển sách, [tuy là] ba bốn chục vạn quyển sách, nhưng đến tay họ

bèn chẳng thấm vào đâu, chẳng thấy đâu nữa! Cuộc đất quá lớn, người

quá đông, vật hiếm hoi bèn [trở thành] quý báu! 

Ở Đài Loan, chúng ta in rất nhiều hình Phật tại đây. Quý vị thỉnh

mười tấm, hai mươi tấm, chỗ chúng tôi đều có. Trong nhà quý vị, mỗi

phòng đều có thể treo hình Phật, mỗi phòng đều có thể thấy Phật, giúp

cho quý vị quán tưởng, nhắc nhở quý vị niệm niệm tưởng Phật. Người tu

Tịnh Độ thật sự chẳng có gì kỵ húy, trong phòng ngủ cũng có thể treo

hình Phật, vì sao? Khiến cho ta suốt ngày từ sáng đến tối trong mười hai

thời đều chẳng rời Phật. Vì thế, chẳng cần nói khách sáo, chẳng cần nói

tới chuyện cung kính, chẳng cần nói tới chuyện kỵ húy, thảy đều chẳng

có. Giữa cha và con còn có kỵ húy chi nữa? Chẳng có kỵ húy! Giữa thầy

và trò chẳng có kỵ húy. Không mong vãng sanh Tây Phương Cực Lạc

thế giới thì phải tôn trọng, phải khách sáo, phòng ngủ là chỗ chẳng sạch

sẽ, chớ nên treo [hình Phật]. Thật sự mong vãng sanh Tây Phương thì

chẳng  cần  phải nói  tới, vì  sao?  Ta  phải  đạt  được  mục  đích  của  chính

mình, trong niệm niệm, ta chẳng rời Phật. 

Vì  thế,  giữa  một  người  cầu  sanh  Tây  Phương  và  kẻ chẳng  cầu

sanh Tây Phương, cách thờ phượng tượng Phật khác nhau, chư vị đồng

tu phải nhớ điều này. Có rất nhiều người nói “có chỗ nào đó chẳng nên

thờ tượng Phật”, nói kiểu đó cũng đúng. Vì sao? Kẻ ấy chẳng sanh về

Tây Phương, chẳng mong cầu sanh về Tây Phương, chẳng niệm A Di Đà

Phật, [kẻ ấy nói như vậy] là đúng. Phải cung kính, lễ phép đối với tượng

Phật. Thật sự mong vãng sanh Tây Phương, sẽ giống như con thơ nương

cậy cha mẹ, một bước cũng chẳng chịu rời, kiêng kỵ gì cũng đều chẳng

có.  Chúng  ta  và  A  Di  Đà  Phật  cũng  là  một  bước  chẳng  rời,  chúng  ta

giống như trẻ nít, phải cậy vào cha mẹ, chẳng thể rời một bước, chẳng

trông thấy  sẽ không  được!  Hễ không  thấy  liền  khóc lóc,  nên  nơi  nào

cũng đều có thể thờ, Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại, chư vị đồng tu phải

ghi nhớ điều này! Đối với người khác, chúng ta cũng phải nói với họ như

vậy:  Họ chẳng  niệm  Phật,  chẳng  cầu  về Tây  Phương  Tịnh  Độ, họ tu

những pháp môn khác, hãy nên thờ tượng trong Phật đường, hoặc thờ tại

phòng khách trong nhà, chớ nên thờ tùy tiện. Nếu người ấy trong một

đời này thật sự mong cầu sanh về Tây Phương, quý vị liền bảo người ấy:

Chỗ nào cũng có thể thờ, trừ phòng vệ sinh hoặc nhà xí là chỗ chẳng

sạch sẽ, chớ nên thờ tượng Phật ra, chỗ nào cũng đều có thể thờ được! 

 Tập 5

 63

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 “Khai  nhãn  bế mục,  nhược  minh,  nhược  ám,  thường  đắc  bất  ly

 kiến Phật Thế Tôn” (Nhắm mắt, mở mắt, dù sáng, hay tối, thường chẳng

rời thấy Phật Thế Tôn). Mở mắt, nhắm mắt, ban ngày, buổi tối, thời thời

khắc khắc chẳng lìa A Di Đà Phật. Vì sao? Nếu chẳng tưởng A Di Đà

Phật, nhất định sẽ suy nghĩ loạn xạ; chúng ta dùng phương pháp này để

xóa  sạch hết thảy  vọng tưởng,  chấp  trước. Do đó, đây  là  một  phương

pháp để khôi phục tự tánh thanh tịnh tâm. Trong tất cả các pháp môn, 

phương pháp này thù thắng nhất, xảo diệu nhất. Hiện thời, khoa học kỹ

thuật phát triển, cổ nhân chẳng có cách nào hưởng thụ chuyện này: Dùng

băng thâu âm để niệm Phật hiệu, đó là một phương pháp. Vì thế, người

thật sự niệm Phật, trong gia đình quý vị hoặc trong đạo tràng, một câu A

Di Đà Phật trong mười hai thời chẳng gián đoạn. Ngày đêm chẳng thể

gián đoạn, chẳng thể nói là buổi tối đi ngủ liền gián đoạn, chẳng được! 

Trong  quá  khứ,  đạo  tràng Tịnh  Độ Tông  là  Niệm  Phật  Đường.  Trong

Niệm  Phật  Đường,  Phật  hiệu  quyết  định  chẳng bị gián  đoạn; hễ gián

đoạn, sẽ chẳng gọi là đạo tràng niệm Phật. Ban đêm thì làm như thế nào? 

Ban đêm bèn luân lưu niệm, bốn người một ban, luân phiên niệm. Vì

thế, ban đêm Phật hiệu cũng chẳng gián đoạn. Suốt một năm từ đầu năm

cho đến cuối năm đều chẳng gián đoạn. Họ chia thành ban, ban nào trực

thì nhất định phải niệm. Chẳng thuộc ban đến phiên trực, nhưng nếu quý

vị ngủ ít bèn có thể tùy hỷ niệm, quý vị có thể cùng niệm với họ, nhưng

người trực ban nhất định phải niệm. Dùng phương pháp ấy để niệm Phật

hiệu không ngừng. 

Nay chúng ta ít người, chẳng có cách nào luân phiên, chúng ta có

thể dùng băng  thâu âm.  Nhất là  hiện thời  có  máy  niệm  Phật quá tiện, 

chẳng cần dùng băng, niệm suốt ngày đêm chẳng bị hư. Quý vị chẳng

ngại gì thử coi một cái máy niệm Phật dùng được bao lâu? Sau khi mở

máy lên, chẳng cần tắt đi, để máy niệm suốt ngày đêm. Âm thanh chớ

nên mở quá lớn. Quá lớn sẽ quấy rầy người khác làm việc. Âm thanh

khe khẽ, dường như có, dường như không, hễ tâm tĩnh lặng, liền ngay

lập tức nghe thấy Phật hiệu. Trong khi quý vị đang có chuyện gì [phải

làm hay phải suy nghĩ, tiếng niệm Phật] cũng chẳng gây trở ngại, như

vậy là tốt đẹp, gia đình là đạo tràng. Đó là lợi dụng phương tiện khoa

học kỹ thuật hiện tại [để niệm Phật không gián đoạn]. 

Kế đó, sách viết:  “Tùng đại tướng hải, lưu xuất tiểu tướng, hạo

 hạo dạng dạng như đại kiếp thủy, châu mâu biến lãm, vô phi Phật giới” 

(Từ biển cả có tướng to lớn, lưu xuất tướng nhỏ, mênh mông, bát ngát

như  nước  ngập  khi  đại  kiếp  (thủy  tai),  mắt  nhìn  trọn  khắp,  không  gì

 Tập 5

 64

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chẳng  phải  là  Phật  giới).  “Đại  tướng” (大相)  là  Báo  Thân  của  Phật. 

Trong kệ tán Phật, chúng ta đã ca ngợi A Di Đà Phật:  “Bạch hào uyển

 chuyển ngũ Tu Di, cám mục trừng thanh tứ đại hải” , đó là  “đại tướng” 

(tướng to lớn). Từ Phật tướng, tôi vừa mới nói Phật có vô lượng tướng, 

mỗi  tướng  có  vô  lượng  hảo,  bạch  hào  phóng  vô  lượng  quang,  trong

quang minh lại hóa ra vô lượng Phật, Hóa Phật liền lưu xuất tiểu tướng, 

tận  hư  không  khắp  pháp giới  đều  là  A  Di  Đà  Phật.  Như  tượng  Phật

chúng ta đang thờ, trong Phật đường chúng ta thờ một tượng A Di Đà

Phật to, trong mỗi góc bày một tượng A Di Đà nhỏ. Chúng ta cũng in ra

rất nhiều hình A Di Đà nhỏ, để bất cứ chỗ nào, bất cứ lúc nào, cũng đều

có thể thờ phượng. Chung quanh bốn phía của một Niệm Phật Đường

thật sự đều bày tượng A Di Đà Phật, bất luận quý vị chuyển đến phương

hướng nào, mắt quý vị đều thấy A Di Đà Phật, đó là đúng. Niệm Phật

Đường xưa kia vì dùng tượng đắp, chỉ đắp một tượng thờ tại đó, chẳng

có cách nào khiến cho khắp mọi nơi đều trông thấy. Hiện thời, chúng ta

dùng phương pháp in ảnh chụp nên có thể làm cho mỗi góc đều có hình

Phật, bất luận chuyển đến chỗ nào cũng đều có thể trông thấy A Di Đà

Phật. Đối với hoàn cảnh chung quanh, trong sân, chúng ta chẳng có

nhiều tượng Phật như vậy. Hiện thời chúng ta có in danh hiệu Phật, in

những tấm dán (sticker) ghi  “Nam-mô A Di Đà Phật”. Đối với phạm vi

chung quanh, bốn phía đều có thể dán, bất luận đi đến đâu đều trông thấy

A Di Đà Phật. Đài Loan là một đại hoàn cảnh, quý vị thấy ở Đài Loan đi

đến  đâu,  quý  vị đều  thấy  trụ điện  hay  vách  tường  nào  cũng  đều  dán

Nam-mô A Di Đà Phật. Hiện thời, tôi thấy xe taxi, xe hơi của tư nhân

cũng có không ít chiếc đằng trước lẫn đằng sau đều dán A Di Đà Phật, 

giúp  cho  Quán  Hạnh  chúng  ta.  Chuyện  này thật  sự đáng  đề xướng, 

nhưng ở ngoại quốc, dán lung tung khắp nơi thì không được, phạm pháp! 

Tại Đài Loan, dán A Di Đà Phật, ngay cả cảnh sát cũng hoan nghênh, 

Đài Loan đúng là Phật quốc. Hy vọng là ở Đài Loan, mỗi góc, mỗi con

đường, chúng ta đều có thể thấy tượng và danh hiệu A Di Đà Phật. Dán

danh hiệu A Di Đà Phật rất phổ biến, nhưng dán hình A Di Đà Phật vẫn

chưa có ai đề xướng. Hy vọng các đồng tu trong hội này đều nỗ lực đề

xướng, in loại hình A Di Đà Phật có thể dán được, sẽ càng tốt hơn, càng

dễ dàng thuận tiện đối với Quán Hạnh, thật sự thực hiện “mắt thấy trọn

khắp”. Mắt chúng ta thấy trọn khắp, không đâu chẳng phải là cõi Phật! 

 “Niệm nhất  Phật, dữ thập phương  Phật  đẳng.  Niệm  hiện  tại  Phật,  dữ

 tam thế Phật đẳng, nhất thân, nhất trí huệ, lực vô úy diệc nhiên. Niệm

 Tập 5

 65

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 sắc thân, niệm pháp môn, niệm Thật Tướng” (Niệm một vị Phật giống

như niệm mười phương Phật. Niệm vị Phật hiện tại giống như niệm tam

thế Phật.  Một  thân,  một  trí  huệ,  lực,  vô  úy  cũng  vậy.  Niệm  sắc  thân, 

niệm pháp môn, niệm Thật Tướng). Đó là lúc thật sự dụng công tu hành

đắc lực. À! Chúng ta tạm nghỉ, nghỉ mấy phút. 

 Tập 6

Trong đoạn này, mấy câu cuối cùng rất trọng yếu. Sau khi chúng

ta đã hiểu rõ, liền biết công phu của chính mình có đắc lực hay không? 

Có đúng pháp hay không? Trong đoạn văn này, nơi dòng thứ hai đếm từ

dưới lên trong trang ba mươi bốn có nói:  “Thường vận niệm vô bất niệm

 thời,  niệm  niệm  giai  giác,  thị danh  Quán  Hạnh  Tức  Phật  dã” (Khi

thường vận dụng “niệm mà chẳng niệm” thì niệm nào cũng đều là giác, 

đó  gọi  là  Quán  Hạnh  Tức  Phật).  Câu  trước  dễ hiểu,  đó  là  chẳng  gián

đoạn.  “Niệm nào  cũng đều là giác”  là  chẳng  xen  tạp.  Hễ xen  tạp thì

chẳng giác, xen tạp là mê. Khi chúng ta niệm Phật, xen tạp vọng tưởng, 

đó là bất giác. Ắt phải là niệm niệm đều chẳng xen tạp, niệm niệm đều

rõ ràng, đó là giác. Chẳng gián đoạn, chẳng xen tạp, chẳng hoài nghi, 

niệm Phật hoặc niệm kinh như vậy đều thuộc về Quán Hạnh Tức Phật. 

Ắt cần phải biết chuyện này! Nếu quý vị không biết, sẽ niệm chẳng đúng

pháp, chẳng đạt được hiệu quả. 

Lại xem đoạn thứ tư tiếp theo là Tương Tự Tức Phật, Tương Tự

tiến cao hơn [giai đoạn] trước một bậc. Phần trước là Quán Hạnh, vẫn

chưa giống.  Tuy  Tương Tự chưa  phải  là  Phật  thật  sự,  nhưng  đã  hơi

giống, có thể thấy là công phu đã tiến một bước lớn. Quán Hạnh là chế

phục phiền não, nhưng chưa đoạn. Tương Tự là đoạn Kiến Tư phiền não, 

cảnh giới ấy là cảnh giới của Tiểu Thừa A La Hán, Bích Chi Phật, hoặc

Thất Tín Bồ Tát trở lên trong Đại Thừa Viên Giáo, đều là Tương Tự Tức

Phật.  “Tương  Tự Phật  giả,  niệm  Phật  tướng  hảo,  thân  đắc  tương  tự, 

 tương ứng. Niệm Phật pháp môn, thân đắc tương tự, tương ứng. Niệm

 Phật  Thật  Tướng,  thân  đắc  tương  tự, tương ứng” (Tương  Tự Phật  là

niệm  tướng  hảo  của Phật,  thân được tương tự,  tương ứng.  Niệm  pháp

môn  của  Phật,  thân  được  tương  tự, tương ứng.  Niệm  Thật  Tướng  của

Phật, thân được tương tự, tương ứng). Đây là nói đến Tam Thân; trước

hết nói về Tam Thân. Kế đó, giải thích chữ Tương Tự.  “Tương tự giả, 

 nhị vật tương loại” (Tương Tự là hai vật giống như nhau), hai vật giống

nhau, cùng loại, rất gần gũi.  “Như thâu tự kim” (Như vàng thô giống

 Tập 6

 66

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

như vàng),  “thâu” (鍮) là vàng còn trong quặng, chưa được nung luyện. 

Trong quặng vàng có rất nhiều vàng, nhưng xen lẫn rất nhiều tạp chất

trong ấy, so với vàng thì hai thứ rất giống nhau. Đó là Tương Tự.  “Như

 qua tỷ hồ” (Như dưa so với bầu), cũng rất giống nhau. Dưa và bầu13 rất

gần gũi, hình dáng cũng chẳng khác nhau cho mấy.  “Do hỏa tiên noãn” 

(Ví như đối trước lửa bèn ấm), lửa tuy còn xa, nhưng chúng ta đã cảm

nhận được sức nóng. Tuy chưa tiếp cận lửa, nhưng đã cảm nhận được

hơi nóng, đó là Tương Tự.  “Thiệp hải sơ bình” (Vào biển, thoạt đầu sẽ

là chỗ cạn), giống như chúng ta vào biển cả: Vào chỗ biển rất to, trước

hết bãi biển rất nông, rất phẳng, chúng ta có thể đi trên đó được, nhưng

càng  đi  tới, sẽ càng  sâu.  Nông  cạn  là  Tương  Tự,  sâu  là  biển  cả.  Từ

những tỷ dụ ấy, khiến cho chúng ta thấu hiểu Tương Tự là như thế nào. 

 “Thủy  tánh  chí  lãnh, ẩm  giả nãi  tri.  Khát  bất  quật  tỉnh,  thính

 thuyết hà vi?” (Tánh nước rất lạnh, người uống vào mới biết [nước lạnh

như thế nào]. Khát mà chẳng đào giếng, chỉ nghe nói thì làm sao được?). 

Mấy câu này nhằm khuyên chúng ta phải tu học, phải nghiêm túc tu học. 

Nếu chẳng nghiêm túc tu học, nghe Phật pháp sẽ chẳng có tác dụng gì! 

Nghe Phật pháp, nhưng chính mình chẳng chịu nghiêm túc tu tập, chắc

chắn chẳng đạt được lợi ích. Mấy câu tiếp theo là nói đến chuyện chánh

yếu:  “Lược cử kỳ yếu, như Pháp Hoa trung” (Nêu đại lược những điểm

trọng  yếu  thì như trong kinh  Pháp  Hoa),  như  trong  kinh Pháp  Hoa  đã

nói:  “Lục  căn  thanh  tịnh,  tức  thị kỳ tướng,  danh  Tương  Tự Phật  dã” 

(Sáu căn thanh tịnh chính là tướng của nó, gọi là Tương Tự Phật), nêu ra

tiêu chuẩn.  Phật là thân tâm  thanh  tịnh, thanh tịnh đã đạt đến tột bậc. 

Nếu sáu căn của chúng ta thanh tịnh, sẽ giống Phật đôi chút. Vì sao sáu

căn  chẳng thanh tịnh?  Có phiền  não thì sẽ chẳng  thanh tịnh, đoạn hết

phiền não bèn thanh tịnh. Phiền não là ô nhiễm. Nói cách khác, A La

Hán đoạn Kiến Tư phiền não, Bồ Tát thuộc địa vị Thất Tín trong Viên

Giáo  đoạn  Kiến  Tư phiền não,  Thất  Trụ Bồ Tát trong  Biệt  Giáo  đoạn

Kiến  Tư  phiền  não, đều  gọi  là  Tương  Tự Tức  Phật.  Trong  Tịnh  Độ

Tông, nếu công phu niệm Phật đạt tới Sự nhất tâm bất loạn bèn thuộc

vào địa vị Tương Tự, đạt đến Sự nhất tâm bất loạn bèn giống như A Di

Đà Phật. 

Rốt cuộc, chúng ta phải thực hiện từ chỗ nào? Chư vị phải nhớ, 

trong  buổi  học  trước,  chúng  tôi  đã  nói  một  phương  pháp  quan  trọng. 

13 Theo ngu ý, có lẽ là đại sư muốn so sánh giữa bí và bầu, vì bí được gọi là Đông

Qua. 

 Tập 6

 67

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Phương pháp ấy là một phương pháp đoạn phiền não rất đắc lực. Kế đó

là  y  giáo  tu  hành,  chúng  ta  biến  những  đạo  lý  đã  nói  trong  kinh  Vô

Lượng  Thọ,  đương  nhiên  chẳng  dễ gì  hiểu  ngay  lập  tức  được.  Không

hiểu rõ chẳng sao cả, quý vị đọc nhiều, nghe nhiều, sẽ dần dần hiểu rõ, 

phải hiểu rõ lý. Sau khi đã hiểu rõ, chúng liền biến thành tư tưởng và

kiến giải của chính mình. Kinh đã ban cho chúng ta rất nhiều giáo huấn

về cách xử sự, đãi người, tiếp vật trong cuộc sống. Chúng ta thực hiện

từng điều một, sẽ rất giống Phật. Như vậy thì cũng có thể nhập địa vị

Tương Tự. So với những cách tu hành thông thường phải thật sự đoạn

phiền não để nhập địa vị Tương Tự thì cách này dễ dàng hơn quá nhiều! 

Phương pháp này quả thật mỗi người chúng ta đều có thể làm được! 

Nói đến sự sai khác  giữa chín phẩm,  trong  [khi giảng]  kinh Vô

Lượng Thọ, chúng tôi cũng đã thưa cùng chư vị đồng tu, chỉ là tùy thuộc

chúng ta thật sự thực hiện kinh Vô Lượng Thọ đến mức nào! Nếu có thể

hoàn toàn làm được, sẽ là Thượng Thượng Phẩm. Chưa thể hoàn toàn

làm được, nhưng có thể làm được chín mươi phần trăm, sẽ là Thượng

Trung  Phẩm.  Có  thể làm  đến  tám  mươi  phần  trăm,  sẽ là  Thượng  Hạ

Phẩm. [Lần lượt] hạ thấp như vậy, Hạ Hạ Phẩm cũng phải làm được hai

mươi phần trăm, tức là làm được hai phần [trong mười phần]. Hai phần

cũng chẳng làm được thì chỉ có thể lui xuống, lui sụt đến Danh Tự Tức

Phật trong phần trước. Có thể làm được hai phần trở lên, có thể nói là

Quán Hạnh Tức Phật. Làm được năm phần trở lên, gần như là Tương Tự

Tức Phật, đã nhập địa vị ấy. Thật sự tu học, phải nghiêm túc nỗ lực thực

hiện, phải hiểu. Sau khi đã hiểu, phải hành. Chỉ hiểu mà không hành thì

vẫn còn trong địa vị Danh Tự. 

Chúng ta lại lật qua xem trang ba mươi sáu, dòng thứ năm, Phần

Chứng Tức. Đây là Phật thật sự, chẳng phải là giả, chẳng phải là Tương

Tự,  mà là thật. [Tuy là] chân Phật, nhưng vẫn chưa viên mãn. Ở đây, 

trước hết, tôi nói một tỷ dụ. Cổ nhân thường dùng mặt trăng làm tỷ dụ. 

Vầng trăng trên trời là thật, trong nước cũng có bóng trăng, chẳng phải là

thật. Vầng trăng trong nước là Tương Tự, chẳng thật. Mặt trăng thật sự

chỉ có một, có Phần Chứng và có Viên Mãn. Phần Chứng là vẫn chưa

tròn đầy. Quý vị thấy mồng Ba, mồng Bốn đầu tháng có trăng non, đó có

phải là mặt trăng thật sự hay chăng? Thật sự, chẳng giả! Trăng Mười Ba, 

Mười Bốn rất to, đó là thật, chẳng giả. Nhất định phải đến Rằm trăng

mới viên mãn. Vầng trăng Rằm ví như Cứu Cánh Tức Phật. Từ trăng

lưỡi liềm Mồng Hai, Mồng Ba đầu tháng cho đến trăng Mười Bốn đều

gọi là Phần Chứng Tức, [quả vị Phật] ấy là thật, chẳng giả! Có thể thấy

 Tập 6

 68

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Tương Tự trong phần trước chẳng phải là thật sự, rất giống, nhưng chưa

phải là thật, giống như bóng trăng trong nước, chẳng phải là mặt trăng

thật sự trên bầu trời. 

Bản  tánh bị nhiễm  vô  minh,  chẳng  thể khử sạch  vô  minh  trong

một lúc được, giống như vầng trăng, ánh sáng mỗi ngày một tỏ rạng hơn, 

chẳng phải là bất thình lình từ trong đêm đen bỗng biến thành vầng trăng

tròn  trịa, chẳng  phải  là  biến  đổi  theo  kiểu ấy!  Đức  Phật  dạy  vô  minh

trong bản  tánh của  chúng  ta  tổng cộng  có  bốn  mươi  mốt  phẩm.  Đoạn

bốn mươi mốt phẩm dần dần: Đoạn được một phẩm, quang minh bèn lớn

hơn một phần, đó là quang minh trong bồn tánh. Vì thế, kể từ Sơ Trụ Bồ

Tát  trong  Viên  Giáo,  phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần  Pháp

Thân, vị ấy là Phần Chứng Phật. Vị ấy là Phật thật sự, chẳng phải là giả

Phật, [chỉ] mới phá một phẩm vô minh mà thôi! Phá một phẩm vô minh, 

dụng tâm của vị ấy và dụng tâm của chư Phật Như Lai là một tâm, tức là

chân tâm, sử dụng chân tâm. Từ Tương Tự trở xuống, dùng cái tâm tám

thức, dùng tám thức và năm mươi mốt Tâm Sở, coi đó là tâm, hoàn toàn

chẳng biết dùng chân tâm, cũng tức là chân tâm chẳng khởi tác dụng. 

Đạt đến Phần Chứng Tức bèn dùng chân tâm, chẳng dùng vọng tâm, nên

tư tưởng, kiến giải, và hành trì của vị ấy hoàn toàn giống với Như Lai, 

chỉ có thể nói là năng lực lớn hay nhỏ khác nhau. Tánh chánh xác, tánh

chân thật của vị ấy và tánh của chư Phật Như Lai chẳng sai khác, chỉ là

lớn hay nhỏ khác nhau. 

Chúng ta xem lời giải thích kế đó:  “Tức tâm quán Phật, thác cảnh

 hiển tánh, tuy đắc Tương Tự, thượng thuộc duyên tu” (Dùng ngay cái

tâm này để quán Phật, nhờ vào cảnh để hiển lộ tánh, tuy đạt được địa vị

Tương Tự, nhưng vẫn là tu tập theo pháp duyên khởi). Câu này nhằm

tiếp  nối ý  nghĩa  trong  phần  trước.  Trong  phần  trước,  xét  theo  địa  vị

Tương Tự, thành tựu trong địa vị Tương Tự chẳng phải là chân thật, vẫn

thuộc loại  “duyên tu” , [nghĩa là] tu theo duyên khởi, chưa phải là  “từ

 tánh khởi tu” . Phần Chứng là từ tánh khởi tu, chẳng phải là tu từ duyên

khởi,  căn  cứ để tu  hành  cũng  hoàn  toàn  chẳng  giống  nhau.  Nói  cách

khác,  một đằng dùng vọng tâm,  một đằng dùng chân tâm. Dùng vọng

tâm, tu đến cảnh giới cao nhất là Tương Tự Tức Phật, chẳng có cách nào

minh tâm kiến tánh. Đạt đến minh tâm kiến tánh, quyết định chẳng thể

dùng vọng tâm, cũng là phải “bỏ Thức, dùng Căn”, chuyển Thức thành

Trí.  Thiền  gia  nói  lìa  tâm  ý  thức  thì  mới  có  thể đạt  tới  Phần  Chứng. 

Chúng ta niệm Phật cũng giống như thế, lìa tâm ý thức thì mới có thể đạt

tới Lý nhất tâm bất loạn, đó là cảnh giới Lý nhất tâm bất loạn.  “Kim tắc

 Tập 6

 69

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 thân  chứng” (Nay  thì  [Phần  Chứng]  là  đích  thân  chứng),  đích  thân

chứng Pháp Thân, đích thân thấy bản tánh,  “thuộc ư chân tu” (thuộc loại

chân tu). Do đó, đến khi nào là chân tu? Sau khi minh tâm kiến tánh mới

là chân tu, trước khi minh tâm kiến tánh là tương tự tu. Hiện thời, chúng

ta nói thật thà thì ngay cả tương tự tu cũng chưa nói được, nay chúng ta

thuộc địa vị Danh Tự, hữu danh vô thực, vẫn chưa bắt đầu tu. Nếu quý vị

nghĩ lời tôi nói chẳng đáng tin cho lắm, chính quý vị hãy suy nghĩ, có

ngày  nào  quý vị nghiêm  túc  đoạn phiền  não  hay  chăng?  Quý  vị niệm

Phật, lạy Phật, nhưng chẳng nghĩ phải đoạn phiền não, có thể thấy là quý

vị chẳng phải là chân tu! Chân tu là đoạn phiền não, đoạn tập khí, đó

mới là bắt đầu tu thật sự. Sự thật tu ấy vẫn là  “duyên tu” , chẳng phải là

“thật” như đang được nói ở đây, kể như quý vị đã bắt đầu tu hành. Trong

địa vị Quán Hạnh và địa vị Tương Tự, đều là dùng tâm ý thức. Đến đây

(địa vị Phần Chứng Tức), chẳng dùng tâm ý thức, mà là lìa tâm ý thức. 

Vì vậy, nghe kinh, chúng tôi cũng thường nói; tuy nói, có lẽ quý

vị nghe vẫn có thể hiểu, nhưng chưa biết dùng. Người chân tu nghe kinh, 

sẽ đúng như Khởi Tín Luận đã nói:  “Lìa tướng ngôn thuyết, lìa tướng

 danh tự, lìa tướng tâm duyên” . Người ấy là chân tu, là đích thân chứng. 

Người giảng, tức là người giảng kinh dùng cái tâm ý thức, nhưng người

nghe kinh lìa tâm ý thức, sẽ đắc quả báo như thế nào? Người giảng kinh

chưa khai ngộ, người nghe kinh khai ngộ, người giảng kinh chẳng chứng

quả, người nghe kinh chứng quả. Do đó, có thể biết: Tu hành đúng là do

cá nhân, cũng chẳng liên can gì đến thầy! 

Trong kinh Phật có một công án (公案), chúng ta thường gọi công

án là  “cố sự” (故事: câu chuyện), chuyện này cũng là chuyện thật. Công

án ấy xuất phát từ kinh nào, tôi quên mất, nhưng có [chuyện ấy]. Thuở

đức Phật tại thế, có một người tu hành mong chứng quả A La Hán, bèn

sắp đặt cúng dường trọng hậu, hòng cầu một vị tu hành xuất gia khai thị

cho  mình.  Kẻ [xuất  gia] tu  hành kia tuy  chính  mình  chưa  chứng  quả, 

nhưng tham đồ cúng dường, bèn bảo người đó: “Ta đã chứng đắc quả A

La Hán. Ngươi hãy đến cúng dường ta”, tham muốn đồ cúng dường mà! 

Người ấy  cung  kính,  kiền  thành  thật  sự đối  đãi  với  kẻ [tu  hành  mạo

nhận] ấy  như  một  vị A  La  Hán,  cúng  dường  gã đó.  Gã đó  tiếp  nhận

xong, người ấy thỉnh giáo gã: “Ngài hãy dạy cho tôi tu hành như thế nào

để chứng quả”. Gã đó chẳng có cách nào, đành phải lừa người ấy, bảo:

“Được rồi! Ta ngồi ở ngay đây, ngươi hãy nghe lời ta nói”. Gã cầm trái

banh, bảo người ấy ngồi xổm ở góc tường, ném banh vào người ấy, bảo:

“Ngươi đã chứng đắc quả Tu Đà Hoàn”. Người ấy đáp: “Đúng vậy, tôi

 Tập 6

 70

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

đã chứng đắc quả Tu Đà Hoàn”, thật sự chứng đắc. Lại chuyển sang góc

khác, lại ném banh vào người ấy: “Ngươi đã chứng quả Tư Đà Hàm”. 

Chuyển  đến  góc  thứ tư:  “Ngươi  đã  chứng  quả A  La  Hán”.  Mỗi  lần, 

người ấy đều gật đầu nói: “Tôi đã chứng đắc”. Chuyển xong bốn góc, 

người ấy dập đầu đảnh lễ gã đó. Gã đó nói: “Ta lừa gạt ngươi”. Người ấy

nói: “Đâu có! Tôi thật sự chứng đắc”. Chuyện này là xác thực, vì sao? 

Người ấy dùng tâm chí thành cung kính để cầu pháp. Tuy [gã đó] dối gạt

người ấy, nói lời giả dối, nhưng người ta thật sự chứng đắc. Đó là kẻ

thuyết pháp chẳng nói lời tốt lành, nhưng người khéo nghe sẽ đạt được

lợi ích chân thật; do đó, biết nói chẳng bằng biết nghe, biết nghe quan

trọng lắm! 

Ở đây, nhằm dạy chúng ta phải dùng chân tâm, chân tâm là chí

thành tâm. Chí thành tâm là trong tâm chẳng có một vọng tưởng, chẳng

có một vọng niệm, đấy là chân tâm. Chí thành cung kính bèn có thể đạt

được lợi ích chân thật. Xưa kia, có người hỏi pháp sư Ấn Quang: “Phải

làm  như  thế nào  thì  mới  có  thể đạt  được  lợi  ích  chân  thật  trong  Phật

pháp? Có bí quyết gì hay không?” Tổ Ấn Quang bảo người ấy hai chữ:

 “Thành kính”.  Ngài nói đó là chìa khóa bí mật để nhập Phật môn:  “Một

 phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích,  mười  phần  thành  kính  được

 mười phần lợi ích”.  Người nói có chứng, có học, có tu hay không, đều

chẳng  quan trọng,  vấn đề là ở thái  độ cầu học nơi bản thân chúng ta. 

Chính vì như thế, xưa nay chúng ta thường thấy trò vượt trỗi thầy, màu

xanh xuất phát từ màu chàm mà trỗi vượt màu chàm; do nguyên nhân

nào? Học trò dụng tâm chân thành hơn thầy, nên trò vượt trỗi thầy. Đối

với Sự và Lý đều có căn cứ. Chúng ta đọc đoạn văn tiếp theo:  “Hoặc

 phần phần phá” , Hoặc (惑) là vô minh, [ “Hoặc phần phần phá” ] là trừ

khử vô minh từng phần một.  “Tánh phần phần hiển” [nghĩa là] chân tâm

bản tánh của chính mình sẽ [do vô minh phá từng phần] mà thấu lộ ra

ngoài từng phần.  “Tùng sở chứng thuyết, danh vi Phần Chân” (Nói theo

điều được chứng đắc, nên gọi là Phần Chân), sở chứng của người ấy là

Chân  Như bản  tánh,  mỗi  phần  đều  chân  thật.  “Tùng  năng  hiển  ngôn, 

 danh Phần Chứng dã” (Nói theo chủ thể của sự hiển lộ (chứng đắc), bèn

gọi là Phần Chứng), sáng tỏ từng phần một. Đoạn văn này cũng được

chia thành hai đoạn, đoạn thứ nhất là  “ước phát tâm minh tức Phật” (xét

theo sự phát tâm để giảng ý nghĩa Tức Phật). Chúng ta xem kinh văn. 

 “Phần Chứng Phật giả, Sơ Phát Tâm Trụ” (Phần Chứng Phật là

Sơ Phát Tâm Trụ). Đây là nói theo Viên Giáo, địa vị Sơ Trụ trong Viên

Giáo được gọi là Phát Tâm Trụ, phát tâm gì? Phát Bồ Đề tâm. Do đó, 

 Tập 6

 71

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chư vị đồng tu nên biết: Hễ phát Bồ Đề tâm bèn là Sơ Trụ Bồ Tát trong

Viên Giáo, vượt trỗi A La Hán quá nhiều! A La Hán tương đương địa vị

Thất Tín, quý vị thấy trên đó còn có Bát Tín, Cửu Tín, Thập Tín, Sơ Trụ, 

còn có bốn tầng cấp. Hễ phát Bồ Đề tâm, liền nhập địa vị Phần Chứng. 

Bồ Đề tâm là tâm gì? Chân tâm, chân thành, chân thành tột bậc! Chúng

ta học Phật phải dùng cái tâm chân thành; xử sự, đãi người, tiếp vật cũng

đều phải dùng cái tâm chân thành. Trong xã hội này, có rất nhiều người

có  những  điều  kiêng  dè,  sự kiêng  dè ấy  là  vọng  tưởng,  phân  biệt.  Ta

dùng tâm chân thành đối với người khác, vậy là ta bị thua thiệt! Kẻ khác

đều dối gạt ta, làm sao ta có thể dùng chân tâm đối đãi kẻ khác? Sai lầm

to lớn quá đỗi! Nếu quý vị dùng cái tâm chân thành để đãi người, tiếp

vật, chắc chắn chẳng bị thua thiệt. Trước mắt có thể chịu thua thiệt đôi

chút, nhưng mai sau sẽ đạt được đại tiện nghi, quả báo chẳng thể nghĩ

bàn. Vì vậy, chẳng sợ bị người khác lừa, chẳng sợ bị lừa! Bị người ta lừa

gạt, bị gạt gẫm, đúng là tiêu nghiệp chướng. Nghiệp chướng thảy đều

tiêu trừ, vô lượng vô biên trí huệ và phước đức tự nhiên hiện tiền, hiện

thời bị lừa gạt có đáng sợ chi! Mai sau sẽ có những điều tốt đẹp to tát, 

được lợi ích to lớn, phước báo to tát, đó là công đức chân thật. Thông

thường, người thế gian chỉ thấy chuyện trước mắt, sơ sót chuyện tương

lai, đó là tầm nhìn hẹp hòi, nông cạn, chẳng biết tu phước. 

Thưa cùng quý vị đồng tu, đối với phước báo thật sự thì lúc tuổi

già hưởng phước sẽ là có phước thật sự. Hiện thời quý vị trẻ tuổi, hưởng

hết sạch phước báo, lúc tuổi già nghèo túng, lúc xế bóng chịu khổ, đó

mới là thật sự khổ sở! Lúc tuổi già chẳng có thể lực, khổ nạn xảy đến, 

hứng chịu không nổi. Tuổi trẻ chịu khổ đôi chút, thấm vào đâu! Có thể

lực, có tinh thần, sẽ có thể chịu đựng được! Vì vậy, có phước báo đừng

hưởng thuở trẻ tuổi, hãy dành lại để hưởng lúc tuổi già. Có của cải thì

hiện thời cũng chẳng cần. Trong mạng quý vị có của cải thì có vứt đi

cũng không được! Của cải đưa đến, ta đem bố thí hết sạch, ta đều chẳng

cần tới, tuổi già sẽ có của cải đưa tới, mới có thể sống thoải mái. Trong

cuộc đời một người, nếu quý vị đi xem bói, thầy bói sẽ bảo quý vị: Vận

mạng  cứ năm  năm  chuyển biến  một  lần. Vận  mạng  của  con người  cứ

năm năm chuyển biến một lượt. Trong một đời, sẽ có năm năm tốt nhất, 

mà cũng có năm năm xấu nhất. Nếu như năm năm tốt nhất nhằm lúc tuổi

trẻ, năm năm tệ nhất nhằm lúc tuổi già, mạng đó không tốt. Năm năm tốt

nhất rớt vào tuổi già, năm năm xấu nhất nhằm lúc trẻ trung, mạng ấy tốt

đẹp. Nếu vận tốt của chúng ta nhằm lúc tuổi trẻ, vận xấu nhằm thuở già

cả, làm như thế nào? Người thông minh gặp lúc vận tốt bèn chẳng nhận

 Tập 6

 72

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

lãnh. Chẳng nhận lãnh thì nó sẽ kéo dài đến thuở già nua, kéo dài đến

mai sau. Hiện thời phát tài, ta tán tài, ta phân tán nó, căn bản là chớ thụ

dụng, đến khi tuổi già, của cải sẽ nhóm lại. Đó là có trí huệ, có tầm nhìn

sâu xa, người ấy mới có thể chuyển dời vận mạng. Đó là phương pháp

sửa đổi vận mạng của chính mình. 

Nếu quý vị thật sự tin tưởng thì sẽ có thể sửa đổi, vận mạng do

chính mình điều khiển. Quý vị phải đọc Liễu Phàm Tứ Huấn cho nhiều. 

Do vậy, tôi thường bảo mọi người hãy một mực đọc Liễu Phàm Tứ Huấn

ba trăm lần, vì sao? Chẳng đọc ba trăm lần, quý vị chẳng thể đọc đến

mức giác ngộ được! Đọc một, đôi lượt, xem xong liền quên bẵng, vẫn

chẳng thể chuyển vận mạng được! Niệm tới ba trăm lần, ấn tượng sâu

đậm, thật sự tin tưởng, biết cách làm như thế nào, xác thực là có thể sửa

đổi vận mạng. Thọ mạng ngắn ngủi có thể trường thọ, nghèo hèn có thể

trở thành phú quý. Trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng. Do đó, quý vị phải

hiểu lý luận, phương pháp, đúng lý, đúng pháp mà cầu, chẳng có điều gì

không đạt được! Quý vị đạt được, không chỉ là vì trong mạng của quý vị

có, mà còn là trong Chân Như bản tánh của quý vị vốn sẵn đủ, há có thứ

gì chẳng thể đạt được? Chỉ là đúng lý, đúng pháp khai thác mà thôi! Nay

chúng ta khai thác, nhưng khai thác chẳng thích đáng, nơi này có quặng

vàng, quý vị biết chỗ, bèn đào bới lên. Quý vị điều chỉnh phương hướng, 

đến chỗ nọ khai thác, chỗ đó chẳng có [quặng vàng], khai thác cách nào

cũng chẳng thể được! Vì thế nói là phương hướng đã sai lầm, nơi chốn

đã sai lạc! Nhất định phải biết tu học phước điền chân thật như thế nào. 

Xử sự, đãi người, tiếp vật bằng cái tâm chân thành, chắc chắn chẳng bị

thiệt thòi. Đó là nói tới chuyện phát tâm. 

 “Nhất  phát,  nhất  thiết  phát” (Một  thứ đã  phát  thì  hết  thảy  đều

phát), câu này quan trọng! Chớ nên đối với Phật, Bồ Tát bằng chân tâm, 

đối với Phật Giáo đồ bằng chân tâm, nhưng đối với phàm nhân trong thế

gian bèn dùng giả tâm, chớ có nên! Như vậy là quý vị vẫn dùng nhị tâm, 

chẳng dùng nhất tâm. Đối với Phật, Bồ Tát dùng tâm gì, thì đối với hết

thảy chúng sanh cũng là cái tâm ấy. Tức là vì Phật, Bồ Tát mà chúng ta

dấy  lên  cái  tâm ấy,  sau  khi  đã  phát  khởi,  trong  cuộc  sống,  xử sự,  đãi

người, tiếp vật đều phải dùng cái tâm ấy, đó mới là đúng. Hễ phát khởi

bèn có tác dụng, chẳng thể nào đã phát mà chẳng khởi tác dụng. Vì thế, 

phải  đối  xử với  hết  thảy  chúng  sanh  giống  như  đối  với  Phật, Bồ Tát. 

 “Phát nhất thiết công đức, phát nhất thiết trí huệ, phát nhất thiết cảnh

 giới, bất tiền, bất hậu, diệc bất nhất thời” (Phát hết thảy công đức, phát

hết thảy trí huệ, phát hết thảy cảnh giới, chẳng trước, chẳng sau, mà cũng

 Tập 6

 73

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chẳng  phải  là  cùng  một  thời).  Trước  và  sau  thuộc  về cùng  một  thời, 

“chẳng phải là một thời” chính là “một thời”. [Đoạn này] có ý nghĩa dạy

chúng ta: Trong khi ứng dụng bèn tùy duyên tự tại, chớ nên chấp trước. 

Nhất thời là chấp trước, “bất nhất thời” cũng là chấp trước, đều rớt vào

vọng tưởng, chấp trước. Vì thế, câu này nhằm dạy chúng ta bỏ lìa hết

thảy vọng tưởng, chấp trước, đó là đúng. 

 “Tam trí nhất tâm trung đắc” (Do nhất tâm mà đắc ba trí): Ba Trí

là Nhất Thiết Trí, Đạo Chủng Trí, và Nhất Thiết Chủng Trí. Nhất Thiết

Trí là chứng đắc của A La Hán, Đạo Chủng Trí là chứng đắc của Bồ Tát, 

Nhất Thiết Chủng Trí là sự chứng đắc nơi quả địa Như Lai. Nhất Thiết

Trí là biết bản thể của hết thảy các pháp. Đạo Chủng Trí là biết Tánh và

Tướng của hết thảy vạn pháp. Nhất Thiết Chủng Trí là không gì chẳng

biết, không gì chẳng thể, đó là trí huệ rốt ráo viên mãn, học từ nơi đâu? 

Do từ nhất tâm mà đạt được! Câu này quan trọng lắm! Vì mục tiêu tu

hành của Tịnh Độ Tông là nhất tâm, nhất tâm bất loạn. Bắt đầu là nhất

tâm, cuối cùng đắc nhất tâm, khởi đầu bèn dạy quý vị điều gì? Nhất tâm

niệm Phật. Do đó, trực tiếp dùng nhất tâm, dùng nhất tâm thì mới có thể

chứng nhất tâm. Khởi đầu dùng nhất tâm là tâm ý thức, chẳng phải là

chân tâm, mà là vọng tâm, tức tâm ý thức. Tâm ý thức vọng niệm rất

nhiều, vọng tưởng rất nhiều, nay ta chuyên tâm nơi một Phật hiệu, dùng

một  Phật  hiệu để thay  thế tất cả hết  thảy  vọng niệm,  tức  là dùng  một

niệm  thay  thế hết  thảy  vọng  niệm,  quy  hết  thảy  vọng  niệm  vào một

niệm,  điều  này  được  gọi  là  “nhất  tâm”,  dùng  phương  pháp  này  để tu. 

Đến khi tất cả hết thảy vọng niệm đều chẳng còn, bèn chứng đắc nhất

tâm. Nhất tâm là chân tâm, đã chứng đắc. Phương pháp tu học này thẳng

thừng,  thỏa  đáng,  chẳng  giống  các  pháp  môn  khác  phải  đi  vòng  vèo, 

chẳng biết phải đi vòng vo đến khi nào thì mới có thể đạt đến. Pháp môn

này là trực tiếp, đạt được ngay lập tức. 

Vì vậy, chư vị đồng tu phải thật tu, thật sự tu tập. Quý vị phải nhớ, 

thật  sự hiểu  rõ đạo  lý ấy,  hiểu  rõ  chân  tướng  sự thật  thì  mới  biết  tu. 

Người biết tu  “phát Bồ Đề tâm, một mực chuyên niệm” , từ sáng đến tối, 

khóa tụng chuyên ròng. Trong Tây Phương Xác Chỉ, Giác Minh Diệu

Hạnh Bồ Tát đã dạy chúng ta. Công khóa của Ngài đơn giản, công khóa

trong mười hai thời đều hệt như nhau. Một biến kinh A Di Đà, ba biến

chú Vãng Sanh, một ngàn câu Phật hiệu, đó là công khóa mỗi lần. Khóa

sáng là như vậy, mà khóa tối cũng giống như vậy, tuyệt đối chớ nên xen

tạp những thứ khác. Đối với khóa tụng ở nơi đây tôi vẫn chưa biết, tôi

không ở nơi đây. Đêm qua, tôi nghỉ lại nơi đây, nghe chúng ta tụng khóa

 Tập 6

 74

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

sáng ở đây.  Khóa  sáng ấy  xen  tạp,  chẳng  phải  là “một  mực  chuyên

niệm”. Vẫn xen tạp những thứ như mười tiểu chú trong ấy, tức là đối với

Sự và Lý của Tịnh Tông vẫn chưa hiểu rõ. Nếu thật sự hiểu rõ, sẽ chẳng

phải là như vậy. Tổ sư đại đức Tịnh Tông thường là kinh cũng chẳng

niệm, mà là niệm Phật hiệu, mỗi ngày mười vạn câu Phật hiệu. Các Ngài

cũng chẳng có khóa sáng hay khóa tối chi cả, một ngày niệm mười vạn

câu Phật hiệu, quyết định vãng sanh. 

[Khóa tụng] do Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát đã dạy là chuyên tu. 

Vì sao trước hết bảo quý vị niệm một biến kinh, niệm ba biến chú Vãng

Sanh? Nhằm thâu hồi cái tâm, nhiếp tâm, chế phục vọng niệm. Chế phục

vọng niệm thì Phật hiệu mới có công đức, mới tương ứng, nên bảo quý

vị niệm một ngàn câu Phật hiệu. Trong cây hương thứ hai cũng làm như

vậy, cách niệm đại khái là như vậy. Niệm một ngàn câu Phật hiệu gần

như là hai tiếng đồng hồ. Nếu muốn thực hiện Tinh Tấn Phật Nhất thì

một ngày một đêm là mười hai cây hương, khóa trình hoàn toàn giống

nhau. Một ngày là mười hai biến kinh Vô Lượng Thọ, mỗi lượt đều là ba

biến chú Vãng Sanh, một ngàn câu Phật hiệu. Một ngày một đêm là một

vạn hai ngàn tiếng Phật hiệu, nếu có thừa thời gian bèn lạy Phật. Phương

pháp này đắc lực. Do đó, đáng kỵ nhất là xen tạp. Chúng tôi chỉ có thể

khuyên lơn ở nơi đây, hiện thời con cái chẳng nghe lời cha mẹ, đồ đệ

cũng chẳng nghe lời thầy, đó là hiện tượng rất bình thường. Vì thế nói:

Mỗi người mỗi tu, thành tựu của quý vị chẳng có liên can gì với tôi, mà

thành tựu của tôi cũng chẳng thể cho quý vị hưởng ké được! Nhưng tôi

chẳng thể không nói cho quý vị biết. Không nói cho quý vị biết tức là có

lỗi với quý vị. Đã bảo ban mà quý vị chẳng làm, đó là chuyện của chính

quý vị, quý vị chẳng thể trách tôi! Vì thế, Tam Trí do nhất tâm mà đắc. 

Giống như trong Thiền Tông, tọa hương trong Thiền Đường, thứ

gì cũng đều chẳng có. Trong mười hai thời, bảo quý vị tĩnh tọa. Ngồi

đến khi tê chân thì chạy hương, [đó là] vận động. Sau khi chạy xong, lại

tĩnh tọa, khiến cho quý vị đoạn hết vọng tưởng, do nhất tâm mà đắc. Bất

luận pháp môn nào cũng đều do nhất tâm mà đắc, tuyệt đối chẳng thể nói

là do tạp tâm mà sẽ đạt được, chẳng có đạo lý ấy. Tra duyệt khắp Đại

Tạng  Kinh,  có  kinh  nào  nói  do  hai  tâm  hay  ba  tâm  mà  đạt được hay

không? Chẳng có! Chúng ta mong thật sự đạt được thành tựu trong một

đời này thì chớ nên không biết điều này! 

Kế đó là nói  “đắc  Như  Lai diệu sắc thân,  trạm  nhiên ứng nhất

 thiết, khai bí mật tạng, dĩ bất trụ pháp, tức trụ kỳ trung” (đạt được sắc

thân mầu nhiệm của Như Lai, bình lặng ứng với hết thảy,  mở tạng bí

 Tập 6

 75

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

mật, do chẳng trụ pháp mà liền trụ trong ấy). Tu hành thì bắt đầu tu từ

nhất tâm, đạt được quả báo là tam trí [thì cũng] do từ nhất tâm mà đạt

được.  Tam  Thân,  tức  Pháp  Thân,  Báo  Thân, Ứng  Thân;  Tam  Đức  là

Pháp Thân, Bát Nhã, và Giải Thoát, tất cả đều vốn sẵn có trong nhất tâm. 

Vì nhất tâm là chân tâm, nhất tâm là bản tánh, vốn sẵn trọn đủ. Chúng ta

xem lời giải thích cuối cùng nơi trang ba mươi bảy, dòng thứ tư đếm từ

dưới  lên,  xem  từ câu  cuối cùng:  “Tam  Thân,  Tam  Đức,  thể ly  tung

 hoành”. “Tung” (縱) là nói theo chiều dọc, nói đến [thứ tự] trước sau; 

 “hoành” (橫) là nói theo chiều ngang, nay chúng ta gọi [ “tung hoành” ]

là thời gian và không gian.  “Ly” (離) là vượt thoát. [Câu ấy có nghĩa là]

Tam Thân và Tam Đức đều vượt thoát thời gian và không gian. Dùng

thuật  ngữ hiện  đại  để nói khiến cho  mọi  người  dễ hiểu  hơn: [ “Thể ly

 tung  hoành” ]  là  vượt  thoát  thời  gian  và  không  gian.  Trước  kia  chẳng

hiểu,  “kim thỉ phát minh” (nay mới phát hiện, hiểu rõ),  “phát” (發) là

phát hiện, đến nay mới phát hiện;  “minh” (明) là hiểu rõ. Tới nay mới

phát hiện, hiện nay mới hiểu rõ!  “Danh khai bí tạng” (Gọi là mở kho

tàng bí mật): Từ vô thỉ kiếp đến nay, nó được cất giấu ở chỗ này, trước

nay chưa bị phát hiện, dường như là bí mật, nay đã mở toang ra.  “Nhập

 Lý Bát Nhã danh vi Trụ” (Do nhập Lý Bát Nhã, nên gọi là Trụ), Lý Bát

Nhã là gì? Là Căn Bản Trí. Kinh Bát Nhã nói:  “Bát Nhã vô tri, không gì

 chẳng biết” , vô tri là tâm thanh tịnh, vô tri là Định. Định là Thể, Huệ là

Dụng. Huệ là Thể, Định là Dụng. Định và Huệ có thể làm Thể và Dụng

cho lẫn nhau. Có thể dùng làm Thể và Dụng của lẫn nhau thì mới lần

lượt tiến cao hơn. Đó gọi là Trụ, chính như kinh Kim Cang đã nói  “vân

 hà ưng trụ” (nên trụ như thế nào). 

Thích Ca Mâu Ni Phật đã dạy tôn giả Tu Bồ Đề, tôn giả Tu Bồ Đề

hỏi: “Nên trụ như thế nào?” Đức Phật bèn nói, nói thẳng thừng: Trụ theo

cách giống như vậy là đúng. Thích Ca Mâu Ni Phật trụ nơi đâu? Quý vị

đọc kinh Kim Cang có tìm ra hay không? Thật sự tìm chẳng ra, trong

kinh Kim Cang có hai câu đã nói rõ ràng:  “Vô trụ Niết Bàn” , chẳng trụ

trong sanh tử, chẳng trụ Niết Bàn, đó là  “Phật trụ” . Nói thật ra, chúng ta

vẫn chưa học được, nay chúng ta có thể học được [bằng cách] trụ cái tâm

nơi Phật hiệu A Di Đà Phật, trụ nơi Phật tướng của A Di Đà Phật, cách

này hay  lắm!  Trụ nơi  danh  hiệu  của  A  Di  Đà  Phật,  hay  trụ nơi  thân

tướng của Ngài cũng là nhập Lý Bát Nhã, vì sao? Nếu quý vị chẳng có

trí huệ như vậy, sẽ chẳng thể an trụ cái tâm ở nơi ấy.  “Thử trụ vô trụ, trụ

 bí tạng trung” (Trụ nơi vô trụ chính là trụ trong kho tàng bí mật), đó là

 Tập 6

 76

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

cảnh giới của kinh Kim Cang, chẳng phải là cảnh giới như tôi vừa mới

nói. Nhưng trong cảnh giới như chúng tôi vừa mới nói, hễ vãng sanh Tây

Phương Cực Lạc thế giới liền tiến nhập  “trụ bí tạng trung”.  Tuy vậy, an

trụ cái tâm nơi danh hiệu hoặc thân tướng của A Di Đà Phật là chuyện

chúng ta có thể làm được trong hiện tại. 

Đoạn  kế tiếp  là  “ước  bị vật  minh  Phật  dụng” (dựa  trên  những

chúng sanh được Phật hóa độ để nói về tác dụng của Phật), đây là nói

đến tác dụng. Chúng ta đọc đoạn văn này  một lượt:  “Dĩ phổ hiện sắc

 thân, tác chúng sắc tướng” (Nhằm hiện trọn khắp các sắc thân [ứng với

mọi  loài  chúng  sanh]  mà  hiện  ra  các  thứ sắc  tướng).  Đây  là  nói  đến

chuyện  “tùy loại hóa thân” (hóa thân tương ứng với từng loài). Chư vị

phải biết trong chương Quán Thế Âm Bồ Tát Viên Thông của kinh Lăng

Nghiêm, Ngài có địa vị là Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo. Sơ Trụ Bồ

Tát cũng có ba mươi hai ứng thân, xét thấy nên dùng thân Phật khiến

cho  chúng sanh đắc độ,  Ngài bèn  thị hiện  tám  tướng thành đạo,  dùng

thân phận Phật để độ họ. Phần Chứng Phật còn có năng lực hiện ra các

thứ thân, có thể hiện thân Phật. Thân Phật mà còn có thể hiện, những

thân khác chẳng cần phải nói nữa, đương nhiên có thể hiện những thân

khác. Kinh Pháp Hoa nói Quán Âm Bồ Tát là Đẳng Giác Bồ Tát, kinh

Hoa Nghiêm nói Quán Âm Bồ Tát là Đệ Thất Hồi Hướng Bồ Tát. Quý

vị thấy:  Đều  cùng  nói  về Quán  Thế Âm  Bồ Tát,  nhưng  trong  mỗi  bộ

kinh, trong mỗi pháp hội, Ngài thị hiện thân phận và địa vị khác nhau, 

đọc kinh phải biết điều này. Phần Chứng Tức đang được nói ở đây đều là

nói theo phía Sơ Trụ của Viên Giáo. Sơ Trụ Bồ Tát đã là như vậy, những

địa vị cao hơn càng chẳng cần phải nói nữa, trí huệ, đức năng, và thần

thông của các Ngài càng ngày càng thù thắng hơn.  “Phổ hiện sắc thân, 

 tác chúng sắc tướng”  giống như ba mươi hai ứng thân của Quán Thế

Âm Bồ Tát. 

 “Nhất  âm  tùy  loại,  báo  đáp  chư  thanh” (Một  âm  thanh  mà  tùy

theo từng loại biến thành các thứ âm thanh nhằm trả lời [ứng với ngôn

ngữ của từng loại chúng sanh]), đây là nói về chuyện thuyết pháp.  “Phật

 dĩ  nhất  âm  nhi  thuyết  pháp,  chúng  sanh  tùy  loại  các  đắc  giải” (Phật

dùng một âm để thuyết pháp, chúng sanh tùy theo từng loại đều hiểu). 

Phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân sẽ làm được, sẽ có

năng lực ấy. Ngài thuyết pháp cho hết thảy chúng sanh chẳng cần phiên

dịch. Người Trung Quốc nghe thành tiếng Trung Quốc, người Nhật Bản

đang  hiện  diện  cùng  nghe,  thấy  [đức  Phật]  đang  nói  bằng  tiếng  Nhật. 

Chẳng cần phiên dịch, mỗi người đều nghe khác nhau, đều [nghe thành]

 Tập 6

 77

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

ngôn ngữ của chính mình, đều có thể nghe hiểu, đều có thể tiếp nhận, rất

chẳng thể nghĩ bàn! Năng lực ấy có thật hay không? Các khoa học gia

hiện thời tin tưởng [chuyện ấy], vì các nhà khoa học lợi dụng computer, 

computer có thể sanh ra năng lực ấy. Trong tương lai, sang du lịch ngoại

quốc,  sau  khi  loại  computer ấy  đã được thật  sự phát  minh,  chẳng  cần

phiên dịch, computer có thể dịch được. Có thể thấy chuyện này là thật, 

chẳng giả, là đức năng vốn sẵn có trong bản tánh. 

 “Bất động Chân Tế, quần tình đẳng duyệt” (Chân Tế chẳng động, 

mọi  loài  đều  vui  sướng).  Chân  Tế (真際)  là  chân  tánh,  chân  tánh  bất

động, chân thân chẳng động, chúng sanh hữu duyên trong mười phương

pháp giới đều là pháp hỷ sung mãn. Có thể nói là trong mỗi phút, mỗi

giây, A Di Đà Phật đều ở trong mười phương thế giới tiếp dẫn vô lượng

vô biên chúng sanh vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Chúng ta

[nghe như vậy bèn] nói “A Di Đà Phật bận bịu chết luôn!” Thật ra, A Di

Đà Phật có động hay chăng? Chẳng động, Ngài ngồi chễm chuệ trong

Tây Phương Cực Lạc thế giới, chẳng động! Chẳng động thì đến [mười

phương thế giới] bằng cách nào? Hóa thân đến. Thân Phật có vô lượng

quang minh, trong quang minh có vô lượng vô biên Hóa Phật đến mười

phương thế giới tiếp dẫn. Chẳng động, mà [người niệm Phật vãng sanh

trong] mười  phương  thế giới  đều thấy  A  Di  Đà  Phật đến tiếp  dẫn họ. 

Chẳng động Chân Tế, mà muôn loài đều hoan hỷ.  “Ưng dĩ tam luân độ

 giả’ (Đối với kẻ nên dùng tam luân để độ),  “tam luân” (三輪) là thân, 

miệng,  ý.  “Năng  bát  tướng  thành  đạo  cụ Phật  oai  nghi,  dĩ  Phật âm

 thanh, phương tiện nhi độ thoát chi, huống cửu pháp giới tam luân da? 

 Sơ  Trụ thượng  nhĩ, huống  Đẳng  Giác  da?  Thị danh  Phần  Chứng  Tức

 Phật  dã” (Có  thể hiện  tám  tướng  thành  đạo,  đầy  đủ các  oai  nghi  của

Phật, dùng âm thanh và phương tiện của Phật để độ thoát, huống hồ tam

luân của [các chúng sanh] trong chín pháp giới [mà Ngài chẳng thể biến

hiện] ư? Sơ Trụ Bồ Tát còn [có năng lực] như thế, huống là Đẳng Giác? 

Đó gọi là Phần Chứng Tức Phật vậy). Giảng rất rõ ràng! Nhưng sợ chư

vị chẳng hiểu rõ chữ Tam Luân trong đoạn ấy cho lắm, nên trong chú

giải có [giải thích]. Lời chú giải thuộc trang ba mươi tám, tức là dòng

thứ ba đếm từ dưới lên trong trang ấy, xem từ câu cuối cùng.  “Oai nghi

 thuộc thân, âm thanh thuộc khẩu, phương tiện thuộc ý” , đó là tam luân. 

Tam Luân là nói tới thân, khẩu, ý. Phật độ chúng sanh, cả ba thứ ấy đều

phải dùng. Phải dùng thân tướng, phải dùng ngôn ngữ, phải dùng các thứ

phương pháp phương tiện quyền xảo.  “Ưng dĩ Phật độ, tức hiện Phật

 Tập 6

 78



 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 tam” [nghĩa là] đáng nên dùng thân Phật để độ, bèn hiện thân, khẩu, ý

của Phật; đáng nên dùng thân phận Bồ Tát để độ, bèn dùng thân, khẩu, ý

của Bồ Tát; đó là  “tam luân” . Câu cuối cùng là:  “Lương do vị vị Thỉ

 Giác, Bổn Giác, nhất hợp câu vong, trí sử Thể Dụng cao quảng nhược

 thử” (Ấy là vì trong từng địa vị [của Pháp Thân Bồ Tát], Thỉ Giác hợp

với Bổn Giác, hễ hợp lại thì những tướng đối đãi đều mất sạch, khiến

cho Thể và Dụng cao rộng dường ấy). Có nghĩa là: Đạt đến địa vị Phần

Chứng  Tức,  sử dụng  chân tâm, nên  lìa  hết  thảy các tướng, giống  như

kinh Kim Cang đã dạy:  “Chẳng chấp lấy tướng, như như bất động” , nên

Ngài có tác dụng rộng lớn vô biên. À! Chúng tôi giảng đến đây! 

 Tập 7

Xin mở tới trang ba mươi chín trong kinh bổn, xem hàng thứ hai, 

[phần nói về] Cứu Cánh Tức:

 “Cứu Cánh Phật giả, đạo cùng Diệu Giác, vị cực ư Trà. Cố duy

 Phật dữ Phật nãi năng cứu cánh chư pháp Thật Tướng, biên tế trí mãn, 

 Chủng Giác đốn viên. Vô Thượng Sĩ giả, danh Vô Sở Đoạn. Vô Thượng

 Sĩ giả, cánh vô quá giả” (Cứu Cánh Phật là đạo cùng tột Diệu Giác, địa

vị vượt trỗi tột bậc, nên chỉ có Phật và Phật mới có thể hiểu thấu rốt ráo

Thật Tướng của các pháp, trí huệ viên mãn tột cùng bờ mé, mau chóng

viên mãn Chủng Giác. Vô Thượng Sĩ còn gọi là Vô Sở Đoạn (không có

gì để đoạn). Vô Thượng Sĩ là không có ai hơn được), đến đây là  một

đoạn. Đoạn kế đó là tỷ dụ:  “Như thập ngũ nhật nguyệt, viên mãn cụ túc, 

 chúng tinh trung vương, tối thượng, tối thắng, oai đức đặc tôn, thị danh

 Cứu Cánh Phật nghĩa” (Như trăng rằm, tròn đầy vẹn toàn, là vua của

các  ngôi  sao,  tối  thượng,  tối  thắng,  oai  đức  đặc biệt  tôn  quý,  đó  là  ý

nghĩa của từ ngữ Cứu Cánh Phật). Cứu Cánh Phật là quả vị viên mãn

trong Viên Giáo, địa vị cao hơn Đẳng Giác, đã đoạn sạch bốn mươi mốt

phẩm  vô  minh; khi đó,  chúng  ta gọi  Ngài  là  Diệu  Giác.  Chữ  Trà  (茶)

trong câu  “vị cực ư Trà”  chính là [chữ Trà] trong Phạn văn của Ấn Độ. 

[Phạn văn] giống như Anh Văn, do từng chữ cái ghép lại tạo thành âm; 

có tất cả bốn mươi hai chữ cái, Trà (kṣa: ) là chữ cái cuối cùng. So với

bốn mươi mốt quả vị trước đó, [quả vị] bốn mươi hai là rốt ráo viên mãn

thành Phật, tỷ dụ như vậy. Chữ Trà là tiếng Phạn dịch âm, [ “vị cực ư

 Trà” ] tức là bốn mươi hai chữ cái đã đến cuối cùng, sau đó chẳng còn gì

nữa, tỷ dụ quả vị đã đạt tới chỗ tột cùng.  “Duy Phật dữ Phật” : Chỉ có

bậc đã chứng cực quả mới có thể hiểu rõ triệt để viên mãn chân tướng

 Tập 7

 79

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

của nhân sinh và vũ trụ. Đẳng Giác Bồ Tát tuy hiểu rõ, vẫn chưa thể nói

là rốt ráo hiểu rõ. Phải đạt đến quả vị Như Lai thì mới thật sự hoàn toàn

hiểu rõ, phá sạch vô minh. 

Vì thế, nói đến chuyện tu hành; nói chung, phải đặc biệt chú ý, 

phương pháp tu hành rất nhiều, thường nói là  “tám vạn bốn ngàn pháp

 môn” ,  hoặc  “vô  lượng  pháp  môn” ,  chúng  ta  dùng  các  pháp  môn ấy

chẳng  có  hiệu  quả,  chớ  nên  không  biết  điều này!  Thật  giống như  ngã

bệnh phải uống thuốc, sau khi uống thuốc, bệnh trạng có khá hơn hay

không? Tôi tin mỗi người bị bệnh đều biết chuyện này. Nếu uống thuốc

vào mà bệnh chẳng chuyển biến khá hơn, nhất định là phải tìm tòi lần

nữa,  hoặc  lại  đi  khám  bệnh  lần  nữa.  Nếu  uống  thuốc  chẳng  đúng với

chứng bệnh, uống vào không chỉ chẳng khá hơn, mà uống vào bệnh ngày

càng nguy ngập hơn, đáng sợ quá! Phật pháp giống như thuốc. Hiện thời, 

mọi người cũng chẳng đi khám bác sĩ, cũng chẳng có kiến thức thông

thường về y học, cứ uống thuốc loạn xạ, đáng sợ thay! Tu hành chẳng có

thành tựu thì vẫn còn chưa đáng ngại, chứ trong tương lai đoạn mất Pháp

Thân huệ mạng, vấn đề sẽ nghiêm trọng, nhất định phải chú ý điều này! 

Căn bệnh nặng của chúng ta, nói thật ra, trừ phiền não ra, sẽ là vô

minh. Vô minh là gì? Tà tri tà kiến; tà tri tà kiến là vô minh. Kinh Lăng

Nghiêm có nói:  “Tri kiến lập tri, thị vô minh bổn” (Từ trên tri kiến lại

lập ra một cái biết nữa, đó là cội gốc của vô minh), trên tri kiến lại lập

thêm một cái tri kiến, đó là tà tri tà kiến. Cách nghĩ sai lầm, cách nhìn sai

lầm, đó là bệnh nặng. Nguyên tắc trị liệu là trước hết dạy chúng ta điều

gì cũng đều không nghĩ tới, cách nghĩ và cách nhìn thảy đều ngưng dứt, 

khiến  cho  cái  tâm  khôi  phục  sự thanh  tịnh,  điều  này  được  gọi  là  “tu

 Định”.  Bất luận pháp môn nào, hễ nói đến công phu thật sự đều là tu

Định. Đầu tiên là tu tâm thanh tịnh. Tâm chẳng thanh tịnh thì niệm Phật

cũng vô dụng, cũng chẳng thể tương ứng. Đẳng Giác Bồ Tát vì còn có

một phẩm vô minh chưa đoạn, nói cách khác, nếu so với Phật, tâm Đẳng

Giác Bồ Tát chẳng thanh tịnh. So với chúng ta, tâm Ngài đúng là thanh

tịnh tột bậc, nhưng so với Phật thì chẳng bằng! Do đó, Đẳng Giác Bồ Tát

vẫn đới nghiệp, nhưng Ngài mang theo nghiệp ít nhất. Vì còn có chút

chướng ngại, Ngài vẫn chưa thể rốt ráo triệt để hiểu rõ Thật Tướng của

các pháp. Chẳng hạn như nói đến y báo và chánh báo trang nghiêm của

Tây Phương Cực Lạc thế giới và công đức thù thắng do niệm Phật vãng

sanh, Đẳng Giác Bồ Tát chưa thể hoàn toàn hiểu rõ, Ngài còn có chút

chướng ngại như thế. Do đó, người thật sự tu hành phải luôn biết mình

đang tu gì? Trừ bỏ hết thảy những sai lầm, khôi phục chánh tri chánh

 Tập 7

 80

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

kiến, đó là đúng. Kinh Pháp Hoa nói rất hay:  “Khai thị ngộ nhập Phật

 chi tri kiến”.  Tri kiến của Phật là chánh tri chánh kiến, như vậy thì mới

có thể đạt đến Cứu Cánh Giác. 

 “Biên tế trí mãn” (Trí huệ viên mãn tột cùng ngằn mé): Trí huệ

viên mãn.  “Biên tế” (邊際: bờ mé) là nói  “thụ cùng tam tế, hoành biến

 thập phương” (theo chiều dọc trọn khắp ba đời, theo chiều ngang trọn

khắp mười phương). Tận hư không khắp pháp giới không gì chẳng biết, 

trí  huệ ấy  mới  được  coi là viên  mãn.  “Chủng  Giác  đốn  viên” :  Chủng

(種) là Nhất Thiết Chủng Trí, khi ấy, đã viên mãn, nên Ngài được gọi là

Vô Thượng Sĩ, chẳng có ai cao hơn Ngài được!  “Danh Vô Sở Đoạn” 

(gọi là Không Có Gì Để Đoạn). Đẳng Giác Bồ Tát còn có cái phải đoạn, 

[tức  là]  còn phải đoạn  một  phẩm  sanh tướng vô  minh.  Đạt đến  địa vị

Phật  thì  Phật  chẳng  có  gì  phải  đoạn,  những  gì đáng  nên  đoạn đều đã

đoạn  hết,  chẳng  còn  gì để đoạn nữa,  [nên  gọi  là]  Vô  Sở Đoạn.  “Vô

 Thượng Sĩ giả, cánh vô quá giả” (Vô Thượng Sĩ là không có ai cao hơn

được), chẳng còn có ai vượt trỗi Ngài. Trong mười pháp giới, Ngài là chí

cao vô thượng. Kế đó là tỷ dụ, giống như vầng trăng Rằm, viên mãn trọn

đủ. Vầng trăng Mười Bốn tuy tròn, vẫn còn thiếu khuyết một chút. Kinh

thường sánh ví trăng Mười Bốn như Đẳng Giác Bồ Tát, sánh ví trăng

Rằm với Phật quả. Đó là Cứu Cánh Giác. Do Ngài là tối thượng, tối thù

thắng,  “oai  đức  đặc  tôn” (oai  đức  đặc  biệt  tôn  quý), nên  gọi  là  Cứu

Cánh Phật. 

Chúng ta xem đoạn kế tiếp:  “Phật hữu vô lượng đức, ưng hữu vô

 lượng hiệu” (Phật có vô lượng đức, nên phải có vô lượng hiệu), đúng

vậy!  Danh  hiệu  của  Phật  là  vô  lượng  vô  biên,  vì  sao?  Một  đức  hiệu

chẳng thể biểu thị sự vô lượng, chẳng thể hiển thị sự vô lượng. Chẳng

cần nói tới Phật, người thế gian chúng ta có lắm kẻ rất thông minh, có trí

huệ, rất giỏi giang, lắm tài, nhiều nghề. Mở danh thiếp của họ ra xem, 

quý vị thấy ghi mười mấy tước hiệu. Nếu quý vị hỏi kẻ đó, một tước

hiệu có được hay không? Một [tước hiệu] thì sẽ chẳng thể tiêu biểu thân

phận và địa vị của người đó. Đức năng trong Chân Như bản tánh chẳng

thể nói trọn, nên quý vị thấy trong kinh Phật có một bổn kinh là Vạn

Phật Danh Kinh. Danh hiệu của một vạn vị Phật chính là danh hiệu của

một vị Phật, Ngài có danh hiệu nhiều ngần ấy, vẫn chỉ là nói đại lược đó

thôi! Phàm các danh hiệu Phật đều nhằm nói tới Tánh Đức vốn sẵn trọn

đủ trong Chân Như bản tánh, danh hiệu của Bồ Tát gọi là Tu Đức. Tánh

Đức có bao nhiêu thì Tu Đức cũng nhiều ngần ấy. Phật pháp tuyệt đối

chẳng phải là một loại đa thần giáo, tuyệt đối chẳng phải là phiếm thần

 Tập 7

 81

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

giáo. Kinh Hoa Nghiêm dạy:  “Một chính là nhiều, nhiều chính là một”. 

Ngài  là  một người  lắm  tài,  nhiều  nghề,  nên  mới  có  nhiều danh hiệu

dường ấy, tỏ lộ trí huệ và đức năng của Ngài là vô lượng vô biên, mang

ý nghĩa này. 

 “Cử nhất tế chư” (Nêu ra một thì những điều khác bị khuất lấp). 

Danh hiệu nhiều [là vì] chỉ nêu ra một [danh hiệu] thì [chỉ có một Tánh

Đức  được  tỏ lộ],  những  điều  khác  chẳng  được  hiển  lộ.  Đó  là  nguyên

nhân vì sao phải có lắm danh hiệu như thế! Danh hiệu quá nhiều cũng

phiền, cũng chẳng rõ ràng. Vì thế, quy nạp vô lượng danh hiệu của Phật

thành  mười  hiệu,  các  kinh  thường  nói tổng  quát  là đức  Phật  có  mười

hiệu, đó là các danh hiệu chúng ta thường thấy.  “Hoa Nghiêm hữu thập

 vạn hiệu” (kinh Hoa Nghiêm nói [đức Phật] có mười vạn hiệu), bản in ở

đây bị sót một chữ, quý vị hãy thêm vào, [tức là]  “hữu thập vạn hiệu” 

[thay vì  “hữu thập hiệu” ], kinh Hoa Nghiêm nói Phật có mười vạn hiệu. 

 “Hựu kinh hữu vạn hiệu, tam thế chư Phật thông hữu thập hiệu” (Lại có

kinh  nói  Phật  có  một  vạn danh hiệu,  ba  đời  chư  Phật  có  mười  hiệu

chung). Mười hiệu ấy là vô lượng vô biên danh hiệu được quy nạp, quy

nạp lại giống như cương lãnh, có mười hiệu.  “Tịnh Danh tam hiệu, dĩ

 kiếp thọ thuyết, bất năng linh tận, hà huống chư hiệu da?” (Đối với ba

hiệu trong kinh Tịnh Danh, dùng tuổi thọ dài bằng cả kiếp để nói [các ý

nghĩa được bao hàm trong ấy] vẫn chưa thể nói hết, huống là các danh

hiệu ư?). Tịnh Danh là kinh Duy Ma. Ba hiệu được nói trong kinh Duy

Ma, nói thật ra là ba hiệu trong mười hiệu. Câu này nằm trong trang bốn

mươi, dòng thứ năm đếm từ dưới lên, quý vị hãy xem trong dòng ấy. 

 “Tịnh Danh kinh vân, Chánh Biến Tri, Như Lai cập Phật” (kinh Tịnh

Danh  nói [ba  hiệu] là  Chánh  Biến  Tri,  Như  Lai  và  Phật).  Ba  hiệu ấy

chính là  ba hiệu  trong  mười  hiệu.  Ba hiệu ấy,  “thử tam  cú nghĩa, đại

 thiên chúng sanh” (đối với ý nghĩa của ba câu ấy, chúng sanh trong cõi

đại thiên), [ý nói] chúng sanh trong tam thiên đại thiên thế giới,  “giai

 như A Nan đa văn đệ nhất” (đều là bậc đa văn hạng nhất như ngài A

Nan), thông minh, có trí huệ giống như tôn giả A Nan đa văn bậc nhất. 

 “Dĩ  kiếp  chi  thọ” (Dùng tuổi  thọ dài bằng cả kiếp),  thọ mạng  lâu  cỡ

nào? Thọ mạng dài đến một đại kiếp, [dùng tuổi thọ dài lâu như vậy để]

giải nói ý nghĩa của ba danh hiệu ấy đều nói chẳng trọn, huống hồ mười

danh hiệu! Huống hồ vô lượng danh hiệu! Những ý nghĩa được bao hàm

trong mỗi danh hiệu đều là rộng lớn vô biên, chẳng thể nói trọn hết. 

Đến chỗ này mới coi như đã giới thiệu xong chữ Phật trong tựa đề

Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Kinh, giảng xong một chữ. Dưới đây

 Tập 7

 82

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

là chữ thứ hai, tức Thuyết trong Phật Thuyết. 

 “Thuyết giả, duyệt sở hoài dã” (Thuyết là thỏa thích bổn hoài), 

chúng ta thường thấy cách giải thích này trong [chú giải của] hết thảy

các kinh. Tiếp đó, sách viết:  “Tức thập nhị bộ kinh” (Tức là mười hai

thể loại được sử dụng trong kinh Phật). Thập Nhị Bộ Kinh là toàn thể

kinh Phật. Nếu nói theo cách hiện thời, kinh Phật có tổng cộng mười hai

loại thể tài (genre) khác nhau. Do đó, nói đến mười hai loại thể tài ấy sẽ

bao gồm toàn thể Phật pháp.  “Bát vạn pháp tạng” (Tám vạn pháp tạng), 

nói tới phương pháp và đường lối tu học.  “Lục Độ, Tứ đẳng” (Lục Độ, 

Tứ Tất Đàn v.v…): Lục Độ là sáu Ba La Mật, tức là cương lãnh tu hành

của Bồ Tát;  “Tứ”  là nói đến Tứ Tất Đàn.  “Nhất thiết pháp môn, hựu ư

 nhất pháp trung, tác tứ môn phân biệt. Ư nhất nhất môn, xảo tác Tứ Tất

 Đàn lợi ích, văn giả hoan hỷ, tán dụng, thọ hành, Thí, Giới, Tấn, Niệm, 

 nhi đắc khai phát. Tham, khuể, ngu si, hoát nhĩ băng tiêu, cách phàm

 thành thánh, nhập pháp lưu thủy, hoặc nhị tam nhất ích. Nhược đô vô

 ích, tắc thị mặc nhiên” (Trong mỗi pháp thuộc hết thảy các pháp môn lại

phân biệt thành bốn môn. Trong mỗi môn, khéo tạo lợi ích Tứ Tất Đàn. 

Người  nghe  hoan  hỷ,  khen  ngợi tác  dụng [của Phật pháp],  tiếp  nhận, 

hành trì. Thí, Giới, Tinh Tấn, Niệm bèn được khai phát. Tham, sân, ngu

si bỗng dưng tiêu tan. Thoát phàm thành thánh, dự vào dòng pháp, hoặc

[người nghe] sẽ đạt được hai, ba hoặc một điều lợi ích. Nếu [những pháp

muốn  nói ấy]  đều  vô  ích [cho  người  nghe],  đức  Phật  bèn  thị hiện  im

lặng). Đoạn này giải thích chữ Thuyết. Không chỉ giải thích chữ Thuyết, 

mà một đoạn lớn sau đó, tức là cả một đoạn lớn từ sau chữ  “thập nhị

 bộ”  trở đi  mà  chúng  ta  vừa  đọc  là nói về những  điều do đức  Phật đã

giảng. Trong phần nói về “sở thuyết” (những pháp đã được nói), đã nêu

ra một nguyên tắc: Đức Phật thuyết pháp chắc chắn có lợi ích cho chúng

sanh. Lợi ích nhiều hay ít, sâu hay cạn khác nhau. Nếu chẳng có lợi ích, 

đức  Phật  sẽ chẳng  nói. Ở đây  viết  là  “nhược  đô  vô  ích,  tắc  thị mặc

 nhiên” (nếu đều là vô ích, thì Ngài thị hiện im lặng), đức Phật sẽ chẳng

nói.  “Nhược nhất cơ khấu thánh, ư nhất môn thí Tứ Ích giả” (Nếu một

căn cơ cảm thánh tâm, Ngài sẽ ban bố bốn món lợi ích trong một môn). 

 “Nhất môn”  là một loại pháp môn, Tứ Ích là Tứ Tất Đàn.  “Dư tam môn

 diệc như thị, vị nhất duyên thuyết nhất pháp ký nhĩ, chư duyên chư pháp

 diệc như thị” (Ba môn kia cũng giống như thế, vì một duyên mà thuyết

một pháp đã là như thế, thì các duyên, các pháp cũng giống như thế). 

Đoạn  này  có  nghĩa  là:  Hễ có  kẻ nào  có nghi  vấn,  hướng  về đức  Phật

 Tập 7

 83

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thỉnh giáo, đức Phật thuyết pháp cho kẻ ấy, chẳng lìa khỏi Tứ Tất Đàn. 

Nếu là rất nhiều người, đức Phật thuyết pháp cho đại chúng cũng chẳng

lìa khỏi nguyên tắc này. Đây là nói về nguyên tắc thuyết pháp. Chúng ta

xem chú giải, dòng thứ nhất trong phần chú giải, hãy xem từ nửa đoạn

sau:  “Nhược tựu bổn kinh, tức thị Như Lai cửu tu cửu chứng Niệm Phật

 tam-muội, uẩn chi tại hoài” (Nếu xét theo kinh này, sẽ là Như Lai tu

chứng Niệm Phật tam-muội đã lâu, ấp ủ trong lòng). Câu này quan trọng, 

[nêu rõ kinh này] nói chẳng khác gì kinh Vô Lượng Thọ và kinh Di Đà. 

Đức Phật thành Phật như thế nào? Trong Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư đã

nói:  “Chư Phật do niệm Phật mà thành Phật” . Chư Phật đạt được tam-

muội  rất  sâu  có  tên  là  Niệm  Phật  tam-muội.  Trong  tác  phẩm  chú  giải

kinh Di Đà, Ngẫu Ích đại sư đã nói như vậy. Từ kinh Vô Lượng Thọ, 

quả thật chúng ta đã thấy [điều đó]. Vì vậy,  “tin sâu nhân quả”  trong

Tam Phước của Quán Kinh chính là  “niệm Phật là nhân, thành Phật là

 quả”. Đức Phật thấy cơ duyên thành Phật của chúng sanh đã chín muồi. 

Cơ duyên thành Phật đã chín muồi thì nếu đức Phật phải giảng pháp Bồ

Tát hay nói pháp thành A La Hán cho họ, sẽ có lỗi với họ! Đức Phật

thuyết pháp bèn ứng theo căn cơ mà ban bố giáo pháp. Ngài xét thấy kẻ

ấy vẫn chưa có phần thành Phật trong một đời này, chỉ có thể thành Bồ

Tát, đức Phật liền giảng pháp Bồ Tát, chắc chắn chẳng giảng pháp thành

Phật cho kẻ ấy. Vì sao? Kẻ ấy chẳng có phước báo đó, có giảng thì kẻ ấy

cũng trọn chẳng  tin  tưởng, nói  uổng  công!  Vì  lẽ đó,  đức  Phật  thuyết

pháp khế cơ, khế lý! Thấy cơ duyên thành Phật đã chín muồi, nói cách

khác, đem pháp  môn  thành  Phật  này nói  với kẻ ấy,  kẻ ấy có  thể tin

tưởng, có thể lý giải, có thể nghiêm túc học tập, quyết định thành Phật

trong một đời này. Đó là pháp môn gì? Pháp môn Niệm Phật. Ba kinh

Tịnh  Độ đều  nhằm  dạy  chúng  sanh  thành  Phật,  chẳng  phải  là  nói  với

những kẻ bình phàm. Pháp môn này, đức Phật ấp ủ trong lòng đã lâu, tìm

chẳng thấy đối tượng, lần này tìm được đối tượng, Ngài hoan hỷ lắm, 

hoan  hỷ hơn [khi nói] bất  cứ pháp  môn  nào  khác.  Độ chúng  sanh  thì

trong một đời, quý vị có thể độ mấy chúng sanh thành Phật? Lần này gặp

được kẻ sẽ nhanh chóng thành Phật, tuyệt diệu quá, chẳng thể bỏ lỡ cơ

hội! Vì lẽ đó, đức Phật nói pháp  môn Tịnh Tông, tỏ lộ niềm hoan hỷ

khôn sánh, từ Đại Kinh chúng ta thấy được chuyện này.  “Kim cơ khấu

 phát thuyết chi” (Nay do căn cơ tương ứng phát khởi, bèn nói [pháp môn

này]). Chữ  “cơ” (機) chỉ phu nhân Vi Đề Hy. [Đức Phật] gặp được vị

này, thiện căn, phước đức, nhân duyên của bà ta trong vô lượng kiếp đến

 Tập 7

 84

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nay đã chín muồi, đức Phật bèn truyền dạy bà ta pháp môn này, bà ta sẽ

thành Phật trong hiện thời.  “Nãi sướng tích chi sở hoài dã” (Bèn thỏa

thích nỗi niềm ấp ủ từ trước). Điều ấp ủ trong tâm rất muốn nói, nhưng

chẳng tìm thấy đối tượng, lần này đã gặp được. Chúng ta phải chú ý mấy

câu này. 

Tiếp  theo  đây,  chúng  ta  lại  lật  qua  trang  bốn  mươi  hai.  Trong

trang bốn mươi hai có một khuôn mẫu thuyết pháp. Bất luận đồng tu tại

gia hay xuất gia, trong tương lai muốn phát tâm thuyết pháp cho kẻ khác, 

phải nhớ nguyên tắc này. Quý vị không hiểu nguyên tắc này, sẽ không

phải  là  giảng  Phật  pháp!  Phải  hiểu  nguyên  tắc  này!  Trong  trang  bốn

mươi hai, dòng thứ hai, xem từ dòng ấy.  “Thú cử nhất pháp” , [nghĩa là]

tùy tiện chọn lấy một pháp,  “tu khai tứ môn” (cần phải mở ra bốn môn), 

[nghĩa là] nhất định phải hiểu Tứ Tất Đàn. Tất Đàn (Siddhanta) là tiếng

Phạn, dịch sang nghĩa tiếng Hán là Biến Thí (遍施), [có nghĩa là] phổ

biến dùng Phật pháp bố thí hết thảy chúng sanh. Trong đó bốn loại, nên

chúng ta gọi là Tứ Tất Đàn.  “Cơ sanh thục cố” (Do căn cơ có sống và

chín),  Cơ  (機)  là  đối  tượng để thuyết  pháp.  Quý  vị nói  với  kẻ đó,  cơ

duyên của kẻ đó đã chín muồi hay chưa? Chín muồi đến mức độ nào? 

[Mỗi người] có mức độ sống chín khác nhau, quý vị thuyết pháp cho họ

sẽ khác nhau,  “Tứ Tất bị chi” (mà Tứ Tất Đàn sẽ tương ứng). Dưới đây

sẽ giảng rõ. 

 “Vi vị chủng giả, tác thế giới thuyết” (Đối với kẻ chưa gieo [thiện

căn nơi Phật pháp], bèn nói pháp theo kiểu Thế Giới Tất Đàn): Đây là

điều  thứ nhất  trong  Tứ Tất  Đàn,  tức  Thế Giới  Tất  Đàn,  nói  với  hạng

người nào? Nói với người chưa gieo thiện căn, cũng là nói với kẻ bình

phàm trong xã hội. Mục tiêu thuyết pháp là đâu? Nhằm vào mục đích

khiến cho họ nhận biết Phật giáo. Khi nghe Phật giáo, tâm người ấy hoan

hỷ, nhưng vẫn không nhất định tiếp nhận, vẫn chưa muốn học Phật; chỉ

nhằm dạy cho kẻ ấy nhận biết Phật giáo, đừng nẩy sanh hiểu lầm đối với

Phật giáo, mục đích ở chỗ này. Đó là khiến cho kẻ ấy hoan hỷ. Nói theo

thực tế sẽ là  “linh kỳ nhạo dục, tán dụng, thọ hành” (khiến cho kẻ ấy ưa

thích, khen ngợi hữu dụng, chấp nhận), nhắm đến mục đích này, hy vọng

người ấy sẽ hoan hỷ, chẳng đến nỗi hiểu lầm Phật pháp, tán thán Phật

pháp, biết Phật pháp còn có chỗ hữu dụng đối với xã hội, chẳng có hại; 

kiến lập một quan niệm chánh xác cho người ấy. Đó là một cách nói. 

Chúng  ta  thường  gọi  chuyện  này  là  “tuyên  truyền”.  Hiện  thời,  người

tuyên truyền rất nhiều, nhưng nội dung tôi không biết rõ cho lắm. Tôi

thường thấy báo chí, thậm chí truyền hình đều có quảng cáo vị pháp sư

 Tập 7

 85

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nào đó giảng kinh, thuyết pháp ở chỗ nào đó, người nghe đều là mấy

ngàn người, mấy vạn người. Chuyện này hơi giống Phật giáo biểu diễn, 

diễn trò. Mục tiêu của họ chỉ có thể đạt được trong giai đoạn này. 

Loại thứ hai:  “Vị dĩ chủng giả, dụng trung nhị tất” (Vì người đã

gieo [thiện căn và phước đức], bèn vận dụng hai loại Tất Đàn trong ấy). 

Đối với người đã có thiện căn, bèn dùng hai loại trong bốn loại Tất Đàn, 

tức là Vị Nhân và Đối Trị, dùng hai loại ấy. Đã gieo thiện căn, phải xét

xem thiện căn của người ấy sâu hay cạn.  “Thiện căn vị phát giả” (Người

thiện căn chưa phát), kẻ ấy có thiện căn, nhưng thiện căn vẫn chưa phát

lộ. Đích xác là có thiện căn, nhưng thiện căn vẫn chưa phát lộ. Vậy thì

phải thuyết pháp như thế nào?  “Tác vị nhân thuyết” (Dùng cách nói vì

người khác), [cách này] có ý nghĩa sâu hơn cách trước. Mục đích của

cách  thuyết  pháp  này  là  “linh  khởi  túc  thiện  Tín,  Giới,  Tấn,  Niệm” , 

[nghĩa là] khiến cho người ấy có thể phát lộ thiện căn, Tín, Tấn, Niệm, 

Định, Huệ [từ đời trước]. Người ấy nghe Phật pháp, bèn có thể sanh khởi

[những  thiện căn ấy].  Đó  là người đã gieo  thiện  căn,  nhưng thiện  căn

trọn chẳng rất sâu dầy, bèn khích động cho thiện căn của người ấy phát

khởi, nay chúng ta nói là  “đạo tâm” , đạo tâm và thiện căn có ý nghĩa

giống nhau. Đấy là kích phát đạo tâm, kích phát thiện căn của kẻ đó. 

Loại thứ ba là  “ác vị phá giả” (đối với kẻ chưa phá ác), thiện căn

đã có, thiện căn cũng đã phát hiện. Tuy thiện căn đã phát hiện, nhưng tập

khí  phiền  não  chưa đoạn. Trong  giới  Phật  giáo  chúng  ta, hai  loại  tình

hình này, bất luận tại gia hay xuất gia đều có rất nhiều. Chúng ta chẳng

thể nói họ không có thiện căn, nhưng chẳng đoạn tập khí phiền não. Tập

khí phiền não chẳng đoạn thì nói cách khác là tu hành bị chướng ngại, tu

hành quyết định chẳng thể thành tựu, vì quý vị có chướng ngại tồn tại, 

niệm Phật cũng chẳng thể vãng sanh. Để thuyết pháp cho loại người ấy, 

chúng ta phải dùng cách Đối Trị. Đối Trị là  “linh kỳ tam độc hốt hoát

 nhĩ băng tiêu” (khiến cho tam độc của người ấy bỗng dưng nhanh chóng

tiêu tan). Tam Độc là tham, sân, si. Nói tới tham, sân, si, đương nhiên sẽ

là tham, sân, si, mạn, nghi, ác kiến, bao gồm toàn bộ các phiền não. Đối

với kẻ chẳng đoạn các phiền não ấy, [bèn vì kẻ ấy] thuyết pháp với mục

đích giúp cho kẻ ấy đoạn phiền não. Có thể đoạn phiền não, có thể trừ

tập khí, công phu sẽ có thể đắc lực, thật sự có thành tựu trong Phật pháp, 

pháp hỷ sung mãn. 

Xưa kia, chưa đoạn tập khí phiền não, chắc chắn là chẳng thể rời

khỏi  thiện  tri  thức.  Kẻ ấy  theo  học với  một vị thiện  tri  thức  nào  đó, 

chẳng thể rời khỏi vì chưa có năng lực lìa khỏi thầy. Giống như đứa trẻ

 Tập 7

 86

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

rất bé, chưa thể tự mình độc lập, chẳng thể rời khỏi cha mẹ, phải thường

được cha mẹ chăm sóc thì mới được an toàn. Chưa đoạn tập khí phiền

não, nếu lìa khỏi thiện hữu, muốn đi ra ngoài, nguy hiểm to lắm! Kể từ

xưa kia,  chẳng  phải  là  nói  trong  hiện  thời,  vào  thời  cổ đã có [những

gương như vậy]. Khi chưa đi ra ngoài, tu hành trong tự viện của chính

mình thì tốt đẹp lắm! Thật sự có đạo tâm, đáng cho người khác tôn kính; 

nhưng vừa ra ngoài giảng kinh, thuyết pháp, lại tìm một tự viện để làm

trụ trì lãnh chúng, tín đồ quy y cũng đông, tiền bạc cũng lắm, thì cũng

phách lối lắm, trở nên kiêu căng, ngã mạn, phiền não đều dấy lên hiện

hành! Vì sao? Rớt trong tiếng tăm, lợi dưỡng, đọa lạc trong ngũ dục, lục

trần, quả báo trong tương lai là sanh trong ba ác đạo. 

Nếu quý vị đọc bộ Trúc Song Tùy Bút của Liên Trì đại sư, chẳng

nhớ trong trang nào, Liên Trì đại sư từng phê bình một vị đại đức. Vị đại

đức ấy trước kia ở trong núi, cũng rất có tiếng tăm, mọi người hết sức

bội phục đạo đức, học thức, và sự hàm dưỡng của Sư, vô cùng tôn trọng. 

Sau này, Sư làm Trụ Trì một ngôi chùa tại đô thị, đạo tâm thảy đều mất

sạch. Tổ đến bái phỏng, nói: “Trước đây có một người nọ, tu hành trên

núi tốt đẹp cỡ nào, tôi bội phục lắm! Về sau, vị ấy đọa lạc”. Vị pháp sư

ấy hỏi: “Ai vậy?” Tổ đáp: “Chính là lão huynh chứ ai nữa!” Coi như vẫn

còn khá, vì Sư còn có thể gặp Liên Trì đại sư chỉ điểm, cảnh tỉnh thẳng

thừng. Con người hiện thời khi bị đọa lạc, dẫu có cảnh tỉnh cũng chẳng

tỉnh, vẫn ngỡ chính mình là đúng! Người hiện thời tu hành khó khăn hơn

thuở xưa! Con người xưa kia tâm địa hồn hậu, tôn sư trọng đạo, có thể

nghe  lời  thầy,  chứ người  hiện  thời  chẳng  nghe.  Thấy  người  khác  nổi

tiếng lừng lẫy, cũng nghĩ trọn đủ mọi phương pháp hòng đạp đổ tiếng

tăm  của  người  khác,  chỉ sợ chính  mình ở sau kẻ khác.  Thấy  người  ta

phước báo to hơn mình, trong tâm kẻ ấy rất khó chịu, cũng nghĩ trọn hết

mọi phương pháp sao cho phước báo của chính mình vượt hơn người ta. 

Tâm đặt nơi đâu? Tâm chuyên môn cầu tiếng tăm lợi dưỡng, cầu ngũ

dục, lục trần. Chẳng biết tu hành là tu tâm thanh tịnh, chẳng biết tu hành

là phải đoạn sạch tập khí phiền não! 

Các vị tổ sư đại đức từ xưa tới nay, ngay cả tại gia cư sĩ, hoằng

pháp lợi sanh cũng đều là do kẻ khác thỉnh pháp, há có ai tự tìm chỗ để

thuyết pháp? Chẳng có đạo lý ấy. Người ta đến thỉnh, chính mình vẫn rất

khiêm hư: “Chỉ sợ tôi không được, tôi nói chẳng khế cơ!” Há có chuyện

chính mình tìm đủ mọi phương pháp để kiếm chốn giảng kinh? Chẳng

có đạo lý ấy. Trong quá khứ, khi chúng tôi học giáo ở Đài Trung, luyện

tập  giảng  kinh  là  một  môn  học  vô  cùng  quan  trọng.  Đến  chỗ nào  để

 Tập 7

 87

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

giảng?  Đến  nhà  các  đồng  tu:  “Xin  quý  vị từ bi,  tôi  giảng  cho  quý  vị

nghe. Quý vị hãy sửa sai cho tôi”. Đó là đến thỉnh giáo: “Tôi giảng quý

vị nghe có vừa ý hay chăng? Có nghi vấn hay chăng? Hãy cho tôi biết để

tôi sửa  cho tốt đẹp hơn”.  Người nghe là  dăm  ba  người,  mỗi tuần  một

ngày  đến  giảng  tại  nhà  đồng  tu.  Đó  là  gì?  Cầu  được  chỉ dạy!  Người

giảng là  tôi  chính là  học  trò, người  nghe  là  thầy,  là giám  học  của tôi. 

Chúng tôi học như vậy. 

Khi  chúng  tôi  học  Phật  tại  Đài  Trung,  mỗi  tối  đều  có  pháp  hội

giảng kinh, hôm nay ở nhà vị cư sĩ này, ngày mai tại nhà vị cư sĩ nọ, vì

đồng học đông đảo. Hôm nay vị đồng học này giảng, chúng tôi đều là

bạn học cùng học giảng kinh, nhất định phải đến tham gia, vì sửa sai cho

người ấy cũng là sửa sai cho chính mình. Cho đến khi thầy nghe xong, 

gật đầu đồng ý, chẳng có sai lầm gì thì mới có thể lên tòa giảng [cho

công chúng]. Lên bục giảng vẫn là luyện tập. Điều khó có của Đài Trung

là có hai giảng đài để luyện tập giảng kinh, một ở tại Liên Xã, hai là ở

chùa  Linh  Sơn.  Liên  Xã,  tức  Đài  Trung  Liên  Xã, là chỗ để nữ chúng

luyện  tập  giảng  kinh,  chùa  Linh  Sơn  dành  cho  nam  chúng. Đến nghe

kinh ủng hộ có bảy, tám mươi người, đương nhiên các vị thính giả ấy

đều rất khách sáo. Quý vị hướng về họ thỉnh giáo, họ sẽ chẳng phê bình; 

nhưng chúng tôi luyện tập giảng kinh, thầy Lý nhất định phải đến. Thầy

Lý ngồi ở hàng cuối cùng, ngồi trong góc. Vì sao? Chúng tôi giảng kinh

chẳng có máy phóng thanh, ắt phải giảng sao cho thầy nghe rõ ràng. Nếu

thầy nghe không rõ ràng thì không được, âm lượng của quý vị chẳng đủ! 

Sau  khi giảng  xong,  thầy  tập  hợp  các  bạn  học  lại, tiến  hành phê  bình

nghiêm ngặt, chỗ nào phải sửa lại. Lần giảng kế tiếp phải sửa đổi. Trải

qua huấn luyện nghiêm ngặt như vậy chẳng phải là chuyện dễ dàng! 

Hiện thời, ở Mỹ, đạo tràng của chúng tôi là một đạo tràng nhỏ, có

mấy vị đồng tu. Tuy số người ít ỏi, năm sáu người, cũng là một lớp học

nhỏ. Đối với phương pháp học tập, tôi kể cho họ biết cách tôi học ở Đài

Trung trước kia, nương theo phương pháp của thầy để học, học ba năm. 

Vì họ có trình độ cao, hoàn cảnh thù thắng, chẳng bị quấy nhiễu, nên ba

năm nhất định sẽ có thành tựu. 

Đó là đối với người đã sanh khởi thiện căn, phải giúp họ thật sự tu

tập, thật sự đoạn phiền não. Trong các đồng tu chúng ta, có người thuộc

về giai đoạn trước, tức là thiện căn đã phát hiện, nhưng tập khí phiền não

chưa  đoạn.  Hiện thời, phải  bắt  đầu  nghiêm  túc  đoạn,  chẳng  đoạn  sẽ

không được, vấn đề sẽ to lớn, nhất định phải đoạn phiền não. 

Loại cuối cùng  “vị dĩ thục giả” (vì người đã thuần thục),  “dĩ

 Tập 7

 88

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 thục”  là gì?  “Dĩ thục” (已熟) là nói cơ duyên thành Phật đã đến, đó mới

gọi là Thục. Trong một đời này, người ấy vẫn chưa thể thành Phật, tức là

cơ duyên của kẻ ấy vẫn chưa chín muồi. Cơ duyên thành Phật đã đến, vô

cùng hiếm có, đức Phật phải dạy họ phương pháp thành Phật, cũng có

nghĩa  là  dạy họ phương  pháp  niệm  Phật.  Nay  chúng  ta  có  được  pháp

môn này, chúng tôi cũng hoằng dương pháp môn này ở nhiều nơi. Tuy

vậy, [bất luận] giảng kinh Vô Lượng Thọ, kinh A Di Đà hay Quán Kinh, 

cho đến Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm, chúng tôi giảng theo cách

nào? Thưa cùng quý vị, làm theo cách giảng thứ nhất và thứ hai. Vì sao

không thực hiện cách giảng thứ ba và thứ tư? Đối với cách thứ ba và thứ

tư,  tôi  thấy  cơ  duyên  vẫn  chưa  chín  muồi.  Nếu  nay  tôi  đặc  biệt  nhấn

mạnh mọi người phải đoạn phiền não, hôm sau họ sẽ không đến nghe

nữa. Vì lẽ đó, trong hiện tại phải nói lời ngọt ngào với mọi người, [khiến

cho họ] nghe rất hoan hỷ, ngày mai họ còn tới. Nếu tôi nói phải đoạn

phiền não, mà cũng chẳng dùng lời lẽ ngọt ngào, họ nghe sẽ cảm thấy rất

khó chịu: “Vị pháp sư này chửi tôi, ngày mai tôi không tới cho ông ta

chửi bới nữa”, chẳng đến nữa! Khi nói, tuy là cùng một bộ kinh, nhưng

phương pháp giảng khác nhau, mục tiêu mà chúng tôi hy vọng đạt tới

cũng khác nhau. 

Đó là nói tới bốn loại lớn, tức bốn loại phương pháp lớn, trong

mỗi loại còn có nhiều phương tiện thiện xảo. Cùng một bộ kinh, có thể

giảng sâu hay cạn, có thể giảng dài hay ngắn. Hôm qua, bên Tân Gia Ba

có gởi cho chúng tôi một bản fax, mời tôi năm tới sang đó giảng Di Đà

Kinh Sớ Sao. Di Đà Kinh Sớ Sao to ngần ấy, họ thỉnh tôi sang đó ở một

tháng để giảng xong bộ Di Đà Kinh Sớ Sao. Thật ra thì có thể giảng, 

giảng nông cạn, giảng ngắn gọn, bất quá kinh văn Sớ Sao vẫn quá dài, 

đọc một biến còn phải tốn một khoảng thời gian khá dài. Chuyện đó để

sang năm rồi mới nói, tôi vẫn chưa trả lời thư của họ. 

Tiếp  đó  nói  “vị dĩ thục  giả”  là  nói  tới  người  thiện  căn  đã  chín

muồi.  Người ấy  phước  báo  rất  lớn,  sắp  thành  Phật.  Đức  Phật  có  thần

thông có thể quan sát căn cơ, người này thiện căn đã chín muồi!  “Thiện

 căn”  chính là thiện căn do vô lượng kiếp tu thành, thiện căn ấy đã chín

muồi. Sau khi đã chín muồi, nhất định phải dạy cho người ấy phương

pháp thành Phật.  “Tác Đệ Nhất Nghĩa Thuyết, linh đắc khế chân, cách

 phàm thành thánh” (Vì người ấy nói Đệ Nhất Nghĩa, khiến cho người ấy

khế nhập lẽ chân, vượt phàm, thành thánh).  “Cách phàm thành thánh” 

(革凡成聖)  là  siêu  phàm  nhập  thánh.  Siêu  phàm  nhập  thánh, vĩnh  viễn

chẳng  thoái  chuyển thì chỉ có  một  con đường là niệm  Phật vãng sanh

 Tập 7

 89

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Tịnh  Độ.  Pháp  môn  này  thật  sự là  siêu  phàm  nhập  thánh,  vĩnh  viễn

chẳng thoái chuyển, thành Phật trong một đời. Gặp được người ấy, nếu

đức  Phật  chẳng  nói,  sẽ có  lỗi  với  người ấy.  Nói  thật  ra,  tại  Đài  Loan

trong giai đoạn này, chúng sanh căn cơ chín muồi rất nhiều. Chúng ta

biết trong bốn mươi năm qua, cho đến hiện thời, dân số Đài Loan mới là

hai ngàn vạn, trước kia chẳng nhiều như vậy. Bốn mươi năm trước chỉ

có sáu trăm vạn người. Đối với người niệm Phật vãng sanh Tây Phương

Cực Lạc thế giới, chúng ta chẳng thống kê tỉ mỉ, nhưng ước đoán dè dặt

nhất  phải  là  từ bốn  trăm  đến  năm  trăm  người,  tuyệt  diệu  thay!  Nhiều

người ngần ấy thành Phật, lỗi lạc thay! Nơi này được gọi là  “đảo báu” , 

danh  phù hợp  thật,  có nơi nào  trên  thế giới này  trong vòng bốn  mươi

năm có nhiều người ngần ấy thành Phật? Chẳng dễ dàng! Người niệm

Phật rất đông, có tới mấy chục vạn, mấy trăm vạn, nhưng thật sự vãng

sanh, trong bốn mươi năm có bốn, năm trăm người, khá quá! Chúng ta

hãy  nghĩ  lại,  chúng  ta  có  thuộc  trong  số đó  hay  không?  Nếu  thật  sự

mong mỏi chính mình thuộc trong danh sách ấy thì phải thật tu! Có thể

nói  là  nhân  duyên  không  thiếu,  tại  Đài  Loan chẳng  thiếu  duyên.  Nếu

thiếu là do thiện căn và phước đức của chính mình vẫn chưa đủ, pháp

môn này cần nhiều thiện căn, nhiều phước đức. Thiện căn nhiều và ít là

sao?  Trong  vài  lần  trước,  khi  giảng  Di  Đà  Sớ Sao,  chúng  tôi  đã  thưa

trình tỉ mỉ cùng quý vị. 

 “Phật trí giám cơ, thuyết chi tất trúng, tri bất nhập lý, linh đắc

 tam ích” (Phật trí soi xét căn cơ, hễ nói ắt trúng, biết [người nghe] chưa

thể nhập lý, bèn khiến cho họ đạt được ba món lợi ích).  “Tam ích”  là ba

thứ lợi ích đầu tiên, vì sao? Trong một đời này, người ấy vẫn chưa thể

thành Phật, vẫn chưa thể vãng sanh, nên đạt được ba lợi ích trước đó (thế

giới, vị nhân và đối trị).  “Tri bất phá ác, linh đắc nhị ích” (Biết kẻ ấy

chưa thể phá ác,  nên  khiến  cho kẻ ấy đạt  được hai  món  lợi ích):  Biết

người ấy chẳng  thể sửa  đổi  tập  khí  phiền  não,  nên  giảng  kinh,  thuyết

pháp khiến cho người ấy đạt được hai món lợi ích đầu (thế giới và vị

nhân).  Đoạn  phiền  não,  sửa  đổi  tập  khí  thì  chính  mình  phải  phát  tâm

nghiêm túc thực hiện, người khác chẳng thể ép uổng được!  “Vô thiện

 khả phát, tác thế giới thuyết đản sanh hoan hỷ. Nhược toàn vô ích, Phật

 tắc bất thuyết” (Chẳng thể phát khởi điều thiện, bèn thuyết pháp theo

kiểu Thế Giới Tất Đàn khiến cho kẻ ấy sanh tâm hoan hỷ. Nếu hoàn toàn

vô ích, Phật sẽ chẳng nói). Quý vị giảng cho kẻ ấy, kẻ ấy có nghe cũng

như chẳng nghe, cũng chẳng tin tưởng, thậm chí phản đối, bài bác, nên

chẳng nói!  “Cố vân mặc nhiên” (Nên nói là “lặng thinh”), đức Phật sẽ

 Tập 7

 90

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

không nói. Chúng ta phải ghi nhớ những nguyên tắc và khuôn phép này. 

Thuyết pháp xác thực là như thế. Cùng một bộ kinh, người biết thuyết

phải hiểu nguyên tắc này, thấy người như thế nào bèn thuyết pháp như

thế ấy, thiên biến vạn hóa, chẳng có gì nói nhất định. 

Bởi lẽ đó, chẳng có pháp nhất định để có thể nói, pháp là sống

động, hoạt bát. Trên giảng đài, phải có năng lực quán cơ, [tức là] nhìn

thính chúng dưới đài, nhìn gương mặt và vẻ biểu lộ của họ, liền biết họ

thuộc trình độ nào, ta phải biết nên thuyết pháp như thế nào? Chẳng phải

là lên giảng đài, đem những thứ bài giảng ta đã soạn sẵn đọc cho mọi

người nghe. Đó chẳng phải là thuyết pháp, mà là giống như thầy thuốc

chữa bệnh: Trước hết, kê toa xong xuôi rồi mới chữa bệnh cho quý vị. 

Khám bệnh xong, đem toa thuốc ấy cho quý vị uống. Uống xong chết

ngắc, [bèn bào chữa]: “Chẳng phải là toa thuốc của tôi không đúng, mà

là quý vị chẳng mắc đúng bệnh, chẳng bị bệnh đúng với toa thuốc của

tôi”. Đó là sai lầm. Do vậy có thể biết: Giảng kinh khó hơn giảng bất cứ

điều gì khác, đây là chuyện rất khó khăn. Vì thế, đồng tu học giảng kinh

phải  trống  lòng,  phải  thời  thời  khắc  khắc  hướng  về thính  chúng  thỉnh

giáo thì mới có thể đạt được lợi ích. 

 Tập 8

Xin xem trang bốn mươi ba, dòng thứ năm:

 “Quán giả quán  dã,  hữu  Thứ Đệ Tam  Quán,  Nhất  Tâm  Tam

 Quán” (Quán  là  quan  sát,  có  Thứ Đệ Tam  Quán  và  Nhất Tâm  Tam

Quán). Đây là giải thích chữ thứ ba trong tựa đề kinh, chữ này là cương

lãnh tu hành. Đại Thừa Phật pháp chẳng rời khỏi nguyên tắc này, trong

nhà Thiền nói là Quán Chiếu, Chiếu Trụ, và Chiếu Kiến, công phu cũng

là  ba  tầng  cấp.  Chúng  ta  đọc  Tâm  Kinh,  “Quán  Tự Tại  Bồ Tát,  hành

 thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa thời, chiếu kiến Ngũ Uẩn giai không” , đó

là tầng cấp tu hành cao nhất. Tầng cấp thấp nhất là Quán Chiếu, chúng

tôi bàn từ chỗ này. Ba tầng cấp này trong các tông có danh xưng khác

nhau, nhưng cảnh giới như nhau. Chiếu Kiến trong Thiền Tông tương

đương với Lý nhất tâm bất loạn trong Tịnh Độ Tông. Họ nói Chiếu Trụ

thì tương đương với Sự nhất tâm bất loạn của chúng ta. Họ nói Quán

Chiếu thì tương đương với công phu thành phiến của chúng ta. Do vậy

có thể biết, trong Tịnh Tông nói danh từ khác biệt, nhưng cảnh giới như

nhau, phải nên hiểu điều này. Trong Phật môn thường nói  “pháp môn

 bình đẳng, chẳng có cao thấp” , cảnh giới công phu đều giống nhau, chỉ

 Tập 8

 91

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

là sử dụng  phương  pháp và phương  thức  khác  nhau.  So  với các tông

khác,  phương  pháp  và phương  thức trong  Tịnh  Tông thật  sự dễ dàng

hơn, ổn thỏa, thích đáng hơn. Đó là cái hay của Tịnh Tông. 

Chúng ta thấy trong lời Sớ, [Trí Giả] đại sư đã giảng rõ hai thứ

Tam Quán ấy. Xin hãy xem dòng đầu trong trang bốn mươi bốn:  “Tùng

 Giả nhập Không Quán, diệc danh Nhị Đế Quán. Tùng Không nhập Giả

 Quán, diệc danh Bình Đẳng Quán. Nhị Không Quán vi phương tiện, đắc

 nhập Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa Đế Quán, tâm tâm tịch diệt, tự nhiên

 lưu nhập Tát Bà Nhã hải, thử danh xuất Anh Lạc Kinh” (Từ Giả nhập

Không Quán, còn gọi là Nhị Đế Quán. Từ Không nhập Giả Quán, còn

gọi  là  Bình Đẳng  Quán.  Nhị Không  Quán  làm  phương  tiện  để nhập

Trung  Đạo  Đệ Nhất  Nghĩa  Đế Quán.  Tâm  tâm  tịch  diệt,  tự nhiên  lưu

nhập biển Nhất Thiết Chủng Trí. Danh xưng này xuất phát từ kinh Anh

Lạc14). Những gì đại sư nói đều có kinh điển làm căn cứ, chẳng phải là

nói tùy tiện. Nhị Đế là Chân Đế và Tục Đế; Tam Quán là Không Quán, 

Giả Quán, và Trung Quán, những phép Quán này do Thiên Thai đại sư

thành lập. [Những điều này] sẽ nói cặn kẽ [trong phần sau], chúng ta đọc

lời  giải  thích  của  Ngài  nơi  dòng  hai  từ dưới  đếm  lên  trong  trang  bốn

mươi bốn:  “Kim thích kỳ ý” (Nay giải thích ý ấy), giải thích những ý

nghĩa được bao hàm trong các danh từ ấy.  “Giả thị hư vọng, Tục Đế dã. 

 Không thị thẩm thật, Chân Đế dã” (Giả là hư vọng, là Tục Đế. Không là

suy xét lẽ chân thật, là Chân Đế).  “Thẩm” (審) là thẩm tra, xem xét nó là

thật, là thực tại. Không là thực tại, Giả là hư vọng. Không là gì? Giả là

gì? Ở chỗ này, phải nói đơn giản cùng quý vị. Giả là nói theo Tướng, 

Không là nói theo Tánh. Vì sao Tướng là giả? Tướng là pháp sanh bởi

nhân duyên; nói cách khác, nó có sanh và diệt. Phàm những gì có sanh

diệt thảy đều là giả, chẳng thật. Thân thể này của chúng ta, kể cả tất cả

động vật, những tế bào trong thân thể đổi mới, thay cũ, sanh diệt trong

từng sát-na, không chỉ là sanh, lão, bệnh, tử. Vì thế, theo cách quan sát

trong Phật pháp, chúng đều là giả, chẳng thật. Thứ thật sự, thật sự bất

sanh bất diệt, đó là thật. Vì thế, thân là giả, tâm cũng là giả, niệm này

khởi lên, niệm kia diệt, tâm ấy là tâm gì? Tâm sanh diệt. Tâm sanh diệt

14 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Bồ Tát Anh Lạc Kinh, còn gọi là Bồ Tát Anh Lạc

Bổn Nghiệp Kinh, có mười bốn quyển, do ngài Trúc Phật Niệm dịch dưới đời Hậu

Tần (Diêu Tần). Kinh giảng về các địa vị Bồ Tát và nhân hạnh như Tam Tụ Tịnh

Nghiệp v.v… Kinh được chia thành tám phẩm như Tập Tụ, Hiền Thánh Danh Tự, 

Hiền Thánh Học Quán… sử dụng rất nhiều danh nghĩa giống như kinh Hoa Nghiêm, 

nên cũng được tông Hoa Nghiêm rất coi trọng. 

 Tập 8

 92

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

là tám thức, năm mươi mốt Tâm Sở, chúng ta gọi nó là vọng tâm, chẳng

phải là chân tâm, mà là vọng tâm. Chân tâm bất sanh bất diệt. Chân thân

là Pháp Thân, cũng là bất sanh bất diệt. 

Chúng  ta hãy  suy  nghĩ  và quan  sát kỹ càng,  tất  cả hết  thảy  các

pháp trong thế gian này, thứ nào là bất sanh bất diệt? Chẳng tìm được

thứ nào! Địa cầu có thành, trụ, hoại, không, vẫn là một pháp sanh diệt. 

Mặt trời sẽ có ngày tiêu mất độ sáng. Toàn thể đại vũ trụ là pháp sanh

diệt, chẳng có gì là bất sanh bất diệt. Do đó, Phật pháp quy nạp hết thảy

các pháp, quy nạp đến mức đơn giản nhất, dễ dàng nhất để dạy kẻ sơ

học, tức là quy nạp thành một trăm pháp. Một trăm pháp là hết thảy các

pháp thế gian và xuất thế gian. Quy nạp thành một trăm pháp sẽ giảng

giải khá dễ dàng. Trong một trăm pháp ấy, chín mươi bốn pháp trước

đều là pháp sanh diệt, đều là giả, đều chẳng thật. Chín mươi bốn pháp

bao gồm tám thức, tám thức là tâm, [nên tám thức] là tâm pháp, năm

mươi mốt pháp là Tâm Sở pháp, tức là tác dụng tâm lý, Sắc pháp là nói

đến  vật  chất, lục  căn,  lục trần.  Trong lục  căn,  Ý  Căn là tâm  pháp, nó

chính là Mạt Na Thức. Do đó, trong lục căn có năm căn thuộc Sắc pháp, 

lục trần là Sắc pháp, sáu [trần] cộng với năm sắc pháp [của Ngũ Căn]

thành mười một loại. Nay chúng ta gọi mười một loại ấy là vật chất. 

Còn  có  một loại gọi  là  Tâm  Bất  Tương Ứng  Hành  Pháp  (Citta-

viprayukta-samśkāra)15, chúng chẳng phải là Tâm pháp, cũng chẳng phải

là Tâm Sở pháp, mà cũng chẳng phải là Sắc pháp, nhưng hư vọng sanh

từ ba thứ pháp ấy (tức là sanh từ Tâm pháp, Tâm Sở pháp và Sắc pháp). 

Người hiện thời gọi chúng là gì? Nói thật ra, chúng là vọng tưởng, thuật

ngữ hiện thời gọi chúng là một thứ khái niệm. Chúng có thật hay không? 

Chẳng có thật, nhưng có chuyện như thế, trọn chẳng có thật; đó là Tâm

Bất Tương Ứng Hành Pháp. Các pháp ấy toàn là giả, toàn bộ chẳng phải

là thật. Nói thật ra, Bất Tương Ứng Hành Pháp là quan niệm sai lầm, là

cảm nhận sai lầm! Pháp chân thật có sáu thứ, gọi là Lục Vô Vi Pháp. 

15 Tâm Bất Tương Ứng Hành Pháp gồm có hai mươi bốn pháp. Các kinh luận giải

thích danh tướng của Tâm Bất Tương Ứng Hành Pháp khác nhau đôi chút, nếu xét

theo Bách Pháp Minh Môn Luận thì Bất Tương Ứng Hành Pháp là Đắc, Mạng Căn, 

Chúng Đồng Phận, Dị Sanh Tánh, Vô Tưởng Định, Diệt Tận Định, Vô Tưởng Báo, 

Danh Thân, Cú Thân, Văn Thân, Sanh, Trụ, Lão, Vô Thường, Lưu Chuyển, Định Dị, 

Tương Ứng,  Thế  Tốc,  Thứ  Đệ,  Thời,  Phương,  Số,  Hòa  Hợp  Tánh,  Bất  Hòa  Hợp

Tánh. 

 Tập 8

 93

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Trong sáu pháp  vô vi16,  năm  món  đầu gọi là  Tương  Tự Vô  Vi,  chẳng

phải là Chân Vô Vi. Vì sao gọi chúng là Vô Vi? Vì chúng chẳng có sanh

diệt. Chẳng hạn như hư không; do chẳng thấy hư không sanh diệt, nên

hư  không  là  pháp vô  vi.  Nó  chẳng  phải  là  pháp  vô  vi  thật  sự;  vì  sao

chẳng  phải  là  pháp  vô  vi  thật  sự?  Nếu  quý  vị thật  sự chứng  quả,  hư

không cũng là bất khả đắc. Có thể thấy là trước khi quý vị thật sự khai

ngộ chứng quả, nó vĩnh viễn có hình trạng như vậy. Sau khi đã thật sự

chứng quả, sẽ khác hẳn. Quý vị thấy trong Chứng Đạo Ca, Vĩnh Gia đại

sư đã nói:  “Giác hậu không không vô đại thiên” (Giác rồi ba cõi rỗng

toang hoang).  “Giác”  là đại triệt đại ngộ, đại thiên thế giới cũng chẳng

có. Vì vậy, giống như thời gian và không gian là những khái niệm sanh

từ sự nhận biết sai lầm của chúng ta, chúng cũng chẳng phải là chân thật. 

Hết thảy các pháp hữu vi là giả, phải nhận thức điều này. Sau khi

đã thật sự nhận thức, sẽ có lợi ích rất to. Vì sao? Quý vị sẽ chẳng sanh

phiền não, giả mà! Quý vị sẽ chẳng coi chúng là thật. Phàm phu ngỡ giả

là thật, rồi khởi phân biệt, chấp trước trong ấy. Hết thảy đấu tranh, phiền

não đều khởi từ đây, tạo nghiệp, chịu báo. Nếu quý vị hiểu chúng là giả, 

sẽ chẳng chấp trước, cũng chẳng tranh giành, quý vị mới có thể buông

xuống vạn duyên. Những gì là thật? Tánh là thật.  “Không”  là nói đến

Tánh. Đừng hiểu Không là chẳng có gì hết, nó có. Đã có, vì sao nói là

Không? Mắt chẳng thấy, tai cũng chẳng nghe, tay cũng chẳng sờ được, 

nhưng  nó  thật  sự có, chỉ đành  phải  dùng  Không  để đại  diện  cho  nó. 

Chẳng hạn như trong kiến thức thông thường hiện thời, chúng ta biết có

điện, điện có tồn tại hay không? Tồn tại! Ở chỗ nào? Căn phòng này chỗ

nào  cũng đều  có điện.  Nếu  quý vị không  tin, quý  vị lấy  radio  loại sử

dụng transistor đặt trong đó, vừa mở máy liền có tiếng vang ra, cho thấy

điện tồn tại. Mắt chúng ta chẳng thấy, tai cũng chẳng nghe thấy, tay cũng

chẳng  sờ trúng, nhưng  nó  tồn  tại,  đành  phải  gọi  nó  là  Không.  Vì  thế, 

đừng nên nói Không có nghĩa là Vô! 

Tâm  Kinh  dạy  chúng  ta:  “Sắc  tức  là Không,  Không tức là Sắc. 

 Sắc chẳng khác Không, Không chẳng khác Sắc” . Sắc là giả sắc. Sắc ở

đây là nói tới Giả, Không ở đây là nói tới Chân. Không là tánh Không, 

Giả do đâu mà có? Từ trong Không biến hiện, từ tánh Không biến hiện

giả tướng. Vì bản tánh của nó là Không, nên tuy biến hiện giả tướng, mà

giả tướng ấy  “đương thể tức Không, liễu bất khả đắc” (Ngay nơi bản thể

16 Sáu pháp Vô Vi là Hư Không Vô Vi, Trạch Diệt Vô Vi, Phi Trạch Diệt Vô Vi, Bất

Động Vô Vi, Tưởng Thọ Diệt Vô Vi và Chân Như Vô Vi. 

 Tập 8

 94

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chính là Không, trọn chẳng thể đạt được); đó là chân tướng, là thật. Ở

đây, Trí Giả đại sư bảo:  “Kim dục khử Tục quy Chân” (Nay muốn bỏ

Tục trở về với Chân). Mục tiêu của người học Phật là phải bỏ Tục Đế, 

cũng  tức  là  phải  bỏ giả tướng  để chứng  đắc  chân  tánh.  Không  chỉ là

Thiền Tông phải minh tâm kiến tánh, mà bất cứ tông nào hay pháp môn

nào,  mục  tiêu  cuối  cùng đều là  minh tâm  kiến  tánh.  Người  niệm  Phật

chúng ta niệm Phật chưa kiến tánh, được gọi là “đới nghiệp vãng sanh”, 

sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới vẫn là minh tâm kiến tánh, chẳng

có ngoại lệ.  “Cố ngôn tùng Giả nhập Không Quán, Giả thị nhập Không

 chi thuyên, tiên tu quán Giả” (Vì thế nói từ Giả nhập Không Quán, Giả

là phương tiện để nhập Không, nên trước hết cần phải quán Giả). Trong

Phật môn, Giả được gọi là “Phật sự”. Phật sự nương vào Giả để kiến lập, 

vì Chân chẳng có hình tượng, chẳng có dấu tích, nên chẳng thể kiến lập. 

Phật thị hiện thân tướng, thị hiện đạo tràng, thị hiện giảng kinh, thuyết

pháp, đều là sự tướng, điều đó được gọi là  “tạ giả tu chân” (nhờ vào giả

để tu chân), quý vị ắt phải ngộ chân tánh từ giả tướng, đó là đúng. Nếu

quý vị chấp trước giả tướng ấy thì sai mất rồi! Chớ nên chấp trước giả

tướng, phải ngộ chân tánh từ giả tướng. Nói cách khác, ngộ Phật Tánh

bất sanh bất diệt từ trong pháp sanh diệt, nó cũng là tự tánh. Ngộ tự tánh

bất sanh bất diệt, đó là chánh xác. Do đó, phương pháp tu hành trong

tông Thiên Thai là thực hiện từ chỗ này, trước hết cần phải quán Giả. 

 “Tri Giả hư vọng, nhi đắc hội Chân” (Biết Giả là hư vọng bèn

thấu hiểu Chân).  “Biết”  là trí huệ, là Quán. Quán là Huệ, chẳng phải là

cảm tình, chẳng phải là phân biệt, chấp trước. Nếu dùng phân biệt, chấp

trước, dùng thức thứ sáu tức ý thức để nghiên cứu, sẽ chẳng gọi là Quán. 

Người ấy dùng Quán, chẳng dùng nghiên cứu, tức là dạy quý vị quyết

định chẳng rơi vào phạm vi ý thức. Phải dùng trí huệ để quan sát, dùng

tâm thanh tịnh để chiếu kiến, như vậy thì mới có thể hiểu chân tướng của

vũ trụ và nhân sinh. Chân tướng là gì?  “Tướng giả, Tánh chân” (Tướng

là giả, Tánh là thật). Đó là chân tướng. Tướng thiên sai vạn biệt, nhưng

Tánh là một. Có thể khế hội chân tướng sự thật này, cách nghĩ, cách nhìn

(cách nhìn là kiến giải), và cách làm của người ấy sẽ tự nhiên giống như

Phật, tự nhiên làm được cái gọi là  “đại từ đại bi phổ độ chúng sanh” . Vì

sao? Tình và vô tình vốn có cùng một Thể với chính mình. Tâm từ bi lưu

lộ gọi là  “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi” .  “Vô duyên”  là chẳng có

điều kiện, công đức trong bản tánh mới có thể hiển lộ.  “Cố ngôn Nhị Đế

 Quán, thử Quán nhược thành, tức chứng Nhất Thiết Trí dã” (Nên nói là

Nhị Đế Quán. Nếu phép Quán ấy thành, liền chứng Nhất Thiết Trí). Nếu

 Tập 8

 95

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tu  thành  phép  Quán ấy,  sẽ hiểu  rõ  ràng,  rành  rẽ bản  thể của  vạn  hữu

trong vũ trụ, thật sự tìm được bản thể luận như các triết gia đã nói. A La

Hán và Bích Chi Phật của Tiểu Thừa đều nhập cảnh giới này! 

Lại  xem  đoạn  thứ hai,  “Thích  Giả Quán” (Giải  thích  về Giả

Quán).  “Tùng Không nhập Giả Quán giả, nhược trụ ư Không, dữ Nhị

 Thừa  hà  dị,  bất  thành  Phật  pháp,  bất  ích  chúng  sanh.  Thị cố quán

 Không, bất trụ ư Không, nhi nhập ư Giả” (Từ Không nhập Giả Quán là

nếu  trụ nơi  Không  thì  có  khác  gì Tiểu  Thừa,  chẳng  thành  Phật  pháp, 

chẳng  lợi  ích  chúng sanh.  Vì  thế,  quán  Không,  nhưng  chẳng  trụ nơi

Không, bèn nhập Giả). Trong phần trước là Không Quán. Không Quán

đã thành tựu, biết vạn pháp như một, vạn pháp là một Thể, chẳng sanh

chấp  trước đối  với hết  thảy  các  pháp,  chỉ nhập  cảnh  giới ấy.  Nếu  trụ

trong cảnh giới ấy, sẽ là Tiểu Thừa. Nếu Bồ Tát tu Quán mà trụ trong

cảnh giới ấy, chẳng khác gì Tiểu Thừa, chúng ta thường nói là  “nhập

 Thiên Chân Niết Bàn” . Thiên (偏) là lệch vào một bên, bên nào? Bên

Không,  lệch  sang  bên  Không,  trụ trong  Không. Trụ trong  Không,  sẽ

chẳng  có lợi ích  gì cho  chúng  sanh.  Vị ấy  chẳng độ chúng  sanh, nên

cũng chẳng thành Phật pháp. Phật pháp là pháp giác ngộ, lệch vào một

bên thì giác ở chỗ nào? Đối với hàng Tiểu Thừa, Phật pháp miễn cưỡng

nói ra một thứ Chánh Giác. So với kẻ bình phàm như chúng ta, các vị ấy

đã thấy một ít chân lý, nhưng chỉ gọi là Chánh Giác, chẳng thể gọi là

Chánh  Đẳng Chánh Giác.  Đẳng  (等) là  bằng với  Phật,  họ (người Tiểu

Thừa) chẳng bằng Phật. Phật thì như thế nào? Phật biết Không, nhưng

chẳng trụ Không, còn Tiểu Thừa trụ Không. Phật đại từ đại bi, lợi ích hết

thảy  chúng  sanh; họ chẳng lợi  ích  chúng  sanh. Do  họ chẳng  lợi ích

chúng sanh, nên chẳng thành Phật pháp. Chư Phật Như Lai chẳng khen

ngợi, chẳng cổ vũ, khích lệ người Tiểu Thừa, mà cổ vũ khích lệ họ hồi

Tiểu  hướng Đại,  từ Không  nhập  Giả. Đã chứng đắc  Không,  từ trong

Không bèn quay lại, lại quay trở vào thế gian. Chẳng vứt bỏ những giả

tướng, mà lợi dụng các giả tướng ấy để giúp đỡ vô lượng vô biên chúng

sanh còn đang chấp trước, giúp họ giác ngộ, đó gọi là  “phổ độ chúng

 sanh”.  Nói theo sự thật, một đằng là bản thể, tánh thể, một đằng là hiện

tượng. Hiện tượng là Giả Hữu, Tánh Thể là Chân Không. 

Hết thảy chúng sanh, nếu chẳng phải là mê bên này, bèn mê bên

kia. Lục đạo phàm phu mê nơi giả tướng, ngỡ giả tướng là thật sự có, 

tâm luôn trụ nơi giả tướng. Do trụ nơi giả tướng, nên phải luân hồi trong

lục đạo. Lục đạo luân hồi là giả tướng. Những vị A La Hán và Bích Chi

Phật của  Tiểu  Thừa  biết  những  tướng ấy  là giả,  nên  chẳng  cần đến

 Tập 8

 96

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chúng.  Chẳng  cần đến  chúng  thì sao? Trụ bên  Không,  trụ bên  tánh

Không. Trong tánh Không, thứ gì cũng chẳng có, tác dụng gì cũng chẳng

có, nên [Tiểu Thừa chỉ trụ trong tánh Không] được gọi là  “tự liễu hán” 

(自了漢: Kẻ chỉ lo giải thoát cho riêng mình). Tuy trụ bên tánh Không, 

nhưng  họ có thấu hiểu  tánh  Không rốt  ráo hay  chăng? Vẫn chưa  thể

hiểu, nên gọi là Thiên Chân Niết Bàn (Niết Bàn lệch về phía Chân Đế). 

Phật và các vị đại Bồ Tát rất cao minh, các Ngài chẳng trụ vào hai bên, 

mà cũng chẳng chấp trước Không, cũng chẳng chấp trước Có, hai bên

Không và Có đều chẳng trụ. Vì vậy, bất đắc dĩ đặt cho điều đó một danh

từ là Trung Đạo. Chẳng lệch về bên nào, đấy mới là thật sự đạt được tác

dụng to lớn của Không và Giả. Không có tác dụng của Không, Giả có

tác dụng của Giả, nên mới có thể phát huy Không và Giả là đức dụng

của  Thể và Tướng đến  mức độ cao  nhất.  Chúng  ta  nói  là đối  với sự

hưởng thụ, hạnh phúc, tự tại, người ấy đều đạt được viên mãn, chứ thiên

lệch thì sẽ chẳng đạt được. 

Chúng  ta đọc đoạn văn  kế tiếp:  “Thị cố quán  Không,  bất  trụ ư

 Không, nhi nhập ư Giả, tri bệnh thức dược, ứng bệnh thọ dược, linh đắc

 phục hành” (Do vậy,  quán  Không  mà chẳng  trụ vào  Không, mà nhập

Giả. Biết bệnh, biết thuốc. Ứng theo căn bệnh để cho thuốc, khiến cho

[người bị bệnh] uống theo, hành theo). Ba câu này vô cùng khó khăn! 

Biết bệnh, biết thuốc là Huệ, [tức là] biết căn bệnh của chính mình, biết

căn bệnh của chúng sanh, biết dùng phương pháp gì để đối trị, đó là trí

huệ. Phương pháp gì có thể trị bệnh của chính mình, phương pháp gì có

thể trị bệnh của chúng sanh, đó gọi là  “biết bệnh, biết thuốc”.  Căn bệnh

của chúng ta đã được hiển lộ chẳng sót qua đức hiệu của Thích Ca Mâu

Ni Phật. Căn bệnh thứ nhất là chẳng có chút xíu tâm từ bi nào, tự tư tự

lợi, đó là cái gốc bệnh của chúng ta. Thứ hai là suy nghĩ loạn xạ. Vì thế, 

Thích Ca Mâu Ni Phật dùng danh hiệu [để đối trị], Thích Ca dịch sang

nghĩa tiếng Hán là Nhân Từ. Đó là loại thuốc một vị, nhằm đối ứng điều

gì? Đối trị căn bệnh thiếu tâm từ bi của chúng ta, trị căn bệnh ấy. Mâu

Ni dịch sang nghĩa tiếng Hán là Tịch Diệt, có nghĩa là thanh tịnh, nhằm

đối trị căn bệnh suy nghĩ loạn xạ của chúng ta. Phật, Bồ Tát chẳng có

danh hiệu, vì chúng sanh bị bệnh mà [chư Phật, Bồ Tát] kiến lập danh

hiệu.  Danh  hiệu  của  các  Ngài  là thuốc.  Quý vị niệm danh  hiệu ấy  sẽ

giống như uống thuốc, sẽ có thể trị lành bệnh. Nhưng quý vị phải biết

đức dụng của danh hiệu ấy! Niệm Thích Ca Mâu Ni Phật nhằm niệm cho

ra tâm từ bi và tâm thanh tịnh của chính mình, bệnh của chúng ta liền

được  chữa  khỏi. Nếu chẳng  hiểu  tác  dụng  của danh  hiệu, hằng ngày

 Tập 8

 97

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

niệm Nam-mô Thích Ca Mâu Ni Phật vẫn vô dụng, vẫn là suy nghĩ loạn

xạ, vẫn là tự tư tự lợi y hệt, như vậy là vô dụng! Vì thế, danh hiệu của

hết thảy chư Phật, Bồ Tát đều là những phương thuốc nhằm đối trị căn

bệnh của chúng sanh. 

 “Ứng bệnh thọ dược” (Ứng theo căn bệnh mà cho thuốc) là quán

cơ, [tức là] quan sát thấy căn cơ mỗi cá nhân khác nhau, chúng ta phải

dùng phương pháp gì để đối trị. Đây chính là Đối Trị Tất Đàn trong Tứ

Tất  Đàn.  Chúng  ta  biết  căn  bệnh  của chính  mình, cũng  biết  rất  nhiều

Phật pháp, nhưng học Phật pháp nhiều năm ngần ấy mà vẫn chẳng dùng

được. Căn bệnh của chúng ta chẳng nhẹ đi, phiền não chẳng giảm thiểu, 

trí huệ chẳng tăng trưởng, vẫn u mê, hồ đồ, đúng, sai, thiện, ác, tà, chánh

đều chẳng hiểu rõ ràng. Phương pháp nhiều ngần ấy, uống theo đúng toa

thuốc mà chẳng thấy công hiệu, vấn đề này hết sức nghiêm trọng. Xét kỹ

những lời dạy răn của cổ đức, suy nghĩ vẫn thấy các Ngài nói rất có lý:

Bản thân chúng ta đã suy tưởng sai lầm! Cổ nhân dạy chúng ta tu hành, 

phải thực hiện từ phước huệ. Tu phước là tu như thế nào? Vì đại chúng

mà làm việc. “Làm việc” trong Phật pháp chính là làm những việc nặng

nhọc  nhằm  phục  vụ đại  chúng,  làm  việc  cho  mọi người. Quý  vị nghĩ

xem: Lục Tổ ở núi Hoàng Mai tám tháng, giã gạo, bửa củi trong xưởng

xay  xát, đó là tu  phước. Làm  việc  thay  cho  thường  trụ,  thay cho  mọi

người, chẳng ngại cực khổ, tu phước đấy nhé! Đồng thời, Ngài tu Huệ, 

Huệ là huệ gì vậy? Huệ là Căn Bản Trí, Căn Bản Trí là vô tri, Bát Nhã

vô tri. Vô tri là Căn Bản Trí, tức là tất cả hết thảy cách nghĩ, cách nhìn

thảy đều buông xuống, khôi phục sự thanh tịnh trong tâm địa. Lục Tổ

nói:  “Vốn chẳng có một vật, nào sợ nhuốm bụi trần” , đó là Căn Bản Trí, 

khôi phục cái tâm thanh tịnh. Bất luận tại gia hay xuất gia, bất luận tu

học tông phái hay pháp môn nào đều nên thực hiện từ chỗ này. 

Đối với Tịnh Tông, đức Phật rất từ bi, đặc biệt dạy rõ cho chúng

ta biết, Ngài nói Tam Phước. Tam Phước là cơ sở tu hành. Tam Phước là

 “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng giết, tu mười

 thiện nghiệp” , tổng cộng gồm mười một câu được kiến lập trên cơ sở

 “hiếu thân, tôn sư” (hiếu thảo cha mẹ, tôn trọng thầy). Nói cách khác, 

học bắt đầu từ đâu? Học từ hiếu thân tôn sư. Hiếu thân tôn sư chẳng làm

được thì từ tâm và mười thiện nghiệp cũng chẳng có, chẳng thể nào có

được. Vì từ tâm, tu mười thiện nghiệp được kiến lập trên cơ sở hiếu thân

tôn sư, làm sao quý vị có thể thành tựu cho được? Chẳng hiếu thuận cha

mẹ, không nghe lời sư trưởng răn dạy, chẳng thể nào có thành tựu! Bất

quá, trước kia có sư đạo, hiện thời rất khó, hiện thời tìm đâu ra thầy? 

 Tập 8

 98

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Tìm thầy chẳng thấy! Thầy cũng chẳng tìm thấy học trò. Học trò chẳng

nghe lời; chẳng nghe lời thì chẳng thể coi là học trò! Học trò phục tùng

thầy một trăm phần trăm thì gọi là học trò. Chẳng nghe lời thầy, chẳng

thể coi là học trò. Vì thế, hiện thời chẳng có sư đạo, đó là điều đáng đau

buồn  cho người trong  thế hệ chúng  ta.  Chẳng  có sư đạo  thì hiếu đạo

cũng chẳng có. Vì trong sự giáo học xưa kia, dạy quý vị tôn sư, nghe lời

thầy răn dạy là trách nhiệm của cha mẹ. Cha mẹ dạy quý vị tôn sư trọng

đạo, thầy dạy quý vị hiếu thuận cha mẹ, đôi bên giúp nhau dạy dỗ. Nói

chung, cha mẹ chẳng thể nói: “Mày là con tao, phải biết hiếu thuận với

tao”. Con hỏi: “Vì sao con phải hiếu thuận với cha mẹ?” Nghẹn họng

luôn! Thầy cũng chẳng thể nói: “Ta là thầy của các trò, các trò phải tôn

trọng ta”, lời ấy cũng chẳng thể thốt ra được! Vì thế, [những điều ấy]

đều phải do bên thứ ba nói. Cha mẹ hiện thời chẳng dạy quý vị tôn sư

trọng đạo, thầy cũng chẳng dạy quý vị hiếu thuận cha mẹ, toàn thể cơ sở

đã mất tiêu rồi, bị hủy hoại rồi. Đó là chỗ bi ai của người trong thế hệ

này. Nói cách khác, đó là nguồn gốc căn bệnh! 

Đã tìm được gốc bệnh thì mới biết đúng bệnh, làm thế nào để cứu

chữa? Chúng ta làm bên thứ ba, chúng ta khuyên họ hiếu thuận cha mẹ, 

khuyên họ tôn sư trọng đạo: Quý vị học với vị thầy nào, hãy nghe lời vị

thầy ấy. Trong một đời này, quý vị theo  một vị thầy chẳng thể ít hơn

năm năm. Nói thật ra, hạn độ thấp nhất phải nên là mười năm. Mười năm

theo một thầy sẽ có thành tựu, nghe một vị thầy chỉ dạy. Quý vị nghe hai

người dạy dỗ, sẽ có hai ý kiến, [trở thành] hai con đường. Quý vị thân

cận ba vị thầy sẽ là đường ngã ba. Thân cận bốn vị thầy là ngã tư, chẳng

biết học điều gì mới nên! Vị thầy này nói phương pháp này tốt, vị thầy

kia nói phương pháp nọ hay, khiến cho quý vị chẳng biết theo đường lối

nào,  chẳng  có cách  nào  tu  tập!  Do đó,  theo  một  vị thầy  là theo  một

đường lối. Vì sao chúng ta thân cận thiện tri thức? Thiện tri thức nhất

định dạy: “Quý vị chỉ có thể nghe theo ta. Ngoài ta ra, bất luận kẻ nào

cũng chẳng thể nghe!” [Nói như vậy] nhằm ban cho quý vị một đường

lối để noi theo. Quý vị lại nghe người khác giảng, sẽ là hai con đường! 

Không chỉ là hai con đường, mà sợ rằng người khác giảng khác với thầy, 

quý vị quay về vặn vẹo thầy: “Thưa thầy! Thầy nói như thế này, người

kia nói như thế nọ?” Vẫn là trò cùng thầy hai bên ồn ào, ầm ĩ, thành ra

thể thống gì nữa? 

Vì lẽ đó, từ xưa tới nay, quý vị đọc Cao Tăng Truyện hay Cư Sĩ

Truyện, thấy người ta học Phật hoặc học pháp thế gian đều theo một vị

thầy. Học theo lời lẽ của một nhà, đó gọi là sư thừa! Đó là  “ứng bệnh

 Tập 8

 99

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 thọ dược” (thuận  theo  đúng  bệnh  mà  cho  thuốc),  bảo  cho  kẻ ấy  biết

phương pháp. Tiếp đó là nói  “linh đắc phục hành” , nghĩa là phải cổ vũ, 

khích lệ khiến cho kẻ ấy nghiêm túc làm theo thì mới có thể đạt được

hiệu quả, mới có thể thành tựu.  “Thị cố tùng Không nhập Giả Quán, nhi

 ngôn  bình đẳng  giả,  vọng  tiền  xưng  bình đẳng,  tiền  phá  Giả dụng

 Không,  kim  phá  Không  dụng  Giả.  Phá  dụng  ký  quân,  cố ngôn  Bình

 Đẳng Quán. Thử Quán thành thời, chứng Đạo Chủng Trí” (Vì thế, từ

Không  nhập  Giả Quán,  nhưng  nói  là “bình đẳng”  là do đối ứng  với

những điều trước đó mà nói là “bình đẳng”. Trong phần trước, để phá

Giả bèn dùng Không, nay để phá Không bèn dùng Giả. Phá và dùng đã

quân bằng, nên nói là Bình Đẳng Quán. Khi phép Quán này thành tựu, 

bèn chứng Đạo Chủng Trí). Đạo Chủng Trí là sở chứng của Đại Thừa

Bồ Tát. Điều quan trọng nhất trong đoạn này là  “tri bệnh thức dược, ứng

 bệnh thọ dược, linh đắc phục hành” (biết bệnh, biết thuốc, ứng theo căn

bệnh mà cho thuốc, khiến cho người ấy uống vào, hành theo). Ba câu ấy

vô cùng trọng yếu! Trong lời chú giải của tôn giả Tứ Minh cũng có nói tỉ

mỉ, chư vị tự đọc sẽ biết. 

Chúng ta lại xem đoạn tiếp theo trong trang bốn mươi sáu. Xem

phần  Thích  Trung  Quán  (giải  thích  về Trung Quán).  “Nhị Không  vi

 phương  tiện  giả,  sơ  quán  Không  sanh  tử,  thứ quán  Không  Niết  Bàn” 

(Nhị Không làm phương tiện: Trước hết là quán Không sanh tử, rồi quán


Không Niết Bàn). Hai loại Quán này có công đức lợi ích chẳng thể nghĩ

bàn. Phép Quán đầu tiên là quán Giả, có thể liễu sanh tử, biết sanh tử

trọn chẳng  thể được. Kế đó là Quán  Không, Niết  Bàn vốn  cũng  trọn

chẳng thể được. Niết Bàn là do sanh tử mà kiến lập, chẳng có sanh tử thì

lấy đâu ra Niết Bàn? Hai thứ ấy được kiến lập tương đối, chẳng có bên

này thì bên kia cũng chẳng có. Đây là giảng rõ vì sao Phật và Bồ Tát

chẳng trụ trong sanh tử, chẳng trụ trong Niết Bàn, đôi bên đều chẳng có! 

 “Thử chi Nhị Không, vi song giá chi phương tiện” (Hai thứ Không ấy

chính là phương tiện nhằm ngăn dứt quan niệm có hai bên), có thể thấy

đây là phương tiện môn.  “Thử chi nhị dụng, vi song chiếu chi phương

 tiện” (Hai tác dụng ấy chính là phương tiện để cùng chiếu cả hai bên). 

 “Song giá” (雙遮) là hai bên đều rời khỏi, hai bên sanh tử và Niết Bàn

đều chẳng trụ.  “Song chiếu” (雙照) là hai bên sanh tử và Niết Bàn đều

cùng dùng, ta đồng thời đều dùng. Giống như trong kinh Phật đã nói:

 “Độ vô lượng vô biên chúng sanh” , đó là dùng Giả . “Nhi thật vô chúng

 sanh đắc độ giả” (Nhưng thật sự chẳng có chúng sanh đắc độ), đó là

dùng  Không.  Các Ngài dùng  cả hai bên,  nên  mới  thành  tựu công đức

 Tập 8

 100

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

viên mãn chẳng thể nghĩ bàn. Đó là phương tiện Song Chiếu.  “Tâm tâm

 quy thú nhập Tát Bà Nhã hải” (Tâm luôn quy hướng về biển Nhất Thiết

Chủng Trí), Tát Bà Nhã (Sarvajñā) là tiếng Phạn, dịch nghĩa sang tiếng

Hán là Nhất Thiết Chủng Trí. Quả đức Như Lai trí huệ viên mãn, sánh ví

như biển cả, dùng chữ Biển nhằm hình dung sự sâu rộng.  “Song chiếu

 Nhị Đế dã, thử quán thành thời, chứng Nhất Thiết Chủng Trí, thị vi Thứ

 Đệ Tam Quán dã” (Cùng chiếu cả Chân Đế và Tục Đế. Khi phép Quán

này  thành  tựu,  bèn  chứng  Nhất  Thiết  Chủng  Trí, đó là Thứ Đệ Tam

Quán). Đó là sở chứng nơi  quả địa  của Phật. Đây  là giảng  về Không

Quán. Trong chú giải có mấy câu, chúng ta đọc một lượt. Nơi trang bốn

mươi bảy, dòng thứ nhất, chúng ta xem từ đó.  “Trung Đạo chi quán, đế

 quán bất nhị” (Phép quán Trung Đạo, quán bất nhị chắc thật), Đế là Đế

Thật (諦實), tức là nghiêm túc tu học.  “Hoặc Trí nhất như” (Hoặc và Trí

giống như nhau). Hoặc (惑) là vô minh, phiền não; Trí là trí huệ Bát Nhã. 

Tướng khác nhau! Tướng của phiền não và Bồ Đề khác nhau, tướng của

ngu si và thông minh khác nhau, nhưng Thể giống nhau. Thể đã là giống

nhau, trên thực tế chúng là một, nhưng một đằng là giác, một đằng là

mê. Nói thật ra, giác và mê cũng trọn chẳng thể được. Ý nghĩa này càng

giảng càng sâu, càng giảng càng huyền, chẳng dễ hiểu cho lắm, nhưng

đó là chân tướng sự thật.  “Tam Quán viên dung, thị vô tác hạnh, cố đắc

 tự nhiên nhập Tát Bà Nhã. Thử Quán chi quả, danh Nhất Thiết Chủng

 Trí, vị tại Sơ Địa” (Tam Quán viên dung, là hạnh vô tác, nên tự nhiên

nhập vào Tát Bà Nhã. Quả của phép Quán này được gọi là Nhất Thiết

Chủng Trí, thuộc vào địa vị Sơ Địa). Sơ Địa của Biệt Giáo và Sơ Trụ của

Viên Giáo. Kể từ các địa vị ấy, Đại Thừa Phật pháp gọi sự tu hành của

họ là  “vô công dụng đạo” . Vì sao? Hoàn toàn chẳng dùng tâm ý thức, lìa

khỏi hết thảy phân biệt, chấp trước, khởi tâm động niệm đều chẳng có. 

Từ đó về sau, bốn mươi mốt phẩm vô minh tự nhiên đoạn trừ, chẳng còn

khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm là phiền não. Do đó, địa vị này

là Niệm Bất Thoái, địa vị kể từ Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên. 

Những điều vừa nói trên đây đều là Thứ Đệ Tam Quán. Loại sau

đó là đối với người căn tánh hết sức nhạy bén, chẳng cần theo thứ tự, 

nhất tâm bèn tam quán, thành tựu nhanh chóng.  “Nhất Tâm Tam Quán, 

 tư nãi xứng tánh nhi quán, tuyệt đãi nhi chiếu, cái nhất thiết pháp, vô phi

 tam đức, như Y tự tam điểm” (Nhất Tâm Tam Quán chính là xứng tánh

để quán, dứt bặt đối đãi mà chiếu soi, bởi lẽ hết thảy các pháp, không gì

chẳng phải là ba đức, như ba chấm trong chữ Y). Đây là  một chữ cái

 Tập 8

 101



 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

trong tiếng Phạn Ấn Độ, cách viết chữ cái ấy là ba chấm ( ), phát âm là

Y, là một trong bốn mươi hai chữ cái của tiếng Phạn.  “Tam bất cô lập, 

 nhất nhất viên cụ, cử nhất tức tam, nãi dĩ Tam Đức nhi vi Tam Đế” (Ba

điều ấy chẳng cô lập, mỗi một điều đều đầy đủ trọn vẹn. Nêu lên một

điều chính là ba, tức là dùng Tam Đức để thành Tam Đế). Chúng ta chỉ

xem mấy câu này. Vì sao có Nhất Tâm Tam Quán? Nhất Tâm Tam Quán

được kiến lập trên lý luận như thế nào? Nói thật ra, tự tánh là viên dung, 

trong tự tánh chẳng có giới hạn. Chúng ta chia nó thành từng tầng cấp là

vì chúng ta mê quá sâu, do mê mà phân chia. Nói theo tự tánh, há có

tầng cấp nào để noi theo? Đó là căn cứ lý luận của Nhất Tâm Tam Quán. 

Vì vậy, Nhất Tâm Tam Quán là xứng tánh khởi tu, toàn thể tu là tánh. Ở

đây, đã giải thích là  “xứng tánh để quán”. 

 “Tuyệt đãi nhi chiếu” (Dứt bặt đối đãi để chiếu),  “đối đãi” (對待)

tức là tương đối. Phàm phu chúng ta mê muội đã lâu, tập khí quá sâu, 

khởi tâm động niệm đều vướng nơi tương đối. Ông Ái Nhân Tư Thản

(Albert  Einstein)  lập  ra  thuyết  Tương  Đối  Luận  (general  theory  of

relativity), chúng ta sống trong không gian tương đối, trong một thế giới

tương đối, chỉ cần khởi lên một ý niệm, nhất định sẽ có một ý niệm khác

đối nghịch. Chúng ta nghĩ đến cái lớn thì tương phản với cái lớn là một

cái bé. Nghĩ đến dài sẽ có cái tương phản với dài là ngắn. Nghĩ đến ta sẽ

có cái đối lập với ta là người khác, luôn luôn là tương đối!  “Tuyệt đãi” 

là lìa khỏi tương đối. Do lìa khỏi tương đối, nên bất đắc dĩ miễn cưỡng

gọi  là  “nhất  tâm”.  Nói  thật  ra, hễ là “nhất”  thì đối  lập  với  một  sẽ là

nhiều, nên thật sự là bất đắc dĩ mới nói [như vậy]. Nếu nói lời thật với

quý vị sẽ là  “ngôn ngữ dứt bặt, tâm hành xứ diệt” ,  “mở miệng liền trật, 

 động niệm đã sai” , đạt tới tuyệt đãi! Tuyệt đãi thì không chỉ là chẳng thể

mở miệng, mà dấy lên ý niệm cũng chẳng được! Thật sự đạt đến cảnh

giới ấy, quý  vị nghĩ xem:  Tâm  thanh  tịnh,  trong  tâm  chẳng  sanh  một

niệm.  Cái  tâm  “một  niệm chẳng  sanh”  là thanh  tịnh,  tâm  là định,  tự

nhiên có thể chiếu khắp hư không pháp giới, tự nhiên có thể chiếu quá

khứ lẫn vị lai. Chúng ta nói là  “thần thông” , thật ra đó là bản năng, tức

năng lực vốn sẵn có. Quá khứ, hiện tại, cõi này, phương khác, chẳng có

gì không hiểu rõ. Chỉ cần quý vị có thể ngưng dứt hết thảy phân biệt, 

chấp trước và khởi tâm động niệm, năng lực ấy liền hiện tiền. Chuyện

này phải luyện tập, công phu ấy là phải làm như thế nào để ngưng dứt

tập khí từ vô thỉ kiếp tới nay. 

 “Cái  nhất  thiết  pháp,  vô  phi  Tam  Đức” (Ấy  là vì hết  thảy các

pháp, không gì chẳng phải là ba đức): Hết thảy các pháp thế gian và xuất

 Tập 8

 102

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thế gian, không gì chẳng phải là Pháp Thân, không gì chẳng phải là Bát

Nhã, không gì chẳng phải là Giải Thoát. Nay chúng ta gọi Giải Thoát là

 “tự do tự tại, chẳng bị ràng buộc” , đúng là pháp nào cũng đều là như

vậy. Tiếp đó, nêu tỷ dụ. Đại sư dùng ba chấm [trong chữ Y của tiếng

Phạn] để tỷ dụ Tam Đức. Hễ nói tới Pháp Thân, tất nhiên có Bát Nhã và

Giải Thoát. Nói tới Bát Nhã, nhất định có Pháp Thân và Giải Thoát. Một

chính là ba, ba chính là một. Chẳng thể nói trơ trọi một đức nào trong

Tam Đức, chẳng thể nào! Hễ có một, sẽ nhất định có cả ba. Do đó nói:

 “Nhất nhất viên cụ” (Mỗi một điều đều đầy đủ trọn vẹn), Viên (圓) là

viên mãn, Cụ (具) là trọn đủ. Pháp Thân trọn đủ viên mãn Bát Nhã và

Giải Thoát. Giải Thoát trọn đủ viên mãn Pháp Thân và Bát Nhã. Nêu lên

một, bèn chính là ba. Đấy chính là dùng Tam Đức để làm Tam Đế. Tam

Đế (Không, Giả, Trung) là cảnh giới được quán bởi chúng ta. Tiếp theo

đó, sách viết:  “Tức ư nhất tâm, nhi tu Tam Quán, thử chi quán pháp, 

 Năng  Sở song  tuyệt” (Liền  từ ngay  trong  nhất  tâm  mà tu  Tam  Quán. 

Trong  pháp  quán  này,  Năng  và Sở cùng  mất).  Nay  chúng  ta dùng

phương pháp gì để tu pháp Quán này? Thưa cùng quý vị, Đại Kinh đã

nói:  “Phát Bồ Đề tâm, một mực chuyên niệm” , nói thật ra, đó là Nhất

Tâm Tam Quán. Khi đó, tùy thuộc quý vị dùng cái tâm nào? Nếu tâm

quý vị thật sự chuyên nhất, khi ta niệm một câu Phật hiệu, chẳng khởi

tâm,  không  động  niệm,  chẳng  phân  biệt,  không  chấp  trước. Niệm  câu

Phật hiệu rành mạch, từng chữ phân minh, từ trong tâm sanh ra, niệm ra

đằng miệng, nghe lọt vào tai, đó là Nhất Tâm Tam Quán. Nếu khởi tâm

động niệm, ta niệm Phật thì hôm nay phải niệm một vạn câu hay hôm

nay ta phải niệm năm ngàn câu, đó là Thứ Đệ Tam Quán, vì sao? Quý vị

đã khởi tâm động niệm. Thứ Đệ và Nhất Tâm, chính mình phải phân biệt

thật rõ ràng! 

Người tu Nhất Tâm Tam Quán trong cuộc sống hằng ngày, xử sự, 

đãi người, tiếp  vật, đều  phải  học  chẳng  khởi  tâm,  không động  niệm, 

chẳng phân biệt, không chấp trước, vĩnh viễn gìn giữ tâm địa thanh tịnh

quang  minh. Khi  người  khác đến,  chúng  ta đối đãi  với người ấy  bèn

thuận  theo  sự chấp  trước của người ấy  mà chấp  trước, thuận  theo  sự

phân biệt của người ấy mà phân biệt. Đó là Thể Dụng như như. Trong tự

tánh  chẳng  có  phân  biệt, chấp  trước, đó là dùng  Không.  Chính  mình

dùng Không, nhưng đối với người khác, để đối đãi với họ bèn dùng Giả. 

Hai bên Không và Giả đều dùng, song chiếu, song giá ngay trong một

niệm.  Vì lẽ đó,  Quán  Kinh đã giảng  rõ tỉ mỉ lý luận  và phương  pháp

niệm Phật. À! Hôm nay chúng tôi giảng đến chỗ này! 

 Tập 8

 103

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Tập 9

Xin mở kinh bổn, trang bốn mươi tám, dòng thứ hai. Đây là dựa

theo Đại Trí Độ Luận để giải thích Nhất Tâm Tam Quán:

 “Nhất Tâm Tam Quán giả, thử xuất Thích Luận. Luận vân, Tam

 Trí  thật  tại  nhất  tâm  trung đắc.  Chỉ nhất  quán  nhi  tam  quán,  quán  ư

 Nhất Đế nhi Tam Đế. Cố danh Nhất Tâm Tam Quán, loại như nhất tâm, 

 nhi hữu sanh, trụ, diệt, như thử tam tướng, tại nhất tâm trung. Thử quán

 thành thời, chứng nhất tâm tam trí, diệc danh Nhất Thiết Chủng Trí, tịch

 diệt  tướng,  chủng  chủng  hành, loại, tướng  mạo,  giai  tri  dã.  Tịch  diệt

 tướng giả, thị song vong chi lực. Chủng chủng hành loại tướng mạo giai

 tri giả, song chiếu chi lực dã” (Nhất Tâm Tam Quán xuất phát từ Thích

Luận. Luận dạy: “Thật ra, Tam Trí do từ nhất tâm mà đắc. Chỉ là một

phép Quán mà thành Tam Quán, quán nơi một Đế mà trọn Tam Đế. Vì

vậy, gọi là Nhất Tâm Tam Quán”. Giống như nhất tâm mà có ba tướng

là sanh, trụ, diệt như thế trong nhất tâm. Khi phép Quán này thành, sẽ

chứng nhất tâm tam trí, còn gọi là Nhất Thiết Chủng Trí, tướng tịch diệt, 

các thứ hạnh loại, tướng mạo đều biết. Tướng tịch diệt là do sức song

vong. Các thứ hành loại, tướng mạo đều biết là do sức của song chiếu

vậy). Đoạn văn này do Long Thọ Bồ Tát giảng trong Đại Trí Độ Luận. 

Nhất  Tâm  Tam  Quán  là  pháp  môn  cũng  như  phương  pháp  tu  học  thù

thắng nhất; nhưng trước hết, phải biết Thật Tướng của vũ trụ và nhân

sinh thì mới có thể khởi lên Nhất Tâm Tam Quán. Trong đoạn này, cuối

cùng đã nói rất rõ ràng, cũng là nhằm giải thích vì sao người ấy có thể

thành tựu ba trí. [Ba trí] là Nhất Thiết Trí, Đạo Chủng Trí, và Nhất Thiết

Chủng Trí. Nói cách khác, trí huệ Bát Nhã trong bản tánh đã thấu lộ viên

mãn. Vì tâm pháp và sắc pháp, nay chúng ta gọi là tinh thần và vật chất, 

cho đến toàn thể hư không pháp giới, đều từ nhất tâm biến hiện. Đó là sự

thật, mà cũng là căn cứ lý luận của Nhất Tâm Tam Quán. Nói thật ra, 

tâm chỉ là một, há có tam tâm, nhị ý? Tam tâm, nhị ý là hư vọng. Cớ sao

biến thành hư vọng? Do có phân biệt, chấp trước. Hễ khởi lên phân biệt, 

chấp trước, sẽ biến thành vô lượng vô biên. Lìa khỏi hết thảy phân biệt, 

chấp trước, tâm ấy là nhất tâm. Nhất tâm trọn đủ hết thảy các pháp; Tam

Đế và Tam Quán là hết thảy các pháp được cô đọng lại. 

Tam Quán (Không Quán, Giả Quán, Trung Quán) là Năng Quán

(chủ thể thực hiện sự quán tưởng), Tam Đế (Chân Đế, Tục Đế và Đệ

Nhất Nghĩa Đế) là Sở Quán (đối tượng được quán), Năng và Sở là một, 

không hai. Nói đơn giản, tâm Năng Quán là tâm thanh tịnh. Tâm thanh

 Tập 9

 104

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tịnh là tướng tịch diệt, có tác dụng Chiếu Kiến. Đoạn văn này đã giảng ý

nghĩa ấy rất viên mãn, nói rất hay, nhưng kinh văn rất ngắn.  “Tịch diệt

 tướng giả, thị song vong chi lực” (Tướng tịch diệt là do sức của song

vong),  “vong” (亡) là lìa khỏi, mà cũng là  “chân tâm lý thể chẳng lập

 một pháp”.  Lục Tổ nói  “vốn chẳng có một vật” , đó là chân tâm. Chân

tâm là nhất tâm. Hễ có một vật, sẽ chẳng phải là chân tâm, mà biến thành

vọng tâm. Vì vậy, trong chân tâm chẳng thể có mảy may vật gì trong ấy. 

Chân, giả, tà, chánh, đúng, sai, thiện, ác đều là Nhị. Nay chúng ta nói

 “song” (雙) là tương đối. Nếu triệt để lìa khỏi [tương đối] thì sau đó, hết

thảy các pháp thế gian và xuất thế gian không gì chẳng biết, không gì

chẳng thể. Điều này được diễn tả là  “chủng chủng hành, loại, tướng mạo

 giai tri” (các thứ hành, loại, tướng mạo17 đều biết). Vì sao đều biết? Do

tâm  thanh  tịnh  khởi  tác  dụng  giác  chiếu,  đó  là  Chiếu  Kiến. Điều  này

nhằm phân biệt rõ: Chẳng phải là tình kiến, mà là Chiếu Kiến. 

Thật ra, Nhất Tâm Tam Quán là pháp tu của bậc thượng thượng

căn,  kẻ bình  phàm  chẳng  có  cách  nào  tu  tập pháp  này được.  Kẻ bình

phàm chỉ đành nương theo Thứ Đệ Tam Quán để tu tập; [Nhất Tâm Tam

Quán] dành  cho  bậc  thượng  thượng  căn.  Trong  pháp  môn  Tịnh  Tông, 

Đại Kinh dạy  “phát Bồ Đề tâm, một mực chuyên niệm” ; thưa cùng quý

vị,  “một mực xưng niệm”  là Nhất Tâm Tam Quán. Vì sao? Vì cái tâm

năng niệm là Thỉ Giác, Phật hiệu được niệm là Bổn Giác; Thỉ Giác và

Bổn Giác đều trọn đủ viên mãn Tam Đế và Tam Quán, những kẻ niệm

Phật bình phàm như chúng ta chẳng biết chuyện này! Vì lẽ đó, không

riêng gì các vị tổ sư đại đức từ xưa đã tán thán Trì Danh niệm Phật, mà

chư Phật, Bồ Tát cũng đều tán thán. Ai cũng đều có thể tu, nhưng chẳng

biết pháp được tu ấy chính là pháp môn viên mãn rốt ráo. Dẫu hoàn toàn

chẳng thông đạt giáo lý, chỉ cần có thể thật thà niệm Phật, niệm đến lúc

kha khá  sẽ đắc  Định.  Niệm  đến khi  phiền não  chẳng  thể dấy  lên hiện

hành, sẽ thành tựu Niệm Phật tam-muội; bất tri bất giác tự nhiên thành

tựu tam-muội, chẳng cần quyết ý tu tập. Đó gọi là  “nước chảy thành khe

 suối” ,  tự nhiên  thành  tựu.  Sau  khi  thành  tựu  tam-muội,  vẫn  tiếp  tục

niệm, niệm đến một mức độ kha khá, sẽ hoát nhiên khai ngộ, giống như

Đại  Thế Chí  Bồ Tát  đã  dạy:  “Bất  giả phương  tiện,  tự đắc  tâm  khai” 

17 “Hành, loại, tướng mạo” là cách phân chia chúng sanh trên hai phương diện tâm

thức và sắc thân theo cách diễn giảng trong Đại Trí Độ Luận. Hành là ý hành (có thể

hiểu thô thiển là tâm tư, ý tưởng, quan niệm, yêu ghét, ý niệm… của chúng sanh). 

Loại là chủng loại, “tướng mạo” là hình dáng. 

 Tập 9

 105

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

(Chẳng nhờ vào phương tiện mà tâm được mở mang). Tâm khai bèn kiến

tánh, Nhất Tâm Tam Quán liền đạt được, liền viên mãn. Vì vậy, pháp

môn này đúng là chẳng thể nghĩ bàn, vượt trỗi hết thảy các pháp môn. 

Tu tập dễ, thành công cao! Nói thông thường, Nhất Tâm Tam Quán là sự

chứng đắc viên đốn của Bồ Tát và Phật, nào ngờ lũ phàm phu chúng ta

cũng có thể tu pháp môn viên mãn, rốt ráo dường ấy. Vì lẽ đó, sau khi

chư vị đọc bộ kinh này, biết chân tướng sự thật này, chúng ta mới chịu

khăng  khăng  một  mực  thật  thà  niệm  Phật.  Đối  với  người  tu  Tịnh  Độ

chúng ta, bản kinh này có cống hiến lớn nhất, dạy chúng ta hãy khăng

khăng thật thà niệm Phật. 

Chúng  ta  lại  lật  qua  xem  trang  năm  mươi,  dòng  thứ ba  đếm  từ

dưới lên:  “Thử Quán vi diệu, tức nhất nhi tam, tức tam nhi nhất. Nhất

 quán,  nhất  thiết  quán.  Nhất  thiết  quán,  nhất  quán.  Phi  nhất,  phi  nhất

 thiết. Như thử chi quán, nhiếp nhất thiết quán dã” (Phép Quán này vi

diệu, một chính là ba, tuy ba mà một. Quán một là quán hết thảy, quán

hết thảy chính là quán một. Chẳng phải là một, chẳng phải là hết thảy. 

Phép Quán như thế gồm trọn hết thảy các phép Quán). Nói thật ra, câu

này đã nói theo kinh Hoa Nghiêm,  “một chính là hết thảy, hết thảy chính

 là một, một chính là vô lượng, vô lượng chính là một” , có ý nghĩa ấy. Vì

lẽ đó, cổ đức xưng tụng một câu Di Đà là  “vạn đức hồng danh”.  Vạn là

hết thảy, là vô lượng, bốn chữ A Di Đà Phật là một. Trong một có vô

lượng, vô lượng là một, toàn bộ đều kết quy vào danh hiệu. Nếu xét theo

ý nghĩa rõ rệt của kinh này thì  “một”  là nói đến Nhất Tâm Tam Quán, 

 “hết thảy”  là mười sáu phép Quán được giảng trong kinh này. Mỗi phép

Quán  trọn đủ mười sáu  phép  Quán,  mười  sáu  phép  Quán  có thể dung

nhiếp trong một phép Quán. Bất cứ phép Quán nào trong mười sáu phép

Quán đều trọn đủ mười lăm phép Quán kia, chẳng có điều nào là ngoại

lệ! Trong mười sáu phép Quán, thực hiện dễ dàng nhất là phép Quán thứ

mười  sáu  dạy  về Trì  Danh  niệm  Phật, nói  chung, chúng  ta [tu  tập  trì

danh niệm Phật] chẳng gặp vấn đề gì! Mỗi phép Quán đều nhiếp trọn

vẹn mười lăm phép Quán kia. Vì vậy, quý vị quán Vô Lượng Thọ Phật

thì cũng nhiếp mười lăm phép Quán kia. Quý vị quán Nhật Quán, quán

Thủy  Quán,  cũng nhiếp mười  lăm  phép  Quán  kia,  nhưng  các  phương

pháp Quán ấy rất khó thành tựu, vì cảnh vi tế, tâm chúng ta thô lậu, quán

chẳng  thành tựu.  Đối  với  phương  pháp  Trì  Danh  này,  tâm  thô  cũng

chẳng sao cả, vẫn có thể dụng công, vẫn có thể đắc lực, vẫn đầy đủ mười

lăm phép Quán kia y hệt. Đó gọi là  “một tu, hết thảy tu; hết thảy tu, một

 tu”. 

 Tập 9

 106

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Chúng ta đã hiểu rõ ràng đạo lý này, chẳng còn nghi hoặc. Vì thế, 

[trong pháp môn] niệm Phật thường nói:  “Chẳng hoài nghi, chẳng gián

 đoạn, chẳng xen tạp” . Đối với chuyện chẳng hoài nghi thì do chẳng hiểu

rõ bèn có hoài nghi. Tự nói “chẳng hoài nghi”, nhưng nói thật ra, chính

mình thật sự hoài nghi, chưa hiểu rõ ràng. Nếu thật sự chẳng hoài nghi, 

bản thân người ấy nhất định sẽ khăng khăng một mực tu tập, hành trì. 

Nếu chính kẻ ấy vẫn chẳng chịu hành, có thể thấy là kẻ ấy vẫn chưa hiểu

rõ, chắc chắn là hoài nghi! Đối với chuyện này, học theo cách nói ngoài

miệng của  kẻ khác dễ dàng,  nhưng  nếu  muốn  lý  giải  nghĩa  chân  thật

trong ngôn ngữ sẽ chẳng dễ! Kinh điển toàn là lời lẽ của Phật, chúng ta

niệm niệm học hiểu những lời lẽ ấy, nhưng trong bài kệ Khai Kinh có

câu  “nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa” , mấy ai biết nghĩa chân thật

ấy? Khó lắm! Ý nghĩa của tôi quý vị chẳng biết, ý nghĩa của quý vị tôi

chẳng biết, làm sao biết ý nghĩa chân thật của Như Lai? Nhưng kinh dạy

chúng ta nguyên tắc sau đây, [nương theo nguyên tắc ấy], chúng ta có

thể hiểu nghĩa chân thật của Như Lai, mà cũng biết tâm ý của hết thảy

chúng sanh. Chỉ cần tâm quý vị thanh tịnh thì sẽ biết. Vì hết thảy các

pháp thế gian và xuất thế gian đều sanh từ tâm thanh tịnh. Tâm sanh thì

mọi pháp sanh. Nếu quý vị tìm được chân tâm, chân tâm khởi tác dụng, 

tận hư không khắp pháp giới quý vị đều biết. Vì thế, kinh Vô Lượng Thọ

nói người trong Tây Phương Cực Lạc thế giới ai nấy đều có năng lực sau

đây:  Hết  thảy  chúng  sanh  trong  mười  phương thế giới  trong tâm  nghĩ

tưởng điều gì họ đều biết. Phàm phu chúng ta thấy [năng lực ấy] là thần

thông, thần thông ấy do đâu mà có? Từ tâm thanh tịnh mà có. Vì thế, 

chư  vị đồng  tu  phải  biết:  Toàn  thể cương  lãnh  và  nguyên  tắc  tu  hành

được giảng trong Phật pháp là tâm thanh tịnh; không đổ công dốc sức

nơi đó thì trật mất rồi! 

Tiếp theo đó là giải thích chữ Vô Lượng Thọ. Đây là đoạn chủ

yếu  nhất  trong  đề mục  bộ kinh  này,  [hãy  xem]  trang  năm  mươi  mốt, 

dòng thứ năm từ dưới đếm lên.  “Tứ thích Vô Lượng Thọ, chánh thị Tam

 Quán  sở quán  cảnh  dã.  Tiền  minh  Tam  Quán,  thả dĩ  Tam  Đức,  Tam

 Nhân, nhi vị đế cảnh. Cái thị sở quán dung tức, dụng hiển năng quán

 tuyệt diệu. Tu tri tánh trung Tam Đức, Thể thị chư Phật tam thân, tức

 thử Tam Đức tam thân, vi ngã Nhất Tâm Tam Quán, diệc khả Di Đà tam

 thân, dĩ vi Pháp Thân, ngã chi Tam Quán, dĩ vi Bát Nhã. Quán thành

 kiến Phật, tức thị Giải Thoát” (Bốn là giải thích từ ngữ Vô Lượng Thọ, 

đó chính là cảnh được quán bởi Tam Quán. Tam Quán như đã được nói

trong phần trước, lại còn lấy Tam Đức và Tam Nhân làm cảnh để quán

 Tập 9

 107

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chắc thật. Ấy là vì cảnh được quán dung thông, chính là lẫn nhau, dùng

điều đó để hiển thị sự tuyệt diệt của Năng Quán. Cần phải biết Thể của

Tam Đức trong Tánh là ba thân của chư Phật, dùng ngay Tam Đức và

Tam Thân làm Nhất Tâm Tam Quán của ta. Cũng có thể lấy ba thân của

Phật Di Đà làm Pháp Thân, lấy Tam Quán của ta làm Bát Nhã. Quán

thành tựu sẽ thấy Phật, đó chính là Giải Thoát). Chúng ta chỉ xem đoạn

này. Phần trước đã nói nhiều như vậy, nhằm giảng rõ Năng Quán và Sở

Quán là gì. Phải hiểu rõ ý nghĩa của Năng Quán và Sở Quán, cảnh giới

vô cùng nhiều, chúng ta quán cảnh giới nào là tốt nhất? Trong mười sáu

phép Quán, A Di Đà Phật là chủ, nói A Di Đà Phật thì y báo và chánh

báo trang nghiêm trong thế giới Tây Phương đều được bao gồm. Vì thế, 

tựa đề kinh này đã lấy phép trọng yếu nhất trong mười sáu phép Quán là

[quán  tưởng]  Vô  Lượng  Thọ Phật.  Ngài  chẳng  nói  Phật  Thuyết  Quán

Nhật Quán Kinh, quý vị nói như vậy cũng được; mà Phật Thuyết Quán

Thủy Quán Kinh hoặc trong mười sáu phép Quán tùy tiện chọn lấy một

phép Quán nào [để đặt tên kinh] cũng đều được! Ngài chẳng dùng mười

lăm tên gọi kia, mà lấy phép Quán thứ chín, phép Quán thứ chín là quán

Vô Lượng Thọ Phật, nên tựa đề kinh là Phật Thuyết Quán Vô Lượng

Thọ Phật Kinh. Chư vị phải biết: Mười sáu phép Quán tùy tiện chọn lấy

một pháp nào [để tu tập] đều được; tuy vậy, trong mười sáu phép ấy, A

Di Đà Phật là chủ, là trọng yếu nhất. Thế nhưng chư vị phải hiểu: Trong

mười sáu phép Quán, quán A Di Đà Phật khó nhất, chẳng dễ dàng nhất. 

Vì thế, đề mục kinh nêu ra điều này, trên thực tế là để khuyên chúng ta

trì danh, niệm danh hiệu A Di Đà Phật. A Di Đà Phật là Vô Lượng Thọ

Phật. Niệm danh hiệu Ngài, chẳng cần phải tưởng tướng hảo và quang

minh của Ngài. Chúng ta chẳng thể tưởng tướng hảo và quang minh của

Ngài được, tưởng thế nào cũng tưởng chẳng ra. Ý nghĩa là ở chỗ này! 

Điều quan trọng trong câu này là  “Di Đà tam thân” , tức là Pháp

Thân, Báo Thân, và Ứng Thân của A Di Đà Phật. Nói thật ra, ba thân là

một thân, một mà ba, tuy ba mà một, nên mới nói  “dĩ vi Pháp Thân” 

(dùng  làm  Pháp  Thân),  tức  là  Pháp  Thân  Lý  Thể của  chính  chúng  ta. 

Nay đối với Tam Quán, chúng tôi vừa thưa cùng quý vị: Cái tâm Năng

Niệm trong niệm Phật là Nhất Tâm Tam Quán, đức Phật được niệm là

Nhất  Tâm  Tam  Đế.  Tam  Quán  của  chúng  ta  là  Bát  Nhã,  những  điều

được nói ở đây đều tương ứng với lời dạy của cổ đức. Cổ nhân nói: Tâm

năng niệm là Thỉ Giác, đức Phật được niệm là Bổn Giác. Thỉ Giác và

Bổn Giác đều là Bát Nhã.  “Quán thành kiến Phật” (Quán thành tựu sẽ

thấy Phật): Công phu thành tựu sẽ đạt được Giải Thoát, Giải Thoát là tự

 Tập 9

 108

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tại,  trong  tự tại  bao  gồm  cả thần  thông.  Mắt  chúng  ta  chẳng  thể thấy

khắp pháp giới, tai ở nơi đây chẳng thể nghe thấu âm thanh thuyết pháp

của Tây Phương Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật thì chưa thể coi là giải

thoát. Lục Thông trọn đủ mới là tự tại. Trong tâm quý vị khởi tâm động

niệm, tôi đều biết, đó là Giải Thoát. Nói cách khác, bản năng (năng lực

sẵn có) trong tự tánh hoàn toàn khôi phục; đó là Giải Thoát. 

Tiếp đó, lời Sớ giải thích [danh hiệu] Vô Lượng Thọ nơi hàng thứ

hai trong trang năm mươi hai. Vô Lượng Thọ là gì?  “Vô Lượng Thọ giả, 

 Thiên Trúc xưng A Di Đà” (Vô Lượng Thọ được người Thiên Trúc gọi

là A Di Đà). Thiên Trúc (Sindhu) là nói tới người Ấn Độ. Tiếng Phạn là

A Di Đà, dịch sang tiếng Hán thành Vô Lượng Thọ. Nếu thật sự chiếu

theo  tiếng  Phạn để dịch, thì  A  là  Vô, có nghĩa  là không  có, Di  Đà  là

Lượng. A Di Đà có ý nghĩa thật sự là Vô Lượng. Trong Vô Lượng, bao

hàm ý nghĩa vô cùng sâu rộng, chỉ nêu đơn giản mấy thí dụ để nói: Vô

lượng trí huệ, vô lượng đức năng, vô lượng tài nghệ, vô lượng phước

báo, vô lượng thọ mạng, thứ gì cũng đều là vô lượng, đúng là vô lượng

vô biên. Trong hết thảy các thứ vô lượng, điều gì quan trọng nhất? Thọ

mạng  quan  trọng  nhất.  Nếu  chẳng  có  thọ mạng,  tất  cả những  thứ vô

lượng khác đều rỗng tuếch! Ví dụ như nói quý vị có vô lượng của cải, 

báu vật, nhưng chẳng có thọ mạng, tiền tài, báu vật để cho người khác

dùng, bản thân quý vị chẳng sử dụng được! Vì lẽ đó, trong hết thảy các

thứ vô lượng, khẩn yếu nhất là vô lượng thọ. Do có vô lượng thọ, chính

mình mới có thể thật sự hưởng thụ hết thảy các thứ vô lượng. Chẳng có

vô lượng thọ, những thứ vô lượng khác hoàn toàn vô ích, đều chẳng phải

là vô lượng thật sự! Vì thế, A Di Đà được dịch thành ý nghĩa chủ yếu là

Vô Lượng Thọ. [Danh hiệu] A Di Đà tuyệt đối chẳng phải là chỉ có một

ý nghĩa là Vô Lượng Thọ, chư vị phải biết: Ý nghĩa của danh hiệu ấy

chẳng thể nói trọn hết, trọn hết kiếp vẫn nói chẳng tận. 

Tiếp theo đó, nêu ra chân tướng:  “Phật bổn vô thân, vô thọ, diệc

 vô  ư  lượng” (Phật  vốn  chẳng  có  thân,  chẳng  có  thọ mạng,  mà cũng

chẳng có số lượng). Thân thể, thọ mạng, số lượng thảy đều chẳng nói

được. Trước hết, phải hiểu Phật là gì? Nay chúng ta vừa thấy chữ Phật

đã nghĩ đến một người; người thì lẽ nào chẳng có thân thể? Chẳng có

thân thể, làm sao có thể gọi là người? Chư vị phải biết: Phật có nghĩa là

Giác. Giác tánh chẳng có thân thể, mà cũng chẳng có thọ mạng, cũng

chẳng thuộc  vào  phạm  vi  số lượng.  Giác  tánh  là  gì?  Giác  tánh  là bản

tánh của chính chúng ta, được gọi là Chân Như bản tánh; [trong Chân

Như bản tánh], những thứ ấy (thân thể, thọ mạng, số lượng) đều chẳng

 Tập 9

 109

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

có. Chân Như bản tánh to cỡ nào? Chẳng có cách nào nghĩ bàn! Tận hư

không khắp pháp giới đều do Chân Như bản thể biến hiện. Bản tánh là

cái có  thể biến (năng  biến),  hư  không  pháp  giới  là  cái  được  biến (sở

biến). Nếu quý vị hỏi nó lấy gì làm thân ư? Chỉ là chẳng có thân thì nó

mới  có  thể biến  ra hư  không  pháp  giới;  nếu  có thân, làm  sao  nó biến

được? Nó bất sanh bất diệt; do bất sanh bất diệt, nên chẳng có thọ lượng. 

Không  gì  lớn  mà ở ngoài  nó,  không  gì  nhỏ mà ở trong  nó,  tuyệt  đối

chẳng rơi vào số lượng! 

Lũ phàm phu chúng ta rất đáng thương. Là phàm phu thì quý vị

tìm một thầy bói cao minh, ông ta có thể đoán vận mạng cả đời quý vị

chẳng trật tí nào! Vận mạng cá nhân, vận mạng gia đình, vận mạng quốc

gia, vận mạng thế giới đều có thể tiên đoán rất chuẩn xác. Vì sao? Rơi

vào số lượng, nên mới có thể tính toán. Vì sao có số lượng? Vì quý vị có

phân  biệt,  chấp  trước;  hễ có  phân  biệt,  chấp  trước, bèn  rớt  trong  số

lượng. Ngày nào quý vị chẳng phân biệt, chẳng chấp trước hết thảy các

pháp, sẽ vượt khỏi số lượng, ai đoán mạng cho quý vị cũng chẳng chuẩn

xác.  Vì  sao? Đã  vượt  thoát! “Vượt  thoát” là  trong  hết  thảy  các  pháp

chẳng  khởi  tâm,  không  động  niệm,  bèn  vượt  thoát.  Hễ tâm  vừa  động

niệm thì còn có số lượng, không động niệm thì chẳng có số lượng. Vì

vậy, chân tâm ly niệm, [tức là] trong chân tâm chẳng có niệm, nên nó

chẳng có thân, chẳng có tuổi thọ, mà cũng chẳng có hạn lượng. Tận hư

không khắp pháp giới và chính mình là một. Lời lẽ này nói ra đúng là rất

khó hiểu, đó là chân tướng, là sự thật, là Thật Tướng của các pháp. Chân

tướng của hết thảy các pháp là như thế. 

Vì rất khó thấu hiểu, chẳng phải là kiến thức thông thường đối với

lũ bình phàm  chúng  ta.  Chúng  ta  không  chỉ chẳng  thấy,  mà  còn  chưa

nghe nói tới, ngay cả mơ thì cũng chưa mộng thấy, nên chư Phật, Bồ Tát

thường  dùng  tỷ dụ,  khiến  cho  chúng  ta  từ tỷ dụ mà thấu  hiểu.  Tỷ dụ

thường được dùng là  “mộng, huyễn, bọt, bóng”.  Ví như nằm mộng thì

mỗi người chúng ta đều có kinh nghiệm nằm mộng. Mộng do đâu mà

có?  Chẳng  thể nói  mộng  không  có,  nó  xác  thực  là  có,  có  chuyện ấy. 

Mộng là thật ư? Chúng ta biết mộng chẳng thật! Nếu mộng đã là chẳng

thật, còn có những người nằm mộng, đến ngày hôm sau, hoặc ngày hôm

sau nữa đến tìm tôi, hỏi: “Giấc mộng ấy rốt cuộc có ý nghĩa gì?” Mộng

chẳng phải là thật, há còn có ý nghĩa gì? Ngay cả giấc mộng hư vọng mà

còn chấp trước, còn muốn coi nó là thật, đó là nguyên cớ gây nên mê

hoặc vậy! Mộng do tâm biến hiện, trong Phật pháp thường nói:  “Chân

 Như bất thủ tự tánh” (Chân Như chẳng giữ lấy tự tánh). Tự tánh là thanh

 Tập 9

 110

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tịnh,  chẳng  thanh  tịnh  bèn  bị động. Tâm đã động,  tức  là chân  tâm  hễ

động liền hiện hư không pháp giới. Quý vị đêm ngủ không yên, vọng

tâm dấy động, bèn nằm mộng, nên người có công phu định lực chẳng

nằm mộng. Người có công phu định lực lúc ngủ tâm vẫn thanh tịnh, tâm

người ấy chẳng động sẽ chẳng nằm mộng! 

Khi Phật Giáo chưa truyền đến Trung Quốc, cổ nhân Trung Quốc

đã nói:  “Trí nhân vô mộng” (Người trí chẳng nằm mộng). Người trí tâm

địa thanh tịnh, tâm địa chân thành, chẳng có chút hư giả, hạng người ấy

rất ít mộng, không dễ gì nằm mộng. Nằm mộng nhiều là do suốt ngày từ

sáng đến tối suy nghĩ loạn xạ, người ấy cũng rất dễ nằm mộng. Lại còn

mộng thấy những giấc mơ lộn xộn, do suy nghĩ loạn xạ đó mà! Từ chỗ

này, chứng tỏ: Cái tâm của quý vị, chúng tôi không nói đến chân tâm, 

mà nói tới vọng tâm. Quý vị thấy vừa mở đầu kinh Lăng Nghiêm, Thích

Ca  Mâu  Ni  Phật  gọi  tôn  giả A  Nan  hỏi  tâm  tôn  giả ở chỗ nào?  Trọn

chẳng hỏi Ngài là chân tâm hay vọng tâm. Bất luận chân tâm hay vọng

tâm,  tâm ở nơi đâu? Nay  chúng  ta  đang  nói  đến  vọng  tâm,  chúng  ta

thường nói vọng tâm là thức thứ sáu, tức ý thức, thức thứ bảy và thức

thứ tám, những thức ấy ở đâu? Đến đêm nằm mộng, chúng sẽ hiển hiện. 

Vì sao? Vọng tâm hiện tướng. Nếu nó chẳng hiện tướng, chúng ta chẳng

tìm thấy nó, chẳng biết nó ở chỗ nào! Nó vừa hiện tướng, chúng ta liền

nắm bắt nó, cảnh trong mộng chính là [hiện tướng của nó]. Giả sử cái

tâm có thể nằm mộng là chân tâm thì mộng cảnh được biến hiện [bởi cái

tâm ấy] là vọng tướng. Toàn thể chân chính là vọng, chân tâm của quý vị

liền biến thành vọng cảnh. Toàn bộ vọng chính là chân, toàn thể mộng

cảnh là vọng tâm của quý vị. 

Nếu  trong  cảnh  giới  đó,  chúng  ta  hỏi:  Ai  là  chính  mình?  Nằm

mộng  nhất  định  có  chính  mình!  Có  ai  nằm  mộng  mà  chẳng  có  chính

mình trong  mộng? Có  ai  trong quý  vị [nằm  mơ mà thấy] trong  mộng

chẳng  có  chính  mình?  Chẳng  thể nào  có  chuyện ấy!  Nhất  định  là  có

chính mình, còn có người khác, còn có núi, sông, đại địa, còn có nhiều

thứ nữa! Nếu quý vị thật sự hiểu rõ những thứ ấy đều do tự tánh biến

hiện, trong mộng có thứ gì chẳng phải là chính mình? Nguyên lai, thứ gì

cũng đều chính mình. Từ những sự tướng nông cạn, gần gũi này mà thấu

hiểu sâu xa hơn, toàn thể hư không pháp giới hiện thời từ đâu mà có? Do

Chân Như tự tánh chẳng giữ lấy tự tánh mà biến hiện ra. Hư không pháp

giới, núi, sông, đại địa, chúng sanh đông đảo, toàn là tự tánh của chính

mình. Ngoài tâm chẳng có pháp, ngoài pháp chẳng có tâm, tự tánh của

chúng ta ở chỗ nào? Quý vị mắt thấy, tai nghe, thân thể tiếp xúc đều là tự

 Tập 9

 111

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tánh. Ngày nào quý vị thật sự khẳng định hết thảy cảnh giới hoàn toàn là

chính  mình,  bèn  chứng  đắc  Pháp  Thân  thanh  tịnh.  Nếu  quý  vị nói  đó

chẳng phải là ta, kẻ khác và ta chẳng có liên can gì! Đó là mê mất tự

tánh. Đức Phật giảng rất rõ ràng, chúng ta hiểu rõ, có phải là thật sự

hiểu rõ hay không? Vẫn mê hoặc, điên đảo. Vì sao? Ta chẳng phải là kẻ

khác,  kẻ khác  vẫn  chẳng  phải  là  ta,  chẳng  có  cách  nào  phá  vỡ vọng

tưởng chấp trước kiên cố ấy. Nếu phá vỡ vọng tưởng, chấp trước ấy, xin

chúc mừng quý vị, quý vị đã thành Phật. Khi nào sẽ phá vỡ vọng tưởng

kiên cố ấy? Mức độ thấp nhất là Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo, hoặc

Sơ Địa trong Biệt Giáo. Chỉ cần quý vị phá vỡ, khẳng định hư không

pháp  giới  do  một  mình  ta  biến  hiện,  quý  vị chứng  đắc  quả vị Sơ  Trụ

trong Viên Giáo. Khi ấy, tâm địa quý vị thanh tịnh, bình đẳng, lòng từ bi

được kiến lập trên tâm thanh tịnh, bình đẳng, đại từ đại bi. Quý vị đối đãi

Phật, đối đãi hết thảy chúng sanh, quyết định chẳng có cách nhìn nào

khác,  chúng  sanh  và  Phật  bình đẳng.  Cung  kính bình đẳng,  tán  thán

thanh tịnh, lúc đó, quý vị đang tu hành mười đại nguyện vương của Phổ

Hiền. Mười đại nguyện vương, người bình phàm chẳng làm được; trong

Tịnh  Độ,  sau  khi  đã đắc  Lý  nhất  tâm  bất  loạn  thì  mới  có  thể tu.  Nói

thông thường, hạng người ấy chính là Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo

hoặc Sơ Địa Bồ Tát trong Biệt Giáo, phá một phẩm vô minh, chứng một

phần Pháp Thân, tu hành khi đó chính là Phổ Hiền Hạnh. Chưa đạt đến

cảnh giới ấy, chẳng có cách nào tu hạnh Phổ Hiền. Vì tâm của ngài Phổ

Hiền là thanh tịnh, bình đẳng, tâm chúng ta chẳng thanh tịnh, bất bình

đẳng, chẳng biết hết thảy vạn pháp là chính mình. Trong [nội tâm] của

quý vị có chướng ngại, có giới hạn, sẽ chẳng phải là Phổ Hiền Hạnh. 

Phổ Hiền  Hạnh  chắc  chắn  chẳng  có  phân  biệt,  chẳng  có  chấp  trước, 

chẳng có giới hạn, là một Thể với vạn pháp. 

Đây là nói tới Pháp Thân. Pháp Thân là tận hư không khắp pháp

giới  và  chính  mình  là  một,  lấy  vạn  pháp  làm  tự thân,  giống  như  nằm

mộng: Mộng cảnh, [tức là] toàn thể cảnh giới trong mộng là một thân

tướng. Chẳng phải là nói thân tướng của một thân, mà là tận hư không

khắp pháp giới là chính mình, nó hiện thành tướng ấy, tướng ấy được gọi

là Pháp Thân. Pháp Thân cũng chẳng có thân, chẳng có thọ mạng, cũng

vượt ngoài số lượng. Vì vậy, Pháp Thân bất sanh bất diệt. 

Tiếp đó, sách viết:  “Tùy thuận thế gian, nhi luận tam thân” (Do

tùy thuận thế gian, nên luận định Tam Thân), đó là cách nói quyền xảo

phương tiện trong Phật pháp. Mục đích của phương tiện quyền xảo là

 Tập 9

 112

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

khiến cho chúng ta ngộ nhập cảnh giới chân thật. Do vậy, ngàn vạn phần

chớ nên chấp trước hết thảy các phương tiện do đức Phật đã nói. Nếu

chấp trước, quý vị chẳng thể ngộ nhập, điều này vô cùng quan trọng! Do

tùy thuận thế gian mà luận định ba thân.  “Diệc tùy thuận thế gian, nhi

 luận tam thọ” (Cũng do tùy thuận thế giới mà luận ba thứ thọ lượng). 

 “Tam  thọ”  là  Pháp  Thân  thọ,  Báo  Thân  thọ,  và Ứng  Hóa  Thân  thọ. 

 “Diệc tùy thuận thế gian, nhi luận tam lượng” (Cũng tùy thuận thế gian

mà luận tam lượng). Có thể thấy đức Phật nói đến thân, thọ mạng và số

lượng đều vì tùy thuận người thế gian mà nói. Trong tri kiến của Phật, 

chắc chắn chẳng có những điều ấy. Tâm Phật thanh tịnh chẳng lập một

pháp. Quý vị đọc Đàn Kinh thấy pháp sư Ấn Tông lúc mới gặp Lục Tổ, 

bèn hướng về Lục Tổ thỉnh giáo chuyện ngài Hoàng Mai, Hoàng Mai là

Ngũ Tổ. [Sư Ấn Tông hỏi]: “Bình thường Ngũ Tổ có răn dạy người khác

về Bát Nhã và Giải Thoát hay không? Ngài giảng Bát Nhã và Giải Thoát

theo  cách  nào?”  Lục  Tổ trả lời  vô  cùng  khéo  léo:  “Bát  Nhã  và Giải

 Thoát  là  hai  pháp.  Hai  pháp  chẳng  phải  là  Phật  pháp,  Phật  pháp  là

 pháp môn Bất Nhị”.  Chẳng nói với Sư rằng Tổ (Ngũ Tổ) đã giảng Bát

Nhã là gì, Giải Thoát là gì, một câu nói ấy liền chặn lấp sạch [mọi tri

kiến, đối đãi]. Có nghĩa là quý vị vẫn còn ở trong Phật pháp mà chấp

trước và so đo những danh tướng ấy, sai  mất rồi, phải lìa tướng ngôn

thuyết, lìa tướng danh tự, lìa tướng tâm duyên! Tâm duyên là gì? Khởi

tâm động niệm nơi danh tướng của Phật; đó là tướng “tâm duyên”. Quý

vị thảy đều lìa khỏi những thứ ấy, tâm thanh tịnh hiện tiền, đó là Phật

pháp.  Phật  pháp là  tâm  thanh  tịnh;  trong  Phật  pháp,  thứ gì  cũng  đều

chẳng có, đó là Phật pháp. 

Nhưng chư vị phải nghe cho rõ ràng! Nếu quý vị nghe nói “Phật

pháp thứ gì cũng đều chẳng có”, [bèn tâm niệm]: “Được lắm! Ý niệm gì

cũng đều đoạn sạch”, bèn biến thành Vô Tưởng Định. Quý vị tu thành

tựu, nhưng cũng  chẳng  thành  Phật,  mà  sanh  làm  chư  thiên  trong  Tứ

Thiền Thiên hoặc Vô Tưởng Thiên; khi thọ mạng đã hết, vẫn phải đọa

trong tam ác đạo. Vì sao Vô Tưởng cũng chẳng phải là Phật pháp? Chư

vị hãy suy nghĩ, trong tâm thanh tịnh có vô tưởng, tức là vẫn có một cái

Vô tồn tại, cho nên Vô Tưởng cũng chẳng thể có. Có vô tưởng thì đối

lập của nó là hữu tưởng, nên vẫn là hai pháp. Pháp Bất Nhị là gì? Pháp

Bất Nhị là trong tâm xác thực chớ nên có Tưởng, mà Vô Tưởng cũng

chẳng nên có. Từ hữu tưởng và vô tưởng lại biến thành  “cũng có hữu

 tưởng, cũng có vô tưởng”. “Cũng có hữu tưởng và cũng có vô tưởng” 

cũng là trật,  “chẳng phải là hữu tưởng, chẳng phải là vô tưởng”  cũng là

 Tập 9

 113

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

trật. Đúng là  “mở miệng liền trật, động niệm liền sai” , hãy từ những chỗ

này mà thấu hiểu. Vì lẽ đó, đức Phật nói chớ nên chấp trước hết thảy các

pháp; hễ quý vị chấp trước bèn sai, đó là nẩy sanh tác dụng phụ đáng sợ

nhất. Tiếp theo là  “Pháp Thân giả, sư quỹ Pháp Tánh, hoàn dĩ Pháp

 Tánh vi thân” (Pháp Thân là tuân thủ, vâng theo Pháp Tánh, lại còn lấy

Pháp Tánh làm thân). Câu này nói hết sức hay. Pháp Thân là gì? Pháp

Thân là Pháp Tánh, Pháp Tánh là Lý Thể, tức là nguyên lý có thể biến ra

vạn pháp. Hiện thời, các nhà khoa học, triết học đều đang thăm dò vũ trụ

từ đâu mà có? Sinh vật do đâu mà có? Con người do đâu mà có? Những

câu hỏi ấy chẳng sai, có câu trả lời hay không? Thưa cùng chư vị, vĩnh

viễn chẳng có câu trả lời! Từ xưa đến nay, các nhà khoa học, triết gia, kể

cả các nhà tôn giáo xưa, nay, trong, ngoài nước mãi cho đến hiện thời

đều chẳng tìm được câu trả lời. Câu trả lời rất nhiều, học thuyết cũng

lắm, nhưng đều chẳng thể khiến cho kẻ khác tâm phục khẩu phục. Câu

trả lời thật sự nằm trong Đại Thừa Phật pháp, tức là Pháp Tánh. Vì sao

họ chẳng tìm thấy câu trả lời? Họ dùng đầu óc để suy nghĩ, khảo cứu. 

Suy nghĩ, khảo cứu là rớt vào tâm ý thức, là suy tưởng loạn xạ; vọng

tưởng thì làm sao có thể tìm được câu trả lời? Chẳng thể nào! Khi nào

câu trả lời sẽ hiện tiền? Đoạn hết vọng tưởng, câu trả lời bèn liền hiện

tiền, thảy đều hiểu rõ. Vì thế, Phật pháp sử dụng phương pháp khiến cho

quý vị đoạn hết suy xét. 

Nhưng căn tánh của người thế gian không giống nhau, có người

chẳng thích suy xét, sợ suy nghĩ sẽ đau đầu nhức óc. Đối với loại chúng

sanh này, đức Phật dạy họ tu Thiền. Thiền chẳng dùng suy xét. Có người

chuộng suy xét, thích suy xét thì đức Phật dạy họ học Duy Thức. Duy

Thức dạy họ suy xét hằng ngày, đó lại là một phương pháp. Lý luận Duy

Thức gọi điều đó là  “tư tận hoàn nguyên” (suy nghĩ đến tột cùng sẽ trở

về nguồn), họ sẽ quay đầu. Quay đầu bèn thấy chân tánh. Vì thế, chẳng

suy tưởng có thể kiến tánh, mà khi suy tưởng đến tột cùng bèn quay đầu

thì cũng có thể kiến tánh. Phương pháp của đức Phật rất xảo diệu, rất

nhiều. Phương pháp Niệm Phật này cũng chẳng cần suy tưởng, cũng là

chẳng dùng đến sự suy xét, có nguyên lý giống như Thiền và Mật, chỉ là

phương pháp và cách thức khác nhau. Thiền nhất định là chẳng thể có

thứ gì, còn Tịnh có A Di Đà Phật. Vì thế, Tịnh thuận tiện và dễ dàng hơn

Thiền.Ở đây nói  “sư quỹ Pháp Tánh” (師軌法性), câu nói ấy có nghĩa là

gì? Trong chú giải có giải thích, nơi trang năm mươi ba, trong câu cuối

 Tập 9

 114

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

cùng thuộc dòng thứ ba:  “Ngôn sư quỹ Pháp Tánh” (Nói “sư quỹ Pháp

Tánh”),  “sư quỹ Pháp Tánh”  là gì?  “Thị xả Thông tùng Biệt. Thông tắc

 sanh Phật câu quỹ Pháp Tánh. Nhiên cửu giới tuy quỹ nhi vi, như nhân y

 sư, bất thuận sư giáo. Duy hữu chư Phật, tùng Sơ Phát Tâm quỹ pháp

 nhi  tu,  kim  năng  cứu  cánh  minh  hợp  Pháp  Tánh” (Là  bỏ Thông  theo

Biệt. Thông thì chúng sanh và Phật đều noi theo Pháp Tánh; nhưng chín

pháp giới tuy noi theo, vẫn trái nghịch, giống như người nương tựa thầy, 

nhưng chẳng tuân theo lời thầy dạy. Chỉ có chư Phật kể từ Sơ Phát Tâm

đều  tuân theo pháp để tu,  nên  nay  có  thể rốt  ráo  ngầm  phù hợp  Pháp

Tánh).  Pháp  Tánh  là  có  thể hiện,  có thể biến  (năng hiện,  năng  biến). 

Trong kinh Đại Thừa, đức Phật đã giảng nguồn gốc của vạn pháp trong

vũ trụ:  “Duy tâm sở hiện” , “tâm” ở đây là chân tâm;  “duy thức sở biến”, 

“thức” là vọng tâm. Cảnh giới được hiện bởi chân tâm là cảnh giới bình

đẳng, tức Nhất Chân pháp giới. Vì sao Nhất Chân pháp giới biến thành

mười pháp giới? Do thức biến. Tuy thức biến Nhất Chân pháp giới thành

mười pháp giới, chư vị phải biết: Chẳng phải là thật sự bị biến, cái thật

sự biến bèn trái nghịch bản tánh, tức là biến thành hư vọng, chẳng phải

là chân thật. Tuy hư vọng, tức là nói “cảm nhận sai lầm”, nhưng sự cảm

nhận sai lầm ấy trọn chẳng biến đổi sự thật, chỉ là sự thụ dụng khác hẳn. 

Ví  như  kinh  đã  nói  “chưng  sa  tác  phạn” (nấu  cát  làm  cơm):  Để nấu

cơm, chúng ta dùng gạo, nhưng kẻ đó hiểu lầm, ngỡ cát có thể nấu thành

cơm, đó là nhận biết sai lầm. Cát vẫn là cát, gạo vẫn là gạo, tuyệt đối

chẳng phải vì quý vị nhận biết sai lầm mà cát biến thành gạo, chẳng có

đạo lý ấy! Đây là nói rõ Nhất Chân pháp giới vĩnh viễn là Nhất Chân

pháp  giới,  quý  vị mong  biến  nó  thành  mười  pháp  giới, [điều ấy] trọn

chẳng phải là sự thật. Sự thật, nó vẫn là Nhất Chân pháp giới; nhưng quý

vị suy nghĩ sai lầm, nên thụ dụng cũng sai lầm, sự hưởng thụ cũng sai

lầm, trong ấy có khổ và lạc khác biệt. Mười pháp giới có khổ và lạc khác

biệt. Trong Nhất Chân pháp giới, chẳng có khổ mà cũng chẳng có lạc, 

nên gọi là “lạc chân chánh”. Khổ là khổ, lạc vẫn là khổ, lạc trọn chẳng

phải là lạc thật sự, tuy là lạc mà vẫn là khổ. 

Vì  lẽ đó,  mười  pháp  giới  thảy  đều  “sư  quỹ Pháp  Tánh” (vâng

theo, tuân thủ Pháp Tánh), đều từ Chân Như bản tánh biến hiện.  “Quỹ” 

là gì? Quỹ (軌) là có quy tắc, chẳng rối loạn. Người thế gian thấy vũ trụ

có trật tự, có quy tắc như vậy, giống như các tinh cầu vận hành trong vũ

trụ đều có một quỹ đạo nhất định. Người thế gian chẳng hiểu đạo lý ấy, 

bèn nghĩ: Nhất định phải có người an bài, có ai đó lập hoạch định, trù

tính! Người sắp đặt, trù tính là ai? Đại khái là Thượng Đế! Thượng Đế

 Tập 9

 115

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

do đâu mà có? Là kẻ được biến hiện từ tưởng tượng; do như vậy mà có. 

Có phải là do Thượng Đế trù tính hay không? Tuyệt đối chẳng phải vậy, 

đó là nhận thức sai lầm, là hiểu lầm! Vì nó có trình tự nhất định, tuân

theo trình tự chẳng sai chút nào, có thứ lớp, chẳng lộn xộn, nên gọi là

Quỹ.  “Quỹ”  là quỹ đạo, chẳng rối loạn, do Pháp Tánh biến hiện. Chúng

sanh trong chín pháp giới tuy  “sư quỹ Pháp Tánh” , nhưng mê muội, nên

nay chúng ta chẳng noi theo họ, mà noi theo Phật, Bồ Tát. Phật, Bồ Tát

 “sư  quỹ Pháp  Tánh” ,  đã  ngộ,  chẳng  mê,  nên  Tha  Thụ Dụng  của  các

Ngài hoàn toàn khác hẳn phàm phu. Chúng ta tạm ngưng, nghỉ ngơi mấy

phút. 

 Tập 10

Chúng ta xem trang năm mươi ba. 

Trong đoạn trên đây, tự thể của hết thảy các pháp thế gian và xuất

thế gian là Pháp Tánh. Hết thảy các pháp quyết định chẳng thể lìa khỏi

tự thể, hễ lìa khỏi tự thể, sẽ chẳng thể tồn tại. Vấn đề hiện tại là một

đằng  thuận  tánh,  một  đằng  nghịch  tánh,  nghĩa  là:  Thuận  tánh  là  giác, 

nghịch  tánh  là  mê,  then  chốt  ở  ngay  chỗ  này!  Rốt  cuộc  thuận  là  gì? 

Nghịch là gì? Cũng có thể nói: Giác là gì? Mê là gì? Kinh luận thường

dạy một nguyên tắc, chỉ cần quý vị nắm được nguyên tắc, vấn đề này sẽ

trọn chẳng khó hiểu, mà cũng chẳng khó tu. Đức Phật thường dạy chúng

ta:  “Giác tâm bất động” . Nói cách khác, trong hết thảy cảnh giới, bất

luận  là  hoàn  cảnh  nhân  sự  hay  hoàn  cảnh  vật  chất, chỉ  cần chúng  ta

chẳng  động  tâm  bởi  cảnh  giới  thì  sẽ  thuận  tánh.  Vì  tánh  là  bất  động, 

chúng ta có thể chẳng động tâm thì sẽ tương ứng với tánh. Pháp Tánh và

Phật  Tánh  là  một  tánh.  Một  tánh,  chẳng  phải  là  hai  tánh!  Cái  gọi  là

 “chẳng tuân thủ tự tánh”  chính là quý vị khởi tâm động niệm trong cảnh

giới, khởi tâm động niệm là trái nghịch tánh. Trái nghịch tánh, nhưng

vẫn chẳng lìa khỏi tánh, nên có khổ nạn. Vì lẽ đó, hết thảy khổ nạn do

đâu mà có? Do chính mình chuốc lấy! 

Con người chúng ta thường nói là rất khổ, rất đau khổ, nhưng đều

chẳng chịu quay lại suy nghĩ. Nếu thật sự quay đầu, nỗi khổ ấy ở chỗ

nào? Quý vị hãy tìm xem, khổ ở chỗ nào? Quý vị thật sự quay đầu lại

tìm, chẳng tìm thấy! Tìm không thấy, có thể thấy nó là giả, chẳng thật! 

Hễ là thật, nhất định là phải ở một nơi nào đó. Quý vị giải phẫu từng tế

bào trong toàn thân, cũng chẳng tìm thấy khổ trong đó. Khổ và lạc đều là

giả, đều là chẳng thật, cớ gì phải so đo nó? Cớ gì phải khắt khe? Vọng

 Tập 10

 116

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tưởng, phân biệt, chấp trước trái nghịch Pháp Tánh, nên là phàm phu. 

Trong hết thảy  cảnh  giới,  chư  Phật,  Bồ Tát tuyệt đối chẳng khởi  tâm, 

chẳng động niệm, nên vĩnh viễn là thanh tịnh vô nhiễm, giống như hư

không.  Trong  hư  không, hiện  ra  hết  thảy  vạn  pháp,  nhưng  hư  không

trước nay chưa hề dính mắc! Bản tánh, hoặc là Pháp Tánh như đang nói

ở đây, có thể hiện hết thảy vạn pháp thế gian và xuất thế gian, nhưng hết

thảy  vạn  pháp  trọn  chẳng  hoen  ố bản  tánh, bản  tánh vẫn là một  mực

thanh tịnh. Không chỉ chẳng bị hoen ố, mà còn chẳng bị trở ngại, đúng

như kinh Hoa Nghiêm đã nói  “Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại” , xác thực

là chẳng bị trở ngại. Hết thảy ô nhiễm và trở ngại đều do quan niệm sai

lầm  tạo  thành,  đều  do  cảm  nhận  sai  lầm  tạo  thành,  trái  nghịch  Pháp

Tánh.  Kinh  này  nói  là  “cửu  giới  tuy  quỹ nhi  vi” (chín  pháp  giới tuy

nương theo nhưng trái nghịch [Pháp Tánh]). Không chỉ là lục đạo phàm

phu, ngay cả Thanh Văn, Duyên Giác, và Bồ Tát cũng trái nghịch. Các

Ngài trái nghịch ít vì mê cạn. Do trái nghịch ít, nên chúng ta thoạt nhìn, 

sẽ thấy dường  như  các  Ngài  rất  tự tại.  Chư  Phật  Như  Lai  hoàn  toàn

chẳng trái nghịch, nên đắc đại tự tại. 

Tiếp theo đó là nêu tỷ dụ, tỷ dụ ấy cũng rất hay.  “Như nhân y sư” 

(Như người nương tựa thầy), giống như học trò theo học với thầy. Sánh

ví thầy như Pháp Tánh, học trò ví như chúng sanh. Nương tựa thầy, nếu

có thể thuận theo sự răn dạy của thầy, đó là tùy thuận Pháp Tánh, giống

như trong phần trước đã nói là  “sư quỹ Pháp Tánh” . Nếu tuy theo thầy, 

mà chẳng nghe theo sự răn dạy của thầy,  “theo thầy”  là quý vị chẳng rời

Pháp  Tánh;  tuy  chẳng  rời  khỏi  Pháp  Tánh,  nhưng  quý  vị trái  nghịch

Pháp  Tánh.  Hai  người  cùng  theo  thầy,  một  người  nghe  lời  thầy,  một

người chẳng nghe lời thầy, hai người ấy đều gọi là học trò của thầy. Đây

là nói rõ chúng sanh trong chín pháp giới thế gian và xuất thế gian, kể cả

Phật  pháp giới thì  là  mười  pháp giới, tứ thánh  lục phàm  đều noi theo

Pháp  Tánh,  nhưng  có  kẻ nương  theo  và  tuân  thuận,  có  kẻ chẳng  tuân

thuận.  Nói nghiêm  ngặt,  chín  pháp  giới  đều  chẳng  tuân thuận,  thật  sự

tuân thuận chỉ là Phật [pháp giới]. Nếu nới lỏng tiêu chuẩn một chút để

nói thì lục phàm hoàn toàn trái nghịch, tứ thánh thuận theo Pháp Tánh. 

Chúng ta biết ý nghĩa trái nghịch và tuân thuận là như vậy. 

Tiếp đó là nói:  “Tùng Sơ Phát Tâm, quỹ pháp nhi tu” (Từ Sơ Phát

Tâm đã vâng theo pháp để tu), đó là nói  “duy hữu chư Phật” (chỉ có chư

Phật),  “kim năng cứu cánh minh hợp Pháp Tánh” (nay có thể rốt ráo

ngầm phù hợp Pháp Tánh).  “Chỉ có chư Phật”  thì Phật mà vẫn còn phải

tu hành ư? Phải tu hành! Phật được nói ở đây chẳng phải là Cứu Cánh

 Tập 10

 117

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Phật, mà là Phần Chứng Phật. Từ Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên đều gọi

là  “chư Phật”.  Nếu quý vị đọc bộ Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa của cư

sĩ Giang Vị Nông, [sẽ thấy] ông ta giải thích chữ  “chư Phật”  là từ Sơ

Trụ của Viên Giáo cho đến quả vị viên mãn rốt ráo, gồm bốn mươi hai

địa vị. Bốn mươi mốt địa vị là từ [Sơ Trụ] Bồ Tát cho đến Đẳng Giác, 

địa vị bốn mươi hai là Phật. Bốn mươi hai địa vị ấy đều là Phật, cho nên

gọi là  “chư Phật” .  “Chư Phật”  chỉ bốn mươi hai địa vị ấy. Đến địa vị

cuối cùng, chẳng phải tu nữa, chứ bốn mươi mốt địa vị trước đó đều phải

tu, vì sao? Chưa viên mãn, nhưng hoàn toàn là tu thuận tánh, nên mới

nói là  “từ Sơ Phát Tâm”. 

Sơ Trụ có tên là Phát Tâm Trụ, thật sự phát tâm tu hành là địa vị

Sơ Trụ, tức Sơ Trụ trong Viên Giáo. Chúng ta đều chưa phát tâm [Bồ

Đề], nhưng đã phát tâm gì? Phát tâm tham, sân, si, mạn, phải biết điều

này!  Nhưng  chúng  ta  đang  thuộc  địa  vị phàm  phu,  thật  sự là đáng

thương! Nếu phàm phu thật sự phát tâm cầu sanh Tịnh Độ, vừa phát tâm, 

tuy  công đức  chẳng bằng  Sơ  Trụ Bồ Tát,  thần thông và đạo  lực  cũng

thua kém Sơ Trụ Bồ Tát, nhưng thưa cùng chư vị, xét theo trí huệ và

nhân quả, tuyệt đối chẳng thua Sơ Trụ Bồ Tát! Sơ Trụ Bồ Tát cũng là

Tín, Nguyện, Hạnh vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ, chúng ta cũng là

Tín,  Nguyện,  Hạnh  vãng  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  nên  nói theo  cơ

duyên, nhân quả, sẽ chẳng hai, chẳng khác với hàng đại Bồ Tát! Nhưng

mọi người phải hiểu rõ, trong vô lượng pháp môn, chỉ có một môn này

đặc biệt, những môn khác chẳng được! Xét theo các môn khác, thứ gì

cũng đều chẳng bằng, chẳng thể so sánh! Tu Tịnh Độ, phát tâm cầu sanh

Tây Phương Cực Lạc thế giới là đặc biệt, chẳng thể sánh cùng những

pháp thông thường để bàn luận được! 

Phải thật sự phát tâm, quyết định vãng sanh! Có thể sanh về thế

giới Tây Phương [hay không], tùy thuộc cái tâm của quý vị có kiên cố

hay không! Quý vị nói “tôi đã phát tâm, tôi rất mong vãng sanh”, nhưng

có thể vãng sanh hay không, vẫn chưa nắm chắc. Tôi đã gặp rất nhiều

người đến hỏi tôi, họ nói: “Thưa pháp sư! Tôi có thể vãng sanh Tịnh Độ

hay không?” Tôi liền bảo người ấy:  “Không thể! Chắc chắn là quý vị

không thể!” Người ấy hỏi vì sao? Quý vị chẳng có tín tâm, vẫn còn hoài

nghi, đánh dấu hỏi, làm sao có thể vãng sanh cho được? Nếu quý vị đến

hỏi tôi: “Tôi quyết định phải vãng sanh, tôi chẳng vãng sanh sẽ không

được, nhất định phải vãng sanh”, đến hỏi tôi [như thế], tôi nói quý vị

nhất định sẽ vãng sanh, vì sao? Tâm quý vị rất kiên quyết, lẽ đâu chẳng

vãng sanh? Vì thế, chớ nên hoài nghi chuyện này, hễ hoài nghi thì chính

 Tập 10

 118

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

mình bị thiệt thòi to lớn. Quyền vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới

do chính mình nắm giữ, chẳng do người khác thao túng. Hiểu giáo nghĩa

hay không là chuyện thứ yếu, vấn đề là quý vị có tín tâm kiên định hay

không? Then chốt ở chỗ này! Ngẫu Ích đại sư nói rất hay, có thể vãng

sanh hay không là do có tín nguyện hay không quyết định! Sanh về thế

giới Tây Phương, phẩm vị vãng sanh cao hay thấp được quyết định bởi

công phu sâu hay cạn. Công phu là gì? Phục đoạn18 phiền não là công

phu.  Ngài  chẳng  nói  niệm  Phật  nhiều hay ít!  Niệm  Phật  nhiều  hay  ít

chẳng liên quan gì hết! Mỗi ngày niệm một câu A Di Đà Phật và mỗi

ngày niệm mười vạn tiếng A Di Đà Phật chẳng phải là chuyện khẩn yếu, 

không sao  cả!  Người  ta niệm  một  tiếng A  Di  Đà  Phật bèn hàng phục

phiền não, quý vị niệm  mười  vạn  câu  A  Di  Đà  Phật  nhưng chẳng  thể

hàng phục phiền não thì mười vạn câu chẳng bằng người ta niệm một

tiếng! Do đó, có thể chế phục phiền não hay không, có thể đoạn sạch

phiền não hay không, đó là công phu. Chế phục phiền não là công phu

nông cạn, đoạn trừ phiền não là công phu sâu xa. Chế phục phiền não là

công phu thành phiến, đoạn trừ phiền não là nhất tâm bất loạn. Điều này

quyết định phẩm vị vãng sanh Tây Phương thế giới, chớ nên không biết

chuyện này. 

Thật thà niệm Phật là thuận theo Pháp Tánh, chẳng thật thà niệm

Phật  là  trái  nghịch  Pháp  Tánh.  Quý  vị thấy  đối  với  người  niệm  Phật

chúng  ta  mà  nói,  rất  nhiều  giáo  nghĩa  rất  sâu,  rất  khó  lý  giải,  nhưng

giảng theo Tịnh Độ thì rất dễ dàng, chẳng khó hiểu. Ngay như kinh Kim

Cang là một bộ kinh điển rất sâu, tôn giả Tu Bồ Đề hướng về Thích Ca

Mâu Ni Phật thưa hỏi hai vấn đề, một là  “nên trụ như thế nào?”  và điều

kia là  “nên hàng phục cái tâm như thế nào?” , hai vấn đề to lớn ấy. Vấn

đề lớn thứ nhất là tâm phải an trụ nơi đâu? Ngài Tu Bồ Đề hướng về đức

Thế Tôn nêu ra câu hỏi ấy. Ở Trung Quốc, Huệ Khả đại sư cũng hỏi Đạt

Ma tổ sư câu sau đây:  “Tâm con bất an, phải an cái tâm bằng cách nào? 

 Phải an trụ nơi đâu?”  Gần như rất giống với câu hỏi của ngài Tu Bồ Đề. 

Hàng phục cái tâm như thế nào? Tâm ấy là vọng niệm; vọng niệm rất

nhiều, dùng phương pháp gì để hàng phục? Một bộ kinh Kim Cang là lời

giải đáp của Thích Ca Mâu Ni Phật cho ngài Tu Bồ Đề về hai vấn đề ấy. 

Người  Hoa  niệm  kinh  Kim  Cang  rất  đông,  người  học  Phật  đều

từng niệm kinh Kim Cang. Sau khi đã niệm, quý vị có biết an trụ cái tâm

ở đâu hay không? Quý vị có biết hàng phục vọng niệm như thế nào hay

18 Phục đoạn: Chế ngự không cho phiền não dấy lên, nhưng chưa hoàn toàn đoạn trừ. 

 Tập 10

 119

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chăng? Đức Phật nói nhiều ngần ấy, chúng ta vẫn không hiểu, vẫn chẳng

thể thụ dụng. Nếu là người tu Tịnh Độ thì dễ thực hiện lắm, hãy nên trụ

như thế nào ư? [Trụ nơi] A Di Đà Phật, trụ nơi A Di Đà Phật là được rồi. 

Hàng phục cái tâm như thế nào ư? [Trụ tâm nơi] A Di Đà Phật, tâm liền

bị hàng phục. Hễ vọng niệm dấy lên, ngay lập tức [niệm] A Di Đà Phật

để xóa bỏ vọng niệm. Cần gì phải phiền phức dường ấy? Một câu A Di

Đà Phật thảy đều giải quyết, quý vị mới biết câu A Di Đà Phật chẳng thể

nghĩ bàn, vấn đề là quý vị có biết sử dụng hay không? Nếu quý vị biết

dùng, sẽ cao minh hơn phương pháp trong kinh Kim Cang rất nhiều. Nói

thật thà, phương pháp trong kinh Kim Cang chỉ có hàng Đại Bồ Tát kiến

tánh mới dùng được, mới hữu hiệu. Đối với cùng một vấn đề, chúng ta

dùng [danh hiệu] A Di Đà Phật cũng có hiệu quả giống hệt. Chúng sanh

Ngũ Nghịch Thập Ác dùng phương pháp này đều có hiệu quả, đều có thể

đạt tới cùng một mục tiêu giống như hàng Pháp Thân đại sĩ, thu được

hiệu quả giống hệt. Do vậy mới biết pháp môn này thù thắng. 

Tiếp đó, dẫn kinh Đại Thừa để giải thích Pháp Thân.  “Đại kinh

 vân,  dĩ  pháp  thường  cố,  chư  Phật  diệc  thường.  Thuận  Pháp  Tánh  cố, 

 danh pháp vi sư. Thật phi sở sư dữ năng thể biệt, cố tức sở sư pháp, nhi

 vi kỳ thân. Tuy danh vi thân, dĩ xuất Ngũ Ấm, cố phi sắc chất tâm trí” 

(Kinh Đại Thừa nói: “Do pháp là thường, nên chư Phật cũng là thường”. 

Do thuận theo Pháp Tánh, nên gọi pháp là thầy. Thật ra, chẳng phải là

Thể của cái được tôn làm thầy và Thể của chủ thể [thực hiện hành động

tôn đối tượng ấy làm thầy] có khác biệt. Vì lẽ đó, lấy pháp được tôn làm

thầy để làm thân. Tuy gọi là thân, [thân ấy] đã thoát khỏi Ngũ Ấm, nên

chẳng phải là sắc chất hay tâm trí”). Đoạn này giải thích rất hay. Phải

biết: Pháp Thân là Lý Thể, Sự nhất định nương theo Lý mà có, cũng có

nghĩa là hiện tượng chính là cái được biến hiện. Pháp Thân là cái Thể có

thể biến [ra các hiện tượng]. Tất cả muôn pháp do đâu mà có? Nhất định

là có nguồn gốc, trong Phật pháp gọi nguồn gốc ấy là Pháp Thân. Pháp

Thân chẳng phải là vật chất, chẳng phải là sắc chất, mà cũng chẳng phải

là tâm trí, nay chúng ta gọi “tâm trí” là “tri thức”. Pháp Thân chẳng phải

là tri thức, mà cũng chẳng phải là vật chất, nhưng tâm pháp và sắc pháp

thảy đều do nó biến hiện, nhưng chính nó thì thứ gì cũng chẳng phải! Do

đó, nhìn từ phương diện vật chất, chẳng tìm thấy nó, nhìn từ tâm trí cũng

chẳng tìm thấy nó! Các khoa học gia và triết học gia hiện thời vận dụng

hết sạch tâm trí cũng tìm chẳng được nó, vì nó chẳng phải là tâm trí. Ắt

phải bỏ sạch cả hai thứ ấy (vật chất và tâm trí) thì sẽ tìm được nó, nó bèn

hiện tiền. Ở chỗ nào? Chẳng có một pháp nào không phải là nó, pháp

 Tập 10

 120

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nào  cũng  đều  là nó,  pháp  nào  cũng  đều  như,  chẳng  có  một  pháp  nào

chẳng phải [là nó], chẳng có một pháp nào chẳng như! Sắc lẫn tâm ắt

đều phải lìa khỏi. Có như vậy thì mới có thể thấy cái bản thể năng biến

trong sắc và tâm. Ngài sử dụng văn tự chẳng nhiều, nhưng nói khá tường

tận. Pháp Thân được giới thiệu tới đây [mà thôi]. Tiếp đó, chúng ta lại

xem Báo Thân trong dòng in theo lối “đảnh cách” trong trang năm mươi

tư. Pháp Thân là Lý. Nó vốn sẵn tồn tại, bất sanh, bất diệt:  “Báo Thân

 giả, tu hành sở cảm” (Báo Thân là do tu hành mà cảm được). Báo Thân

và Ứng Hóa Thân là tướng, tướng là sở biến (cái được biến). Pháp Thân

là Lý, nó có thể biến (năng biến). Do có thể biến, nên nó chẳng có thân, 

mà cũng chẳng có thọ mạng, cũng chẳng có số lượng, thảy đều chẳng thể

nói được; nhưng Báo Thân và Ứng Thân có thân, có thọ mạng, mà cũng

có số lượng, vì chúng là cái được biến.  “Pháp Hoa vân, cửu tu nghiệp sở

 đắc. Niết Bàn vân: - Đại Bát Niết Bàn, tu đạo đắc cố” (Kinh Pháp Hoa

nói: “[Báo Thân] do tu nghiệp đã lâu mà đạt được”. Kinh Niết Bàn nói:

“Đại Bát Niết Bàn là do tu đạo mà đạt được”). Pháp Thân là gì? Pháp

Thân là trí huệ, nên gọi là Trí Thân.  “Như Như Trí chiếu như như cảnh, 

 Bồ Đề trí huệ, dữ Pháp Tánh tương ứng, tương minh. Tương ứng, như

 hàm cái tương ứng. Tương minh giả, như thủy nhũ tương minh” (Trí như

như chiếu cảnh như như, trí huệ Bồ Đề tương ứng và ngầm hợp Pháp

Tánh. Tương ứng là như rương và nắp rương khớp nhau. Ngầm hợp là

như nước và sữa ngầm hòa hợp); đó là Báo Thân. Kinh giảng Báo Thân

có  hai  loại:  Một  loại  là  Tự Thụ Dụng  Báo  Thân,  loại  kia  là  Tha  Thụ

Dụng Báo Thân. Tự Thụ Dụng Báo Thân có khởi đầu, chẳng có kết thúc; 

cũng có thể nói là “có sanh, chẳng có diệt”, cũng là ý nghĩa bất sanh, bất

diệt.  Sau  khi  đã  hiện  ra,  vĩnh  viễn  chẳng  bị diệt.  Tha  Thụ Dụng  Báo

Thân  có  sanh,  có  diệt,  vì  sao? Nhằm hiện  ra  cho  người  khác.  Kinh

thường nói như thế này: Đáng nên dùng thân Phật để đắc độ, bèn thị hiện

thân Phật. Trong các thân Phật, nên lấy Báo Thân để độ, bèn hiện Báo

Thân; nên dùng Ứng Thân để độ, liền hiện Ứng Thân. Vì vậy, Tha Thụ

Dụng Thân có thân, có thọ mạng, có hạn lượng, còn Tự Thụ Dụng Thân

thì chẳng có thọ lượng. 

Đây là nói đến Trí. Như Như Trí là chân trí. Trong Phật pháp nói

Như (如, Tathā) thì Như là gì? “Như” là chân tướng sự thật đúng như

vậy, chẳng phải do tạo tác, nên gọi là Như. Nếu là tạo tác, sẽ chẳng được

gọi là Như. Vì vậy, Như là một thứ tự nhiên, vốn sẵn là như vậy. Kinh

điển nhà Phật vừa mở đầu liền nói:  “Như thị ngã văn”. “Như thị” : Đức

 Tập 10

 121

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Phật muốn nói với chúng ta, Ngài nói với chúng ta điều gì? Trạng huống

vốn sẵn có của vũ trụ và nhân sinh, tuyệt đối chẳng phải là tạo tác, mà

cũng chẳng phải là do Ngài tưởng tượng. Trạng huống ấy được gọi là

Như.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  suốt  đời  giảng  cho  chúng  ta  những  gì? 

Giảng  những  điều  như  thế đó!  Nếu  quý  vị hiểu  hai  chữ Như  Thị,  sẽ

chẳng cần phải đọc kinh Phật, vì đã hiểu toàn bộ, nhất định là đã hoàn

toàn thông đạt pháp thế gian và xuất thế gian. Vì vậy, hết thảy các kinh

được mở đầu bằng hai chữ này, nhằm nêu rõ tiêu chuẩn của lời Phật dạy

ở ngay chỗ đó, tuyệt đối chẳng nói lung tung một câu nào! 

Như Như Trí là trí huệ như thế, chiếu cảnh giới như thế. Trí là

Năng Chiếu, cảnh là Sở Chiếu. Trước kia, tiên sinh Âu Dương Cánh Vô

đã nói:  “Phật pháp chẳng phải là tôn giáo, mà cũng chẳng phải là triết

 học”. “ Chẳng phải là tôn giáo” thì dễ hiểu, vì sao “chẳng phải là triết

học?” Trong triết học, có Năng và Sở (chủ thể và khách thể, chủ quan và

khách  quan  v.v…).  Trong  Phật  pháp,  cũng  nói  có  Năng  và  Sở,  Trí  là

Năng Chiếu, cảnh là Sở Chiếu. Có Năng và Sở, nhưng Năng và Sở được

nói trong  Phật  môn khác với  Năng và Sở trong triết học.  Năng  và  Sở

trong triết học là đối lập, còn Năng và Sở của Phật pháp là một, chẳng

phải là đối lập; nên nó chẳng phải là triết học. Trong triết học chẳng nói

Năng và Sở là một, còn Năng và Sở trong Phật pháp là một. Kế đó, sách

nói  “Bồ Đề trí huệ”  chính là Như Như Trí, là trí huệ vốn sẵn có trong

bản  tánh,  chẳng  phải  do  tu  được,  mà  là  vốn  có,  tương ứng  với  Pháp

Tánh, tương ứng với cảnh giới được biến hiện bởi Pháp Tánh. Như Như

Trí là một phần của Pháp Tánh, cảnh giới Như Như cũng là một phần

của  Pháp Tánh,  Thể của  chúng  là  một.  Thể đã là  một,  nên  Sự có  thể

dung thông. Vì vậy, nó có thể tương ứng và ngầm hợp cùng Pháp Tánh, 

vì chúng là một Thể. Tiếp đó, sách nêu tỷ dụ, tương ứng là gì? Như cái

rương và nắp rương tương ứng. Giống như ở đây có chén trà, chén trà có

nắp đậy, đúng là cái nắp ấy đậy vừa khít. “Rương và nắp rương” có ý

nghĩa như vậy. Thế nào là “ngầm hợp”? Chúng ta nói nước và sữa hòa

lẫn vào nhau. Chúng ta hòa lẫn sữa vào nước, nước và sữa hợp thành

một thể, chẳng thể phân ra giới hạn. Năng và Sở là một, chẳng hai; đó là

điều khác biệt giữa Phật pháp và học thuật hay triết học. Do đó, chư vị

phải hiểu: Tận hư không khắp pháp giới là một Thể. 

Cuối đoạn chú giải này là:  “Cảnh ngoại vô trí, trí ngoại vô cảnh” 

(Ngoài cảnh chẳng có trí, ngoài trí chẳng có cảnh). Chúng ta nói “mắt

thấy” thì mắt có năng lực to cỡ nào? Chỗ quý vị có thể thấy được đều là

[năng lực] của tánh Thấy. Nếu chẳng có tánh Thấy, làm sao quý vị có

 Tập 10

 122

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thể thấy  được?  Tánh  Thấy  to  cỡ nào?  Tận  hư không, khắp pháp  giới! 

Tánh Thấy là như vậy, mà tánh Nghe, tánh Cảm Nhận, tánh Nếm, không

gì  chẳng  phải  là  như  vậy.  Vì  thế,  người  trong  thế giới  Tây  Phương

 “Thiên Nhãn đỗng thị, Thiên Nhĩ triệt thính, Tha Tâm biến tri” (Thiên

Nhãn  thấy  thấu  suốt,  Thiên  Nhĩ  nghe  thông  suốt,  Tha  Tâm  biết  trọn

khắp), chẳng có chút gì hiếm hoi, lạ lùng! Đó là trí và cảnh tương ứng, 

ngầm  hợp, năng  lực hoàn  toàn khôi phục.  Nay  chúng ta  nhìn thì cách

tường  bèn  chẳng  thấy, vì  sao  chẳng  thấy?  Do  vì  quý  vị có  phân  biệt, 

chấp trước: “Ở đây có vách tường, đương nhiên chúng ta chẳng thấy”, 

cho nên quý vị chẳng thấy. Nếu ngày nào đoạn sạch ý niệm ấy, “vách

tường ấy chẳng ngại Sự, Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại”, tình hình bên

kia  tường  ra  sao,  quý  vị đều  trông  thấy.  Vì  thế,  chướng  ngại ấy  là

chướng ngại trong tâm lý, chẳng phải là chướng ngại nơi hình tướng của

sự vật. Tất cả hết thảy chướng ngại thảy đều ở trong tâm.  “Tâm sanh tắc

 chủng chủng pháp sanh, tâm diệt tắc chủng chủng pháp diệt” (Tâm sanh

ắt các pháp sanh, tâm diệt ắt các pháp diệt). “Các thứ pháp diệt” chẳng

phải là pháp chẳng còn nữa, mà là chẳng có chướng ngại, bèn nhập cảnh

giới  Hoa  Nghiêm,  Lý  Sự vô  ngại,  Sự Sự vô  ngại,  mới  biết  hết  thảy

chướng ngại sanh từ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chúng ta, đều

chẳng phải là sự thật. Tuy chẳng phải là sự thật, nhưng nó khởi tác dụng, 

đem lại cho chúng ta rất nhiều đau khổ. 

Trước kia,  thầy  Lý  giảng  kinh  đến  chỗ này,  thầy  dạy  chúng  tôi

làm thí nghiệm. Để thí nghiệm thì thí nghiệm trên sự tướng rất khó, thầy

bèn nói: Nếu các anh nằm mộng, thầy tạo một ấn tượng cho chúng tôi. 

Trong khi nằm mộng, có khi tự mình biết là đang nằm mộng; trong khi

quý vị biết chính mình đang nằm mộng, quý vị nói cảnh giới trong mộng

đều là giả, ta nhất định đi xuyên qua vách tường kia thì nhất định sẽ đi

xuyên qua được, chẳng gặp chướng ngại. Có một lần, một bạn học của

chúng tôi là ông Châu Gia Lân, Châu Gia Lân nay đang giảng kinh Hoa

Nghiêm vào mỗi thứ Tư tại Từ Quang Đồ Thư Quán. Sau khi thầy Lý

vãng sanh, ông Châu thay thầy giảng kinh Hoa Nghiêm. Châu Gia Lân

kể với  chúng  tôi:  Có  một  hôm,  ông  ta  nằm  mộng,  đã  nghĩ  thầy  nói

“mộng là giả, vách tường cũng là giả”, ta nhất định có thể xuyên qua, 

bèn thử xem. Kết quả là đi qua được, chẳng bị chướng ngại. Châu Gia

Lân đã làm thí nghiệm, xác thực là như vậy. 

Chúng ta lại xem bộ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa của pháp sư

Viên  Anh.  Trong lời  Tựa,  Ngài  có kể một  câu  chuyện  là  chuyện  của

chính Ngài. Có một hôm, Ngài tĩnh tọa trong liêu phòng, bỗng nhớ có

 Tập 10

 123

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chuyện cần phải làm, bèn bước khỏi chỗ ngồi đi ra ngoài. Sau khi ra khỏi

phòng,  Ngài  chợt  nghĩ:  “Cửa  phòng đã đóng,  chưa  mở,  làm  sao  đi  ra

được?”  Sau  khi  đã  trở ra,  quay  lại  đẩy  cửa  thì đã  gài  then  bên  trong. 

Trong một niệm ấy, Ngài chẳng nghĩ cửa ấy đã đóng, liền đi ra được. 

Niệm thứ hai, [nghĩ là] cửa đã đóng, trở lại đẩy cửa, chẳng vào được, 

phải tìm người lấy chìa khóa mở cửa mới có thể vào phòng. Một niệm

quên  bẵng,  bèn  đi  qua  được; do  vậy, tất  cả chướng  ngại đều do  vọng

niệm tạo thành. 

Quý vị lại đọc Hư Vân Lão Hòa Thượng Niên Phổ, trong đó có

chép  câu  chuyện,  chuyện ấy  là  sự thật. Có  một  lần,  lão  hòa  thượng

xuống  núi,  chẳng  biết  đi  đến  nơi  đâu.  Ngài  đi  đường,  tâm  thanh  tịnh, 

cũng trụ trong Định. Trên đường, gặp mấy người cũng là người xuất gia, 

cầm đèn lồng. Trên đường, họ đụng phải lão hòa thượng Hư Vân, bèn

hỏi: “Thưa lão hòa thượng! Trời đã tối thế này, Ngài đi đường một mình

sao chẳng có đèn đuốc gì?” Lão hòa thượng vừa nghe câu ấy, ngay lập

tức trời tối đen. Khi Ngài còn chưa nghe lời ấy thì trời sáng ngời, chẳng

tối tăm. Ngài ra đi lúc ba giờ, vĩnh viễn trụ trong ba giờ, nên bầu trời

một mực sáng ngời. Kết quả là người ta vừa nhắc nhở “trời đã tối”, Ngài

nghe nói vậy, ngay lập tức trời đen kịt. Hết thảy duy tâm tạo! Những vị

ấy  đều  là  người  trong  hiện  thời,  cách  chúng  ta  chẳng  xa  cho  mấy,  đã

chứng minh cho chúng ta: “Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là nhân tố

căn bản”; đó là điều đức Phật dạy trong kinh Hoa Nghiêm, những người

tu hành trong hiện thời cũng đã chứng tỏ cho chúng ta. 

Trong đoạn tiếp theo, chúng ta xem tới Ứng Thân, xem dòng thứ

hai đếm từ dưới lên trong trang năm mươi lăm. Đoạn văn này là lời Sớ, 

chẳng phải là Sao, ở chỗ này bị in lầm, in thấp xuống một chữ, phải in

theo lối đảnh cách thì mới đúng.  “Ứng Thân giả, ứng đồng vạn vật vi

 thân dã, ứng đồng liên trì vi thọ dã, ứng đồng trường đoản vi lượng dã” 

(Ứng Thân là ứng hiện thân giống như muôn vật, ứng hiện ngay cả có

cùng thọ mạng, ứng hiện có thân lượng cao hay thấp giống như họ), cho

đến đây là lời Sớ, chẳng phải là chú giải. Kế đó là  “như cổ đáp hưởng, 

 đại tiểu tùy thân” (như cái trống phát ra tiếng [khi bị gõ], tùy thuộc thân

trống [lớn hay nhỏ mà tiếng trống phát ra] to hay nhỏ), đó là lời chú giải. 

Ứng  Thân  là  do  cảm ứng  đạo  giao  cùng  chúng  sanh  mà  hiện.  Chúng

sanh có cảm, Phật, Bồ Tát có ứng, nên Ứng Thân cũng giống như Hóa

Thân; nhưng Ứng và Hóa vẫn khác nhau. Ứng Thân là gì? Giống như

người ấy cũng đầu thai, giống như Thích Ca Mâu Ni Phật đến thế gian

này, thị hiện hoàn toàn giống như loài người chúng ta, sống trên thế gian

 Tập 10

 124

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

này tám mươi năm, đó là Ứng Thân. Hóa Thân là bỗng dưng hiện tiền, 

sau khi làm xong chuyện bèn chẳng còn nữa, đó là Hóa Thân. Như xưa

kia phu nhân Châu Bang Đạo gặp Địa Tạng Bồ Tát, đó là Hóa Thân, bà

ta gặp Ngài ở Nam Kinh. Lần này, tôi đến Nam Kinh, có đến viếng căn

nhà cũ của bà. Căn nhà bà đã ở rất lớn, hiện thời hơn một nửa được dùng

làm nhà trẻ (ấu trĩ viên, kindergarten), [phần đất dùng làm] nhà trẻ ấy

chẳng thể trả lại cho bà ta. Con trai lớn của bà ta nay còn đang sống ở

Nam Kinh, họ trả lại cho con bà một phần ba căn nhà ấy, sân cũng rất

lớn. Bà ta đang ở trong nhà, bỗng dưng có một người xuất gia đến hóa

duyên, nói là từ Cửu Hoa Sơn đến. Thuở ấy, Châu phu nhân còn chưa tin

Phật, chẳng cho, chẳng tặng vật phẩm hóa duyên cho vị ấy, người xuất

gia đó bèn bỏ đi. Sau khi vị ấy đi rồi, bà mới nghĩ: Từ cửa lớn còn phải

qua tầng cửa thứ hai, tầng cửa thứ ba, cả ba tầng cửa, cửa đều chẳng mở, 

sao vị ấy có thể bước vào được? Sau khi bước ra, cũng chẳng có ai mở

cửa cho vị ấy, làm sao vị ấy đi ra được? Ngờ vực chẳng giải quyết được! 

Câu hỏi ấy mãi cho đến khi sang Đài Loan, gặp thầy Lý tại Đài Trung, 

bà ta đem chuyện ấy kể với thầy Lý. Thầy Lý bảo: “Địa Tạng Bồ Tát

đến hóa duyên với bà, đó chẳng phải là phàm nhân, mà là Hóa Thân”. Bà

ta  mới  hiểu,  nên  mới  niệm  kinh  Địa  Tạng,  mỗi  ngày  thờ phượng  Địa

Tạng Bồ Tát. Bà có viết bài Ngộ Địa Tạng Bồ Tát Ký kể câu chuyện ở

Nam Kinh ấy. Đó gọi là Hóa Thân, nói thật ra cũng là đến độ bà ta. Tuy

khi ấy chẳng độ, bà ta đến Đài Loan mới học Phật, nhưng đó là cái nhân. 

Nếu chẳng có chuyện ấy, đến Đài Loan, bà ta cũng chưa chắc chịu học

Phật. Gặp chuyện như thế, chuyện này rất rõ ràng. [Trong cuộc gặp gỡ

ấy, bà ta cùng vị tăng đó] hỏi đáp, trò chuyện, nói rất nhiều câu, tuyệt

đối chẳng phải là nằm mộng, tuyệt đối chẳng phải là giả, nên [bà ta có]

ấn tượng hết sức sâu đậm. Nghĩ đến chuyện này mới biết Phật, Bồ Tát

trong Phật pháp là thật, chẳng phải là giả. Bà ta vô cùng hối hận: “Khi

đó, Bồ Tát chỉ hóa duyên mấy cân dầu mè, nhưng chúng tôi chẳng biếu

tặng”. Đó là nói về Ứng và Hóa. Ứng và Hóa sai biệt ở chỗ này. Ứng

Thân còn có thọ lượng, giống như ba ngàn năm trước, Thích Ca Mâu Ni

Phật đã xuất hiện trong thế gian, đó là Ứng Thân. Ngài trụ trong thế gian

này tám mươi năm bèn nhập diệt. Đó là thọ lượng của Ngài, thọ lượng

của Ngài là tám mươi tuổi.  “Ứng đồng trường đoản” (Ứng hiện cao hay

thấp giống như nhau). Theo kinh điển ghi chép, Thích Ca Mâu Ni Phật

thân cao trượng sáu, tức là một trượng sáu thước, đó là thân thể cao lớn; 

 Tập 10

 125

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nhưng chư vị phải hiểu, chẳng phải là tính theo thước hiện thời. Theo

thước tấc hiện thời, một trượng sáu thì kinh khủng quá, quá cao! Thước

thuở ấy ngắn hơn thước hiện thời rất nhiều, đại khái một thước [thuở đó]

còn chưa đến sáu tấc hiện thời, dài hơn năm tấc một chút. Nhìn từ chỗ

này, chúng ta sẽ chẳng cảm thấy rất kỳ quái, vóc dáng Phật tuy cao, vẫn

chẳng phải là rất cao. Thước thuở ấy khác với thước hiện tại. Nói đến

Ứng Thân bèn có thân tướng, thọ mạng, vóc dáng cao thấp, những thứ

ấy đều có. Giới thiệu đơn giản cùng chư vị ba thân đến chỗ này. 

Chúng  ta  lại  xem  đoạn  văn  kế tiếp,  trong  trang  năm  mươi  sáu, 

dòng thứ năm từ dưới đếm lên.  “Năng vi thân, phi thân” (Có thể làm

thân hoặc chẳng phải là thân), chữ Năng phải đọc liên tiếp một mạch, tức

là “năng vi thân, năng vi phi thân” .  “Năng vi thường thọ, năng vi vô

 thường thọ. Năng vi vô lượng, năng vi hữu lượng” (Có thể có thọ mạng

thường hằng, hoặc tuổi thọ chẳng thường hằng. Có thể là vô lượng hoặc

là  có  hạn  lượng).  Đây  là  nói  Pháp  Thân  có  thể tùy  ý  tự tại  thị hiện, 

nhưng “tùy ý” chẳng phải là thuận theo ý của chính mình, vì chính nó

chẳng  có  ý.  Nếu  chính  mình  có  ý,  sẽ biến  thành  phàm  phu,  hữu  ý  sẽ

chẳng tự tại. Tùy ý là tùy theo ý của chúng sanh. Kinh Lăng Nghiêm nói

rất hay:  “Thuận theo tâm chúng sanh mà ứng với khả năng tiếp nhận

 của họ” . Đó là chánh xác. Hiện thời, chúng ta chẳng thể tự tại biến hóa

giống như Phật, Bồ Tát là vì chúng ta hữu ý. Hễ hữu ý sẽ chẳng có cách

nào, chẳng thể hiện. Khi nào đạt đến vô ý, bèn có thể tùy thuận chúng

sanh, chứ hữu ý thì chẳng có cách nào! 

Pháp Thân đại sĩ chẳng dùng tâm ý thức; không chỉ chẳng có ý, 

mà cũng chẳng có tâm. Tâm ý thức đều chẳng có, sử dụng Chân Như

bản  tánh, nên  có  thể tùy  loại hóa  thân, có  thể  “thuận  theo  tâm  chúng

 sanh, ứng với khả năng tiếp nhận của họ” . Chúng ta gặp phiền phức vì

có tâm ý thức, tâm ý thức là pháp hữu vi. Theo cách liệt kê danh mục

trong Bách Pháp, khoa mục đầu tiên trong pháp hữu vi là tám thức, tám

thức là tâm ý thức. Tâm ý thức là giả, chẳng thật. Tương ứng với tám

thức, nay chúng ta nói là “tác dụng tâm lý”, hoặc “hiện tượng tâm lý”, là

năm mươi mốt Tâm Sở, những thứ này đều gọi là pháp hữu vi. Trong

Bách Pháp, chỉ có sáu pháp cuối cùng là pháp vô vi. Những pháp trước

đó như Tâm, Tâm Sở, Sắc Pháp, Tâm Bất Tương Ứng Hành Pháp, tổng

cộng chia thành chín mươi bốn loại, toàn là pháp hữu vi. Kinh Kim Cang

đã nói:  “Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng” . Nay phàm

phu chúng ta coi những pháp hữu vi ấy đều là thật, phân biệt, chấp trước, 

so đo trong ấy, khổ khôn xiết kể! Phật thấy chúng sanh làm như vậy, gọi

 Tập 10

 126

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

họ là “kẻ đáng thương xót”, vì sao là “đáng thương xót?” Vốn chẳng có, 

mà cứ tự mình khăng khăng biến thành có. Chẳng khổ mà chính họ khổ

sở ngần ấy, nên mới nói là “đáng thương”. Nếu thật sự có khổ, Phật sẽ

chẳng gọi quý vị là “đáng thương”. Chẳng có khổ mà chính mình tìm

khổ, đó là “đáng thương”. Vốn chẳng có khổ mà chính mình khư khư

tìm khổ; ngỡ giả là thật, đáng thương thay! Vì thế, các pháp hữu vi là

giả, chẳng thật! 

Vì lẽ đó, quý vị phải giác ngộ, thật sự giác ngộ sẽ lìa khổ, được

vui, từ nay trở đi sẽ chẳng còn khổ nữa. Vì sao? Chẳng còn chấp trước, 

chẳng còn so đo. Người với người qua lại với nhau chớ nên coi là thật, vì

sao? Giả trất! Người khác nói thích ta, yêu mến ta thế này thế nọ, quý vị

nghe lời ấy đừng ngỡ là thật, giả trất, chẳng thật! Vì sao? Tam tâm, nhị

ý. Tam tâm là gì? Tâm ý thức, thức thứ tám, thức thứ bảy, và thức thứ

sáu gọi là “tam tâm”. Nhị ý: Thức thứ sáu là ý thức, thức thứ bảy là ý

căn, nên gọi là “nhị ý”. Tam tâm nhị ý chẳng phải là thật. Chúng ta đối

với người khác cũng là tam tâm nhị ý, cũng chẳng thật! Hôm nay tôi đối

với quý vị tốt đẹp dường ấy, nói không chừng ngày mai liền giở quẻ, đâu

là thật? Chính mình đối với chính mình còn chưa thể bảo đảm, há còn có

thể bảo đảm những lời người khác nói là thật? Há cái tâm ấy là thật? Nếu

quý vị ngỡ là thật, sẽ hoàn toàn bị lừa gạt. Bị ai lừa gạt? Chẳng phải là bị

kẻ khác lừa gạt, mà là tự mình lừa gạt chính mình. 

Ngày nào chẳng dùng tâm ý thức, mà dùng chân tâm, sẽ là thật, 

chẳng giả. Đến khi nào? Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo phá một phẩm

vô minh, chứng một phần chân tánh, chân tánh là chân tâm; từ đó trở đi

bèn dùng chân tâm, chẳng dùng tâm ý thức, đó là thật. Vì lẽ đó, chúng ta

qua lại với hết thảy mọi người, trong tâm hiểu rõ, toàn là giả! Bất luận

họ nói như thế nào, chúng ta cười cười mà thôi, quý vị thấy chúng ta vui

sướng lắm, tự tại lắm, đã hiểu rõ chân tướng sự thật. Ai là thật? Người

nào thật sự yêu thương chúng ta? Phật, Bồ Tát thật sự yêu thương chúng

ta. Chẳng phải là Phật, Bồ Tát thì toàn bộ đều là giả! [Kẻ khác] nói dễ

nghe đến mấy, hãy nghe xong rồi thôi, ngàn vạn phần đừng ngỡ là thật. 

Sự thật ấy là chân tướng sự thật, phải hiểu rõ ràng: Chúng ta chẳng có

phiền não, ưu lự cũng chẳng có, đau khổ cũng chẳng có, lìa khổ được

vui. Nếu hiểu rõ chân tướng sẽ lìa khổ được vui, hễ mê nơi chân tướng

sẽ khổ chẳng thể nói nổi! Chúng ta thấy có rất nhiều người vì cảm tình, 

vì tài vật, vì mọi thứ mà lo lắng, đáng thương! Chúng ta thấy [những kẻ

ấy] đúng là đáng thương xót. Vì sao? Toàn là giả, chẳng có gì là thật. 

Thế gian có gì là thật? Thân thể đều là giả, sanh chẳng đem theo đến, 

 Tập 10

 127

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chết  chẳng mang  theo đi,  ngay  cả thân  thể cũng  là  giả,  huống  hồ vật

ngoài thân! Vì thế, đối với thân thể còn chớ nên chấp trước, huống hồ

vật ngoài thân! 

Có được mất hay không? Chẳng có được hay mất! Quý vị nói ta

đạt được, giả trất! Quý vị đạt được thứ gì? Đêm ngủ nhắm mắt lại, khi đã

ngủ say, người ta khiêng thân thể quý vị đi, cũng chẳng biết, có thứ gì là

của chính mình? Vì lẽ đó, phải giác ngộ, chẳng có gì là của chính mình, 

thứ gì cũng đều chẳng đạt được. Đã là thứ gì cũng đều chẳng đạt được

thì thứ gì cũng chẳng mất đi, về căn bản chẳng có được thứ gì thì lấy đâu

ra mất? Lo được, lo mất đem lại bao nhiêu nỗi phiền não. Sau khi quý vị

đã hiểu rõ, vốn chẳng có được, mà cũng chẳng có mất, lẽ nào chẳng tự

tại? Đạt được thứ gì đều giống như nằm mộng. Trong mộng có được một

mớ tiền của, giả trất. Mất đi cũng giống như nằm  mộng. Trong mộng

mất một món tiền lớn, cũng là giả, chẳng có gì là thật. Để giảng với mọi

người về chân tướng trong vũ trụ, kinh Phật thường nói đến Thật Tướng

của  các  pháp,  Thật  Tướng  là  như  thế đó.  Không  chỉ là  trong  lục  đạo, 

Thật Tướng là như thế, mà Thật Tướng trong tứ thánh pháp giới cũng

chẳng  phải  là  ngoại  lệ, thảy đều  là  như  thế đó.  “Phàm  những  gì  có

 tướng, đều là hư vọng”.  Tây Phương Cực Lạc thế giới cũng được bao

gồm trong ấy, chẳng thể nói Tây Phương Cực Lạc thế giới là ngoại lệ, 

chẳng có, nó cũng là hư vọng. Chỗ bất đồng là: Nó là cảnh giới được

hiện bởi tâm thanh tịnh, còn cõi này là cảnh giới do tâm ô nhiễm hiện ra, 

khác nhau ở chỗ này! Vì vậy, chớ nên chấp trước lục phàm, mà tứ thánh

cũng chớ nên chấp trước. Nếu quý vị chấp trước Tây Phương Cực Lạc

thế giới thì cũng sai. Hết thảy đều chẳng chấp trước sẽ là đúng. 

 Tập 11

Xin mở kinh bổn, trang năm mươi sáu. 

Phần trước là nói Pháp Thân  “thuận theo tâm chúng sanh, ứng với

 khả năng nhận lãnh của họ” . Trong đoạn văn này có nói Ứng Thân của

A  Di  Đà  Phật  ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  cũng  là  có  hạn  lượng. 

Đoạn văn này nằm trong trang năm mươi sáu, nơi dòng thứ ba từ dưới

đếm lên, nói về  “hữu lượng chi lượng” (số lượng có hạn lượng). Xem từ

câu thứ hai:

 “Như A Di Đà thật hữu kỳ hạn, nhân thiên mạc số, thị hữu lượng

 chi vô lượng” (Như A Di Đà Phật thật sự có kỳ hạn, nhưng trời người

chẳng thể tính toán được, tức là vô lượng trong hữu lượng). Vấn đề này

 Tập 11

 128

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

hết sức trọng yếu, vì rất nhiều người thấy kinh nói A Di Đà Phật là vô

lượng thọ, lại thấy trong kinh đức Phật có nói A Di Đà Phật trong tương

lai sẽ nhập diệt, Quán Âm Bồ Tát [nối ngôi] thành Phật. Sau khi Quán

Âm Bồ Tát thành Phật, hóa độ chúng sanh cũng là vô lượng thọ. Sau khi

Ngài nhập diệt, Đại Thế Chí Bồ Tát thành Phật. Điều này xác thực là có

nói trong kinh. Nói như vậy, thọ lượng của A Di Đà Phật là hữu lượng

(có hạn lượng), làm sao có thể gọi là vô lượng? Ở đây đã giải thích, giải

thích  rất  hay.  Trong kinh Vô  Lượng  Thọ đã nói,  giả sử mười  phương

chúng sanh, đây là nói giả sử, chẳng thật, mười phương tất cả hết thảy

chúng sanh đều chứng quả Bích Chi Phật, Bích Chi Phật còn cao hơn A

La Hán, thần thông đều giống như Mục Kiền Liên, Mục Kiền Liên thần

thông bậc nhất, thọ mạng đều là luận bằng nhiều kiếp, người đông như

thế, trọn hết tuổi thọ hợp sức cùng nhau tính toán thọ lượng của A Di Đà

Phật, đều tính chẳng ra! Kinh sánh ví [con số] có thể tính được giống

như một giọt nước trong biển cả, tính không ra, giống như nước trong

biển cả! Chúng ta có thể suy nghĩ: Thọ lượng của A Di Đà Phật là vô

lượng hay là có hạn lượng? Do tính không ra, nên là vô lượng. Vì thế, 

“vô lượng” nói ở đây là “vô lượng trong hữu lượng”. Tuy là hữu lượng, 

nhưng chẳng ai có thể tính toán ra, nên có thể nói là vô lượng. Chư vị

phải biết kinh nói điều này là nói tới Ứng Thân của A Di Đà Phật, A Di

Đà  Phật ở Tây  Phương Cực  Lạc  thế giới  là Ứng  Hóa  Thân.  Đương

nhiên, đối với Báo Thân, các kinh thường có nói là  “hữu thỉ vô chung” 

(có khởi đầu, nhưng chẳng có kết thúc), sau khi chứng đắc bèn vĩnh viễn

chẳng diệt. Báo Thân là thân trí huệ, là vô lượng; đó là vô lượng trong

vô lượng. Đối với Pháp Thân, chẳng bàn tới hữu lượng hay vô lượng vì

nó chẳng thuộc vào số lượng, nên thảy đều chẳng thể nói được. Có khi

sẽ gặp phải câu hỏi này! 

Ngoài  ra  còn  có  một  câu hỏi khác  nơi dòng thứ hai  trong trang

năm mươi tám. Trong Đại Luận, tức là Đại Trí Độ Luận, có một đoạn

như thế này:  “Đại luận tam thập lục vân” (Đại Luận, quyển ba mươi sáu

có chép). Trong quyển ba mươi sáu, chúng ta biết Đại Trí Độ Luận gồm

một trăm cuốn; trong quyển ba mươi sáu có một đoạn chép như thế này:

 “Đương tri Thích Ca cánh hữu thanh tịnh quốc độ” (Hãy nên biết Phật

Thích Ca cũng có cõi nước thanh tịnh).  “Thích Ca”  là Bổn Sư Thích Ca

Mâu Ni Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật cũng có Tịnh Độ,  “như A Di Đà

 Phật quốc” [nghĩa là Tịnh Độ của Thích Ca Mâu Ni Phật] giống hệt thế

giới Cực Lạc của A Di Đà Phật.  “A Di Đà Phật diệc hữu bất nghiêm tịnh

 quốc” (A Di Đà Phật cũng có cõi nước chẳng nghiêm tịnh), [ý nói Ngài]

 Tập 11

 129

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

cũng có cõi nước chẳng phải là Tịnh Độ, cũng có uế độ,  “như Thích Ca

 Văn Phật quốc” (giống như cõi nước của Thích Ca Mâu Ni Phật), [tức

là] giống như thế giới Sa Bà của chúng ta trong hiện thời. Đã đọc Đại Trí

Độ Luận, người ấy chẳng mong sanh về Tây Phương Tịnh Độ nữa, vì

sao? Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật cũng có Tịnh Độ chẳng khác gì Tây

Phương Cực Lạc thế giới, cớ sao lại phải sang bên ấy (cõi Cực Lạc)? Vì

sao phải đến nơi xa xôi ngần ấy, qua khỏi mười vạn ức cõi Phật, sang

bên đó để làm gì? Đại Luận nói không sai, nếu chúng ta hỏi: Tâm địa

của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  thanh  tịnh  hay  không?  Thanh  tịnh  thì

đương nhiên hiện Tịnh Độ, đó là đạo lý nhất định. Vì thế, chuyện này

nói  theo  Lý  sẽ thông  suốt,  về Sự thì  vẫn  có  thể.  Vấn  đề hiện  thời  là

chúng ta phải làm như thế nào thì mới có thể sanh về Tịnh Độ của Bổn

Sư Thích Ca Mâu Ni Phật? 

Chuyện này vẫn là điều được nói trong phần trước. Trong phần

trước đã có tỷ dụ, học trò theo thầy, nhưng có nghe theo giáo huấn của

thầy  hay  không?  Nếu  thật  sự nghe  theo  giáo  huấn  của  thầy,  thầy  dạy

chúng ta niệm A Di Đà Phật sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, sanh

về Tây Phương Cực Lạc thế giới chính là sanh về thế giới Cực Lạc của

Thích Ca Mâu Ni Phật! Vì sao? Kinh đã nói rất rõ ràng, sanh về một cõi

Phật tức là sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, chính là sanh trong hết

thảy các cõi Phật.  “Hết thảy chư Phật” đương nhiên bao gồm Thích Ca

Mâu Ni Phật. Thấy A Di Đà Phật, thấy một vị Phật là thấy hết thảy chư

Phật. Chúng ta biết điều này, có thể khăng khăng một mực niệm A Di

Đà Phật, bất luận đọc kinh luận thấy đức Phật thuyết pháp như thế nào

đều chẳng còn hoài nghi nữa! Vì sao Thích Ca Mâu Ni Phật không dạy

chúng ta sanh về Tịnh Độ của Ngài, mà dạy chúng ta sanh về Tịnh Độ

của A Di Đà Phật? Thưa cùng chư vị, sanh về Tịnh Độ của A Di Đà Phật

dễ dàng! Đó là do bổn nguyện của đức Di Đà đã phát trong lúc tu nhân:

Chỉ cần chấp trì danh hiệu, Ngài liền đến tiếp dẫn. Đối với Tịnh Độ của

Thích Ca Mâu Ni Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng phát nguyện ấy, 

chẳng nói quý vị niệm danh hiệu của Ngài, Ngài liền đến tiếp dẫn quý vị

sanh về Tịnh Độ. Tìm khắp Đại Tạng Kinh cũng chẳng tìm thấy lời ấy. 

Điều này nói rõ: Vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ dễ hơn hết thảy các cõi

Tịnh Độ khác của chư Phật. Sanh về Tây Phương Tịnh Độ giống như

sanh về Tịnh Độ của hết thảy chư Phật, vì sau khi quý vị đã đến Tây

Phương Tịnh Độ, muốn đến Tịnh Độ của vị Phật nào bèn đến Tịnh Độ

của đức Phật ấy; đó gọi là  “một sanh, hết thảy sanh”. 

Trong đoạn lớn này, chúng tôi giới thiệu phần Thích Danh (釋名 :

 Tập 11

 130

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

giải thích tên kinh) đến đây, lại xem đoạn lớn thứ hai. Đoạn lớn thứ hai

là Biện Thể (辨體: biện định bản thể của bộ kinh này) ở trong trang năm

mươi chín, [xem từ] dòng thứ năm.  “Tiền văn giải thích năng thuyết, sở

 thuyết, năng quán, sở quán, giai năng thuyên danh” (Đoạn văn trên đây

đã giải thích người nói, đối tượng được nói, người quán, đối tượng được

quán, đều là giải thích về danh xưng của bộ kinh). Đoạn lớn trên đây

nhằm giải thích những diệu nghĩa được bao hàm trong tựa đề kinh này, 

còn đoạn này nhằm hiển Thể. Thể là nói đến tánh chất của nó, cũng có

nghĩa là căn cứ lý luận mà đức Phật đã dùng để giảng bộ kinh này. Đức

Phật đã dựa vào đâu để nói Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh? Nhất định

phải biết căn cứ lý luận của nó thì tín tâm của chúng ta mới có thể thật

sự kiến lập. Nếu không biết căn cứ lý luận của nó mà tin tưởng, chỉ có

thể nói là người ấy thiện căn sâu dầy. Được lắm! Người ấy có thể thành

tựu. Có những người mà nếu quý vị chẳng có căn cứ lý luận, họ sẽ chẳng

tin, chẳng thể tiếp nhận, nên phần Biện Thể hết sức trọng yếu. 

Trong phần giải thích có câu:  “Tầm danh, ý tại vong danh hiển

 Thể” (Tìm hiểu ý nghĩa của tên gọi với dụng ý quên đi cái tên gọi để

hiển  lộ cái  Thể),  câu  này  rất  quan  trọng.  Nói  thật  ra,  trong  kinh  luận

thường dạy chúng ta:  “Nghe giáo” , cổ nhân nói là  “thính giáo” , còn nay

chúng  ta  nói là  “nghe  kinh”  hoặc  “nghe khai thị” ,  cổ nhân  dùng  chữ

 “thính giáo” , thính giáo phải tiêu quy tự tánh. Để tiêu quy tự tánh, nhất

định phải lìa tướng ngôn thuyết, lìa tướng danh tự, lìa tướng tâm duyên

thì mới có thể tương ứng với tâm tánh. Nếu chấp trước những thứ ấy, sẽ

không tương ứng. Đức Phật nói ra tên kinh cũng là nói đến Giáo; nếu

chúng ta có thể lìa tướng ngôn thuyết, lìa tướng danh tự, lìa tướng tâm

duyên, bèn kiến tánh. Tánh là gì? Tánh là Thể của kinh. Do vậy, có thể

biết:  Đức  Phật  đã  dựa  vào  đâu  để nói  kinh?  Dựa  trên  Chân  Như bản

tánh. Y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới được kiến

lập trên bản tánh, đức Phật nói hết thảy các kinh cũng do từ trong tâm

tánh lưu lộ, nên có thể tin tưởng điều này. 

Tiếp theo đó, sách giải thích ý nghĩa của việc Biện Thể, phần này

nằm  trong  phần  Chánh  Văn,  trang  sáu  mươi  mốt,  hàng thứ hai:  “Thứ

 Biện Thể giả, Thể thị chủ nghĩa” (Kế đến là Biện Thể, Thể là nghĩa lý

chủ yếu).  “Thứ” (次) là đoạn thứ hai,  “Sơ” (初: đoạn đầu tiên) là Thích

Danh (giải thích tên kinh), là đoạn lớn thứ nhất. Đây là đoạn lớn thứ hai, 

tức Biện Thể trong năm tầng Huyền Nghĩa. Biện (辨) là biện định, phân

biệt, Thể (體) là tánh thể của bổn kinh. Trước hết giải thích chữ Thể theo

 Tập 11

 131

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

cách  nào?  Thể là  “chủ nghĩa” (主義: nghĩa  lý  chủ yếu),  Chủ là  “tân

 chủ” (賓主: khách và chủ). Trong phần trước, giảng về Danh (tên kinh)

thì Danh chẳng phải là Chủ. Ví như tôi xuất gia, sư phụ đặt cho tôi pháp

danh là Tịnh Không, Tịnh Không có phải là tôi hay không? Chẳng phải! 

Con người này mới là tôi. Danh tự thì ta đổi tên chẳng sao cả; ta có thể

đổi tên, chẳng thể đổi cái thân. Thân là một, là chủ, ta thích tên gì cũng

đều được cả. Quý vị thấy khi Hoằng Nhất đại sư viết văn hay vẽ vời, con

dấu  khắc  tên  của  Ngài nói  chung  có đến  tám  chín  mươi  loại, sợ rằng

chính  Ngài  cũng  chẳng  biết  rõ [chính  mình  thật  sự có bao  nhiêu  con

dấu]!  Danh  là  giả danh,  “tầm  danh”  là  phải  tìm  Chủ của  nó  thì  mới

được, Chủ chính là Thể.  “Danh bàng thị Tân” , [nghĩa là] xét theo mối

quan hệ giữa chủ và khách, Danh (tên kinh) là khách.  “Thể chánh thị

 Chủ” (Thể đúng là Chủ), dùng Danh để hiển Thể.  “Danh thị giả danh, 

 Thể thị thực  chất,  nhất  thiết  danh  hạ,  giai  hữu  kỳ Thể” (Danh  là  giả

danh,  Thể là  thực  chất. Trong hết  thảy  các  tên  gọi  đều  có  Thể của

chúng). Nếu danh ấy chẳng có Thể, danh cũng chẳng thể tồn tại. Trong

kinh Phật thường dùng tỷ dụ  “quy mao, thố giác” (龜毛兔角: lông rùa, 

sừng thỏ), đó là có Danh, nhưng chẳng có Thể. Con thỏ chẳng có sừng, 

nói “sừng thỏ” chính là có Danh nhưng chẳng có Thể, chẳng có ý nghĩa

gì!  Có  Danh,  nhất  định  phải  có  Thể,  phải  có  thật  thể.  Đó  là  nói  về ý

nghĩa của Thể. 

Tiếp đó, chánh thức giải thích chữ  “chủ chất”. “Thích Luận vân, 

 trừ chư pháp Thật Tướng, dư giai ma sự” (Thích Luận viết: “Trừ Thật

Tướng của các pháp ra, những thứ khác đều là ma sự”), đây là căn cứ

trên những điều được giảng trong kinh Đại Thừa, đó là ý nghĩa được nói

trong kinh Hoa Nghiêm.  “Ma sự”  là gì? Ma là vùi dập, phiền não, đau

khổ. Phàm những gì chẳng tương ứng với Thật Tướng đều có khổ. Tư

tưởng, kiến giải, và hành vi của lục đạo phàm phu đều trái nghịch Thật

Tướng, nên tam giới đều đau khổ. Thanh Văn, Duyên Giác, và Bồ Tát

chưa thể hoàn toàn tương ứng với Thật Tướng, chỉ tương ứng một phần, 

chưa thể hoàn toàn tương ứng, các Ngài vẫn còn có những nỗi khổ nhỏ, 

ít hơn chúng ta rất nhiều. Chỉ có viên thật Bồ Tát, [tức là] các vị Bồ Tát

chân thật trong Viên Giáo, là những vị Bồ Tát đã chứng đắc Pháp Thân

mới thật sự lìa khổ được vui, vĩnh viễn chẳng có ma sự, có thể tương

ứng với Thật Tướng. Chúng ta nên biết sự thật này, biết giống như chính

mình có gốc bệnh ấy, biết chính mình mắc loại bệnh gì. Đã biết bệnh, 

chúng ta sẽ có thể tìm bác sĩ, tìm thuốc, mới có thể trị khỏi bệnh ấy. Sợ

nhất là chính mình mắc bệnh nhưng chẳng biết, chuyện ấy đáng sợ nhất! 

 Tập 11

 132

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Vì lẽ đó, người tu hành phải biết những gì? Vì sao phải tu? Trong tương

lai, hy vọng sẽ đạt được kết quả như thế nào? Phải hiểu rành rẽ, rõ ràng

chuyện này. Quyết định chớ nên hồ đồ, mê muội tu tập, chớ nên như thế, 

lãng phí thời gian, lãng phí tinh thần, chẳng đạt được kết quả! 

 “Đại  Thừa  kinh  dĩ  Thật  Tướng  vi ấn,  vi kinh  chánh  thể” (Kinh

Đại Thừa lấy Thật Tướng làm ấn, làm chánh thể của kinh). Hết thảy các

kinh Đại Thừa do đức Phật đã giảng đều lấy Thật Tướng làm Thể. Thật

Tướng là chân tướng của vũ trụ và nhân sinh. Nói cách khác, hết thảy

các kinh đều nhằm nói rõ chân tướng của vũ trụ và nhân sinh, căn cứ

trên Thật Tướng của các pháp để nói. Có thể thấy mỗi câu trong kinh

đều là chân thật, chẳng có câu nào là nói hư giả. Những điều kinh nói

dường  như  mâu  thuẫn  với  kiến  thức  thông  thường  của  chúng  ta,  tình

hình ấy rất nhiều, đó là vì chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay đã tích lũy

kinh nghiệm từ các tư tưởng và kiến giải sai lầm, [nên nhận thấy những

gì  kinh điển  đã  dạy]  chẳng  tương ứng  với  kinh  nghiệm  của  chúng  ta. 

Thật ra vẫn là do chúng ta sai lầm, chẳng phải là đức Phật nói sai, mà do

chính chúng ta sai quấy. Bản thân chúng ta nghĩ sai, thấy sai. Người biết

tu hành nhất định phải nương theo lý luận và phương pháp do đức Phật

đã nói để uốn nắn những sai lầm của chính mình, đó gọi là tu hành. Có

rất nhiều đồng tu, mới học cũng như học đã lâu đều có [căn bệnh như thế

này]: Xem kinh Phật, ta nghĩ như thế này, thế nọ, ta có cách nhìn thế

này, thế nọ. Cái [quan điểm] “theo cách nghĩ, cách nhìn của ta” ấy chính

là kinh nghiệm sai lầm tích lũy từ vô thỉ kiếp. Đức Phật giảng cho họ, họ

vẫn chẳng tin, vẫn phải đưa ra cách nghĩ, cách nhìn của chính mình, vậy

thì khó thể thành tựu được gì! Kinh bảo chuyện ấy là “thiện căn của các

chúng sanh đó chưa chín muồi, vẫn chưa thể hoàn toàn tiếp nhận”. 

Thật Tướng của các pháp đến tột cùng là như thế nào? Nếu quý vị

hỏi là như thế nào thì tình hình ngay khi ấy chính là nó đó. Những gì quý

vị thấy, nghe, tiếp xúc là Thật Tướng của hết thảy các pháp. Đức Phật

giảng cho chúng ta những tướng chân thật ấy. Đó là Thật Tướng. Thật

Tướng ở ngay trước mặt chúng ta, vì sao chúng ta chẳng thấy? Chúng ta

đã xen tạp  rất  nhiều  khái niệm  hư  vọng vào  tướng chân thật,  rối loạn

tướng chân thật, biến chân tướng thành sai lầm. Nói cách này mọi người

vẫn rất khó hiểu, [tôi phải dùng một thí dụ để nói]. Như trong hội Lăng

Nghiêm,  đức  Phật  đã  nêu  một  thí  dụ,  Ngài  nêu  [thí  dụ]  mắt  thấy  sắc. 

Đoạn kinh văn ấy rất dài, [tức là phần]  “mười phen hiển lộ cái Thấy” , 

chỉ rõ tánh Thấy của chúng ta, thấy Thật Tướng. Thật Tướng là sắc tánh, 

tánh Thấy thấy sắc tánh, đó là chân thật, là sở kiến của đức Phật và các

 Tập 11

 133

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

vị đại Bồ Tát. Tánh Nghe nghe thanh tánh. Tánh tương ứng với Tánh, 

Tánh và Tánh dung thông, Năng và Sở là một, chẳng hai, nên Tánh và

Tướng  như  một.  Thiền  gia  nói  “minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành

 Phật”  là do họ thấy như vậy. 

Đức Phật nói lũ phàm phu chúng ta thấy như thế nào? Nhãn Thức

của phàm phu chúng ta thấy Sắc Trần, chẳng thấy Sắc Tánh. Thức là gì? 

Thức là phân biệt, chấp trước. Quý vị thấy sắc, sắc chẳng phải là tánh, 

sắc biến thành trần, trần (塵) là bụi bặm, bụi bặm có thể nhuốm bẩn, do

như  vậy mà bị nhuốm  bẩn.  Nhuốm  bẩn  do  trong  tâm  của  chính  mình

biến hiện. Vốn chẳng bị nhuốm bẩn, nay lại biến hiện thành nhuốm bẩn. 

Ngay khi chúng ta mở banh mắt, niệm thứ nhất là thấy bằng tánh Thấy, 

niệm thứ hai liền biến chất, biến thành thấy bằng Nhãn Thức. Niệm thứ

nhất có thời gian rất ngắn, ngắn đến mức độ nào? Trong kinh, đức Phật

thường dùng tỷ dụ để nói:  “Một cái khảy ngón tay”.  Một cái khảy ngón

tay có sáu mươi sát-na, một sát-na là một phần sáu mươi của thời gian

khảy ngón tay. Một sát-na có chín trăm lần sanh diệt, nên một niệm là

một phần chín trăm của một sát-na; một niệm là như vậy đó. Quý vị nói

xem: Tốc độ này quá nhanh chóng! Thông thường, đại khái là trong một

giây chúng ta khảy ngón tay bốn lần, chẳng có vấn đề gì! Bốn nhân với

sáu mươi, lại nhân với chín trăm thành hai mươi vạn tám ngàn; một phần

trong hai mươi vạn tám ngàn của một giây là một niệm. Niệm thứ hai

liền biến thành Thức, liền phân biệt, chấp trước. 

Nếu nói rõ ràng hơn một chút, cái thấy thứ nhất là cái thấy bình

đẳng, vì sao? Chẳng có phân biệt, chấp trước, vạn pháp bình đẳng, tâm

thanh tịnh. Trong cái thấy thứ hai, do một niệm đã bất bình đẳng, nên

trong  hết  thảy  tướng bèn dấy  lên  phân  biệt.  Hễ dấy  lên  phân  biệt,  sẽ

chẳng bình đẳng. Thuận theo phân biệt, lại nổi lên sự ưa ghét trong ấy. 

Thuận theo ý nghĩ của chính mình bèn dấy lên tâm tham, trái nghịch ý

mình bèn dấy tâm sân khuể, càng nhiễm càng nghiêm trọng hơn, chuyện

là như vậy đó. Vì thế, hoàn toàn gìn giữ niệm thứ nhất, vĩnh viễn gìn giữ

niệm thứ nhất chẳng để mất thì sẽ thành Phật, cái tâm ấy chẳng biến đổi. 

Niệm thứ nhất là chân tâm, chẳng thay đổi sẽ thành Phật; hễ biến đổi sẽ

biến thành phàm phu, biến đổi quá nhanh, biến đổi quá tự nhiên, biến

đến nỗi ngay cả chính mình cũng chẳng biết. Vì thế, Thật Tướng của các

pháp xác thực là ở trước mặt chúng ta, nhưng chúng ta chẳng thấy, vì

vẫn chưa đến một sát-na, bị biến chất trong một phần hai mươi vạn của

một sát-na, cho nên mê! 

Chúng ta xem chú giải nơi trang sáu mươi mốt, dòng thứ hai từ

 Tập 11

 134

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

dưới đếm lên. Trong lời chú giải, câu thứ hai viết:  “Vị chư pháp đương

 xứ bất sanh, bất diệt, phi hữu, phi không, vô năng, vô sở” (Nghĩa là các

pháp ở ngay nơi đây, chẳng sanh, chẳng diệt, chẳng có, chẳng không, 

chẳng có năng, chẳng có sở), câu này nói về Thật Tướng của các pháp. 

Thật Tướng nào vậy? Thưa cùng chư vị, chúng ta thấy sắc, nghe tiếng, 

những tướng ấy (sắc tướng, âm thanh v.v…) đều là nó cả. Quý vị đọc

đến đoạn văn này bèn cảm thấy kỳ quái, ta thấy rõ ràng con người có

sanh, lão, bệnh, tử, cớ sao nói bất sanh, bất diệt? Thưa thật cùng quý vị, 

chẳng có sanh diệt! Thưa thật cùng quý vị, chẳng có Không và Hữu. Đạo

lý này được nói cặn kẽ và đích xác nhất trong kinh Lăng Nghiêm. Kinh

Lăng  Nghiêm  dạy:  Tất  cả hết  thảy  hiện  tượng  giống  như  thế nào? 

 “Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận” (Sanh ra ngay từ nơi đây, sẽ diệt

tận ngay tại nơi đây), sanh diệt đồng thời, trong ấy chẳng có giới hạn. 

Quý vị hãy suy gẫm, đức Phật nói  “sanh diệt”  là bất đắc dĩ nói phương

tiện, trên thực tế, chẳng có sanh diệt. Hiện tượng (hình tượng được biến

hiện)  của  hết  thảy  các  pháp chẳng  phải  là chân  thật,  nên  những  hiện

tượng ấy là huyễn tướng. Chẳng có sanh diệt, nếu chúng ta dùng tỷ dụ

thì tỷ dụ cũng chỉ có thể sánh ví phảng phất, chẳng có cách nào sánh ví

phù hợp khít khao được! 

Giống như chúng ta xem phim, các hình ảnh trong phim cũng có

động tác. Bất sanh bất diệt bèn chẳng có động tác, như vậy thì rốt cuộc

nó là động hay bất động? Tôi thưa cùng quý vị, phim ảnh bất động, hình

tướng được chiếu ra bởi phim ảnh là bất diệt, nhưng chúng ta nhìn chẳng

ra. Vì sao nói là bất sanh, bất diệt? Quý vị thấy phim, tức cuộn phim

được đặt trong máy chiếu là bất sanh bất diệt. Sự sanh diệt như quý vị đã

thấy chính là xem tấm phim trước được chiếu xong, lại thấy tấm phim

thứ hai [được chiếu lên màn bạc], thấy [có một hình ảnh liên tục biến

đổi] như  vậy, nhưng thật  ra  mỗi  tấm  phim  đều là độc  lập.  Phải  biết:

Tướng  được  hiện  bởi  Chân  Như bản  tánh giống  như cuốn phim được

chiếu trong điện ảnh, chẳng có sanh diệt. Hết thảy các pháp chẳng sanh, 

lấy đâu ra diệt? Chúng ta xem phim, hiện thời phim xi-nê được chiếu với

tốc độ hai mươi bốn tấm mỗi giây, chúng ta tưởng nó là thật, đã bị nó

lừa gạt. Tôi vừa mới nói tâm sanh diệt, đó là sự sanh diệt của thức thứ

tám, tức A Lại Da, trong một giây có đến hai mươi vạn tám ngàn [lần

sanh  diệt, giống  như  những]  tấm  [phim  được chiếu].  Vì thế, rất giống

như thật, [nên chúng ta] chẳng biết nó là giả. Đây là nói cho quý vị biết

Thật Tướng của các pháp, chân tướng của hết thảy các pháp là như vậy

đó. Giống như xem  phim, chân tướng như thế nào? Quý vị thấy cuộn

 Tập 11

 135

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

phim mới là thấy chân tướng, những gì quý vị thấy trên màn bạc là giả

tướng, thấy cuộn phim đặt trong máy chiếu phim mới là chân tướng. 

Nay đức Phật dạy chúng ta chân tướng: Hết thảy các pháp chẳng

phải có, chẳng phải không. Quý vị nói nó là không thì nó hiện tướng. 

Quý  vị nói nó  là  có,  thì  bản  thể của chính cái  tướng ấy  đã  tiêu  mất. 

 “Sanh  từ nơi  đâu,  bèn  diệt  mất ngay nơi  đó” ,  giống  như  máy  chiếu

phim, [hình ảnh] được sanh ra ngay từ nơi đó và cũng diệt mất ngay tại

đó. Xưa kia, đúng là đức Phật nói những lời này, chúng tôi nghĩ người

xưa nghe xong có thể khai ngộ, quả thật chẳng đơn giản. Hiện thời, khoa

học kỹ thuật phát triển, đích xác là có nhiều thứ trong khoa học có thể

giúp  chúng  ta  lãnh  ngộ,  trước  kia  chẳng  có  những  thứ đó.  Không  có

Năng,  không  có  Sở,  nên  sanh  diệt.  Không,  Hữu,  Năng,  Sở,  hết  thảy

tương đối đều chẳng thể được; đó là Thật Tướng. 

Tiếp đó, sách dạy chúng ta làm thế nào thì mới có thể thấu hiểu. 

 “Ly  ngôn  thuyết  tướng” :  Đức  Phật  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  chúng  ta

ngàn muôn phần đừng chấp trước ngôn ngữ của Ngài, xem kinh đừng

chấp trước văn tự. Văn tự là phù hiệu ngôn ngữ, lìa tướng ngôn thuyết

cũng  là  lìa  tướng  văn  tự,  chớ nên  chấp  trước  văn  tự.  “Ly  tâm  duyên

 tướng” , quyết định đừng nên tưởng tượng, chớ nên tư duy: “Đức Phật

nói lời này có nghĩa là gì?”. Chớ nên suy nghĩ, hễ suy nghĩ liền trật. Nay

chúng ta giảng kinh, giảng hay cách mấy vẫn chẳng bằng Phật, vì sao? 

Chúng ta giảng kinh, trước hết bèn suy tưởng kinh này phải giảng theo

cách nào, vậy thì làm sao được nữa! Đức Phật giảng kinh chẳng thông

qua tư duy. Hễ thông qua tư duy bèn rơi vào ý thức. Rơi vào ý thức là tà

tri tà kiến, là ma sự. Người ta không qua tư duy.  “Ly danh tự tướng” , 

 “danh tự”  là danh từ, thuật ngữ. Thí dụ như trong kinh nói Phật, nói Bồ

Tát, nói Lục Độ, nói Tứ Nhiếp, những điều ấy đều là danh từ, thảy đều

chẳng chấp trước.  “Ly thử đẳng tướng, danh vi Thật Tướng” (Lìa những

tướng giống như vậy, gọi là Thật Tướng), đối với hết thảy những thứ ấy, 

quý vị đều không chấp trước, Thật Tướng ở ngay trước mắt. Quý vị thấy

sắc, nghe tiếng, không gì chẳng phải là Thật Tướng, quý vị đạt được sự

thụ dụng chân thật trong Thật Tướng. Sự thụ dụng chân thật được hiển

thị trong cuộc sống thì vô lượng trí huệ và vô lượng phước đức mới có

thể thật sự hưởng thụ. Vì sao? Vì hết thảy các pháp, chẳng có pháp nào

không xứng tánh. Tánh là bất sanh, bất diệt, Tánh là viên mãn, chẳng có

khiếm khuyết; chân tánh biến hiện hết thảy các vật cũng giống như chân

tánh. Cổ nhân nói:  “Dùng vàng làm đồ vật, món nào cũng đều là vàng” , 

ví vàng như chân tánh, coi các món vật như Thật Tướng của các pháp. 

 Tập 11

 136

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Từ trong hết thảy các món đồ, đều thụ dụng vàng. 

Vì thế, trong hết thảy các pháp, lục căn tiếp xúc lục trần, trong hết

thảy các pháp đều đạt được tác dụng của tự tánh, hiểu tất cả đều là vật

được biến hiện bởi tự tánh. Tánh và Tướng như một, Tánh và Tướng bất

nhị, Tánh là Tướng, Tướng là Tánh. Giống như sáng sớm hôm nay, tôi

đã nêu lên chuyện nằm mộng, mộng là tâm, tâm là mộng. Mộng và tâm

là một, chẳng hai. Từ thí dụ gần gũi, rõ rệt này, nếu chúng ta suy luận

thêm một bước nữa, cảnh giới trước mắt chúng ta do Chân Như bản tánh

biến hiện, tất cả hết thảy cảnh giới là tự tánh, tự tánh đã biến thành cảnh

giới, cảnh giới là tự tánh. Vì thế,  “toàn vọng tức chân” ,  “vọng”  là nói

đến sự tướng, nói tới các pháp.  “Chân”  là nói đến bản tánh.  “Toàn” :

Toàn thể vọng cảnh là tâm, là chân tánh. Toàn thể chân tánh là cảnh giới

hư vọng, chân và vọng là một, không hai. Vì lẽ đó, kiến tướng là kiến

tánh, giống như thấy đồ vật là thấy vàng, vàng và đồ vật là một, chẳng

hai! Hai câu tiếp đó nói rất hay:  “Vô tướng chi tướng dã, thùy nhân bất

 cụ, hà pháp bất nhiên” (Tướng vô tướng có ai là chẳng trọn đủ, có pháp

nào chẳng phải là như vậy). Hai câu ấy nói rất hay! Hết thảy chúng sanh

trong mười pháp giới, ai nấy đều trọn đủ. Hết thảy vạn pháp, chúng ta

nói là khoáng vật, thực vật, hư không, thế giới, không pháp nào chẳng

phải là như vậy.  Chẳng  có  một pháp nào  không do tự tánh biến hiện, 

pháp nào cũng đều như vậy. Đó là Thật Tướng, là chân tướng, nhưng

người biết chân tướng này quá ít. Tiếp đó, sách viết:  “Nhược luận chứng

 tri, duy hữu  chư  Phật” (Nếu  luận về sự chứng  biết,  chỉ có  chư  Phật), 

 “chứng” (證) là chứng minh,  “tri” (知) là biết. Nếu chúng ta nói người

nào chứng thực chuyện này, người nào biết rõ ràng? Chỉ có chư Phật! Vì

vậy, kinh Pháp Hoa có nói:  “Duy Phật dữ Phật nãi năng cứu tận chư

 pháp Thật Tướng” (Chỉ có Phật và Phật thì mới có thể thấu hiểu rốt ráo

Thật Tướng của các pháp).  “Cứu cánh” (究竟) là hiểu rõ triệt để. Triệt

để hiểu rõ chân tướng sự thật thì chỉ có Phật và Phật. Nói cách khác, 

hàng Đẳng Giác Bồ Tát đều chẳng thuộc trong số ấy. Vì sao? Đẳng Giác

Bồ Tát  có  một  phẩm  sanh  tướng  vô  minh  chưa  phá.  Một  phẩm  sanh

tướng vô minh ấy là ma chướng và ma sự của Đẳng Giác Bồ Tát. 

Đẳng Giác Bồ Tát còn có ma chướng thì các ma chướng mà chúng

ta đang có há thấm vào đâu! Nhất định là có ma chướng, vì sao? Quý vị

chưa thành Phật. Tôi vừa mới nói Đẳng Giác Bồ Tát còn có ma chướng, 

ma chướng nhất định phải có. Tuy có, quý vị chớ sợ nó, phải mong biến

ma thành Phật. Nói thật ra, ma và Phật là một, chẳng hai. Quý vị mê, 

 Tập 11

 137

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Phật liền biến thành ma; hễ giác ngộ, ma liền biến thành Phật. Hiểu rõ

đạo lý này, có Phật và ma hay không? Chẳng có! Không Phật, mà cũng

không ma. Phật và ma biến hóa tùy thuộc tâm địa của chính chúng ta là

mê hay giác. Đã mê bèn thành chướng, chướng ngại là vùi dập, đó là ma. 

Hễ giác ngộ bèn vô ngại, Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại, bèn gọi là Phật. 

Ma và Phật xuất hiện như vậy đó! Nói đi, nói lại, nói chung đều quy vào

ý niệm của chính mình. Một niệm tà, quần ma quay cuồng loạn xạ; một

niệm chánh, ắt chư Phật xuất thế; nhưng chư vị phải hiểu: Chánh niệm là

vô niệm. Nói  “vô niệm” , cổ nhân sợ quý vị lại hiểu lầm ý nghĩa, ngỡ vô

niệm là “ý niệm gì cũng chẳng có”, tức là lại biến thành Vô Tưởng Định, 

lại sai mất rồi! Vì thế, còn phải chú giải thêm: Vô tà niệm, “vô niệm” là

vô tà niệm; nói cách khác, hãy còn có niệm. Nói thật ra, có niệm là đã có

vấn đề to lớn. Vì có niệm bèn có chấp trước, có phân biệt. Trong phần

trước, chẳng phải là tôi đã nói quý vị phải lìa hết thảy phân biệt, chấp

trước ư? Lìa hết thảy phân biệt, chấp trước, thứ gì cũng hiểu rõ, thứ gì

cũng minh bạch, bèn gọi là “chánh niệm”. Nếu lìa hết thảy phân biệt, 

chấp trước, nhưng thứ gì cũng không biết, bèn gọi là vô minh. Vô minh

chẳng  phải là chánh niệm.  Chánh  niệm  phân  minh,  chánh niệm  chẳng

phải là vô minh. Những chỗ này đều phải phân biệt rõ ràng, rành rẽ. 

Đoạn kế tiếp nói rất hay:  “Bẩm viên thuyết giả, sơ tâm tức dụng

 Phật trí chiếu cảnh, cố năng tín giải chư pháp Thật Tướng. Ký giải Thật

 Tướng, diệc giải thật tánh, thật thể, nãi chí thật bổn mạt cứu cánh đẳng. 

 Thập pháp ký thật, tức thị thật sanh, thật Phật, thật y, thật chánh, nhất

 sắc, nhất hương, vô phi Trung Đạo, nhất thiết chư pháp giai thị Phật

 pháp” (Nếu nói với người có căn tánh Viên Giáo thì sơ tâm bèn dùng

Phật trí để chiếu cảnh, nên có thể tin hiểu Thật Tướng của các pháp. Đã

hiểu Thật Tướng thì cũng hiểu thật tánh, thật thể, cho đến gốc ngọn rốt

ráo thật sự v.v… Mười pháp19 đã là thật, tức là chúng sanh thật sự, Phật

thật sự, y báo thật sự, chánh báo thật sự, mỗi sắc, mỗi hương, không gì

chẳng phải là Trung Đạo, hết thảy các pháp đều là Phật pháp). Đoạn này

hay lắm, xác thực là đã giảng rất rõ chân tướng sự thật, ngôn ngữ đơn

giản,  dễ hiểu.  “Viên”  là  căn  tánh  Viên  Giáo.  Căn  tánh  của  hết  thảy

chúng sanh khác nhau; tông Thiên Thai chia căn tánh thành bốn loại lớn

19  “Mười pháp” ở đây chính là Thập Như Thị được nói trong kinh Pháp Hoa (phẩm

Phương Tiện). Mười món Như Thị chính là Như Thị Tướng, Như Thị Tánh, Như Thị

Thể, Như Thị Lực, Như Thị Tác, Như Thị Nhân, Như Thị Duyên, Như Thị Quả, Như

Thị Báo, Như Thị Bổn Mạt Cứu Cánh. Như Thị chính là đặc tánh của Thật Tướng, 

nên tương ứng với mười món Như Thị mà nói Thật Tánh, Thật Thể v.v…

 Tập 11

 138

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

là  Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên,  tức  là  nói  hết  thảy  các  căn  tánh bất đồng

[được quy nạp lại], chia thành bốn loại lớn. Vì sao mà có căn tánh [khác

biệt]? Cổ nhân nói  “do tập quán thành tựu” , nên gọi nó là  “tập tánh” 

(習性), chẳng phải là bản tánh. Trong Luận Ngữ, Khổng lão phu tử cũng

nói về vấn đề này rất hay, hết sức chánh xác! Lão nhân gia nói:  “Tánh

 tương cận, tập tương viễn” (Tánh thì gần giống như nhau, do huân tập

mà trở thành khác xa nhau). Trong Luận Ngữ, Khổng lão phu tử đã nói

như thế hai lượt. Phật pháp gọi  “tánh”  là Chân Như bản tánh, [tánh và

Chân  Như bản  tánh] giống  như nhau. Chư  Phật  Như  Lai  và  hết  thảy

chúng sanh đều giống nhau, nhưng do tập tánh sai biệt to lớn, mà biến

thành mười pháp giới. Thói quen trở thành tự nhiên, tập tánh chẳng phải

là một đời, mà là đời đời kiếp kiếp, vô lượng kiếp đến nay dưỡng thành

thói quen, rất phiền phức! 

Tập tánh của mỗi cá nhân cũng khác nhau. Đức Phật thuyết pháp

chỉ có thể phân loại tổng quát, chẳng thể phân chia tỉ mỉ. Phân chia tỉ mỉ

thì đích xác là mỗi người đều khác biệt, phân chia tổng quát sẽ là bốn

loại  Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên.  Có kẻ là căn  tánh  Tiểu  Thừa,  căn  tánh

được gọi  là  Tiểu  Thừa  vô  cùng  cố chấp,  chuyện gì  cũng đều  rất  chấp

trước. Đức Phật thuyết pháp cho loại chúng sanh này liền nói theo kiểu

chấp trước, cũng làm ra vẻ rất chấp trước. Họ thấy Ngài chí đồng đạo

hợp nên rất hoan hỷ, như vậy thì mới có thể dạy họ. Nếu tập tánh tương

đối cởi mở hơn một chút, chẳng chuộng câu nệ, dè dặt như vậy, thứ gì

cũng thích tương đối tự do một chút, tùy tiện một chút, đó là điều khiến

cho người Tiểu Thừa nhìn chẳng thuận mắt nhất. Đối với những người

ấy, đức Phật liền thị hiện tác phong cởi mở, khiến cho những người ấy

thấy vậy cũng hoan hỷ. 

Đức Phật xuất hiện tại Ấn Độ, người Ấn Độ thuở đó rất câu nệ, dè

dặt, nên khi đức Phật xuất hiện trên thế gian, giới luật rất nghiêm ngặt, 

họ thấy vậy rất bội phục, rất hoan hỷ. Nay trong thế giới này, có những

người trông thấy hàng Tiểu Thừa đều cảm thấy không chịu nổi: “Chúng

tôi chẳng có cách nào tiếp nhận”. Vì thế, trong kinh Pháp Hoa, đức Phật

mới nói: Trong thời kỳ Mạt Pháp, để độ hết thảy chúng sanh, nhất định

phải dùng Đại Thừa, vì sao? Thế giới hiện thời cởi mở, dân chủ, tự do, 

quý vị cần phải phù hợp với hình thái ý thức của họ thì người ta mới

thích tiếp nhận. Nếu còn định ra nhiều quy củ bó buộc con người, cái

này  cũng  chẳng  thể động,  cái  kia  cũng  chẳng  thể động,  Phật  pháp sẽ

không thể thực hiện trôi chảy được. Phật pháp tốt đẹp, nhưng người ta

chẳng cần quý vị thì quý vị cũng chẳng có cách nào! 

 Tập 11

 139

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Vì  lẽ đó, ắt  là  phải  trong  một  thời  đại  nào  đó  thì  phải  có  cách

giảng và cách làm của thời đại đó, hình thức thiên biến vạn hóa, nhưng

nguyên lý và nguyên tắc hoàn toàn bất động. Nguyên lý và nguyên tắc là

“khiến cho chúng ta phá mê, khai ngộ, lìa khổ, được vui”, nhưng hình

thức thì thiên biến vạn hóa. Nhất định phải thích hợp với con người, tư

tưởng, bối cảnh văn hóa và phương thức sinh hoạt của người nơi ấy thì

mới có thể thúc đẩy và lợi ích chúng sanh. Lợi ích là nói theo phía chúng

sanh ở nơi ấy,  lúc ấy; luận  theo  nơi ấy,  khi ấy,  chẳng  phải  là  nói  tới

những khu  vực khác,  đó  gọi là  “khế cơ”  thì  mọi  người  mới  hoan hỷ. 

Hiện thời, chẳng dễ gì cổ động Phật pháp, nguyên nhân chủ yếu là vì

chẳng khế cơ, do bản thân chúng ta đã giảng kinh chết cứng, giảng sai

lầm. À! Chúng ta nghỉ ngơi mấy phút! 

 Tập 12

Xin mở trang sáu mươi hai. Trong bản Sớ Sao này, chúng ta dùng

tác phẩm do pháp sư Đế Nhàn trích lục từ bộ Sớ Sao, gần như là nguyên

văn, chính pháp sư Đế Nhàn thêm [những lời chú giải] rất ít, tối đa chỉ là

giới thiệu từ ngữ mà thôi. Bản trích lục của lão nhân gia cũng là phần rất

trọng yếu trong bộ Sớ Sao, chúng tôi vẫn hiềm thời gian quá ngắn, chẳng

có cách nào giới thiệu tường tận cùng quý vị được! Chỉ là trong các phần

trọng yếu, chọn lựa những điểm trọng yếu nhất đối với sự tu học bình

thường của chúng ta, đặc biệt có quan hệ với sự niệm Phật, để giới thiệu

đơn giản, ngắn gọn cùng mọi người. 

Từ Sớ Sao, chúng ta hiểu rõ Phật pháp đích xác là sống động, hoạt

bát. Trong Viên Giáo, tư tưởng, kiến giải và hành trì của người căn cơ

viên đốn rất gần với Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại. Trong vô ngại pháp

giới, điều cần phải chú ý nhất là sự khác biệt giữa tà và chánh. Một niệm

chánh thì là Phật pháp, một niệm tà bèn biến thành ma sự. Tạng, Thông, 

Biệt, Viên  đều  chẳng  lìa  khỏi  nguyên  tắc  này,  trong  pháp  Tiểu  Thừa

cũng là như thế. Chọn lấy điều thiện để cố chấp là tốt, nhưng nếu chẳng

hiểu rõ lý luận, chẳng biết mục đích thì hễ có những sự cố chấp ấy sẽ là

sai lầm, đạt được hiệu quả trái ngược. Đối với những chỗ này, nếu chúng

ta đọc nhiều kinh luận Đại Thừa sẽ có thể hiểu rõ. Đây là nói tới người

thuộc Viên Giáo, tư tưởng tương đối cởi mở, hễ dốc công tu tập sẽ có thể

dùng giáo nghĩa Viên Giáo để làm căn cứ tu học cho chính mình. Nói

cách khác, họ có thể dùng phương pháp tu hành của chư Phật và chư đại

Bồ Tát làm phương pháp tu hành của chính mình. Đã nhanh chóng, lại

 Tập 12

 140

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

còn đơn giản hơn mấy thứ trên đây, đó là như cổ đức thường nói:  “Viên

 nhân  thuyết  pháp,  vô  pháp  bất  viên” (Người  căn  cơ  viên  mãn  thuyết

pháp, không pháp nào chẳng viên). Nói, nghe, và học tập đều chẳng ra

ngoài lệ ấy. Mấy câu kế đó (như  “thật tánh, thật thể, nãi chí thật bổn

 mạt cứu cánh đẳng” ) xuất phát từ Thập Như Thị của kinh Pháp Hoa. 

Thập Như Thị là nói về Thật Tướng của các pháp từ bản thể cho đến

hiện tượng, cho đến tác dụng đều được bao gồm [trong mười món Như

Thị ấy]. Thập Như Thị cũng có các cách giảng sâu, cạn, rộng, hẹp khác

nhau, do căn tánh của mỗi người mỗi khác. Nhưng trong kinh Pháp Hoa, 

chánh thuyết (điều được giảng chủ yếu) đương nhiên là giáo nghĩa Viên

Giáo, Pháp Hoa thuần viên mà! Hoa Nghiêm là toàn viên, Pháp Hoa là

thuần viên, kinh  điển  Đại  Thừa  Viên  Giáo  chỉ có hai bộ ấy.  Nói theo

giáo nghĩa Viên Giáo, hết thảy các pháp đều là Phật pháp, chẳng có một

pháp nào không phải là Phật pháp. 

Chúng  ta  lại  đọc  phần  tiếp  theo.  “Ký  nhất  thiết  giai  thật,  thật

 ngoại  vô  dư” (Hết thảy  đã đều  là thật;  nên ngoài  thật  ra,  chẳng  có gì

khác), ngoài chân thật ra, chẳng có thứ gì khác nữa.  “Phục vân dư giai

 ma  sự giả hà  dã?” (Lại  nói “những  thứ khác  đều  là  ma  sự”,  là  vì  cớ

nào?). Vì sao lại nói những thứ khác đều là ma sự? Hết thảy đều là chân

thật, há có ma sự gì? Đấy là chỗ đáng nghi vấn. Tiếp theo đó là lời giải

thích.  “Ưng tri thử thuyết, thị dĩ lý giản tình” (Hãy nên biết: Nói như

vậy là dùng lý để phân biệt tình), hoàn toàn nói theo lý trí thì phải là

chân thật, trong hết thảy các pháp, chẳng có một pháp nào chẳng phải là

Phật  pháp.  “Nhược  ly  tâm  duyên  năng  sở đẳng  tướng,  danh  vi  Thật

 Tướng” (Nếu  lìa  các  tướng như tâm  duyên,  năng,  sở v.v…  thì  gọi  là

Thật Tướng), đó là lý tánh thuần túy, trí huệ thuần túy, dùng trí huệ để

quán chiếu.  “Giới nhĩ hữu tướng, tức vi ma sự” (Hễ có một tướng nhỏ

nhoi thì chính là ma sự). “Những điều khác” vừa nói trên đây chính là

chỉ điều này!  “Giới nhĩ” (介爾) là một mảy tơ tóc. Hễ có mảy may chấp

trước, bèn gọi  là  “ma  sự”.  Vì  thế,  một  mảy  may  cũng đừng  nên  chấp

trước. Ở chỗ này,  quý  vị nhất  định  phải  hiểu  rõ  ràng:  Ly tướng  hoặc

chấp trước đều từ trong nội tâm của chính chúng ta. Trong tâm chớ nên

chấp  trước,  tâm  địa phải thanh tịnh; nhưng xử sự, đãi người,  tiếp vật, 

điều gì đáng nên chấp trước thì vẫn phải chấp trước, chỗ đừng nên chấp

trước sẽ chẳng chấp trước, đó là ứng dụng. Nội tâm thanh tịnh, ứng dụng

tự như. Ứng dụng là đối với người khác, họ có chấp trước thì chúng ta

tùy  thuận  sự chấp  trước  của  họ mà  chấp  trước.  Họ chẳng  chấp  trước, 

chúng  ta  cũng  có  thể tùy  thuận sự chẳng  chấp  trước của  họ mà cũng

 Tập 12

 141

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

không chấp trước. Như vậy thì mới có thể dung hòa, tương tức với pháp

thế gian, mới có thể chung sống hòa thuận, chẳng đến nỗi đối lập pháp

thế gian. [Nếu đối lập] thì sai mất rồi. Phật pháp thường gọi điều này là:

 “Phật pháp tại thế gian, bất hoại thế gian pháp” (Phật pháp trong thế

gian, chẳng hoại pháp thế gian). 

Pháp thế gian là gì? Pháp thế gian là phân biệt, chấp trước, chúng

ta trọn chẳng phá hoại nó. Vì người thế gian có phân biệt, chấp trước, từ

phân biệt và chấp trước mà kiến lập trật tự xã hội, giống như pháp luật, 

quan niệm đạo đức, phong tục và tập quán trong thế gian đều sanh từ

phân biệt và chấp trước. Chúng đã có, chúng ta là người thật sự giác ngộ, 

tâm địa thanh tịnh, nhưng vào trong cảnh giới của họ thì cũng phải thuận

theo thói tục, chẳng thể không thuận theo thói tục. Chẳng thuận theo thói

tục, sẽ phá hoại hình tượng xã hội, họ sẽ chẳng thể tiếp nhận, chẳng cho

phép! Vì lẽ đó, phải tùy thuận thế gian, trong mười đại nguyện vương

của Phổ Hiền Bồ Tát có  “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức” . Tùy

hỷ, nhưng  trong  nội  tâm  của  chính  mình  vẫn  chẳng  phân  biệt,  không

chấp  trước,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  đó  là  công  đức.  Bên

ngoài vẫn phân biệt, chấp trước giống như mọi người, nhưng bên trong

xác  thực  là  chẳng  có  phân  biệt,  chấp  trước.  Bên  ngoài  là  tùy  hỷ,  bên

trong là công đức; đó là phương pháp tu học của Bồ Tát. 

Vì lẽ đó, phải chú ý  “giới nhĩ hữu tướng, tức vi ma sự” (hễ có

mảy may tướng thì chính là ma sự) đang được nói ở đây,  “giới” (介) là

mảy may. Nói nghiêm ngặt, “mảy may” chính là Đẳng Giác Bồ Tát hãy

còn có đôi chút chưa thể buông xuống, đó là ma sự của Ngài. Ma sự ấy

chính  là  sanh  tướng  vô  minh, [tức là] một  phẩm  sanh  tướng  vô  minh

cuối cùng, huống hồ những kẻ khác? Vì lẽ đó, Phật pháp chẳng có gì

khác, [chỉ là] phá sạch hết thảy phân biệt, chấp trước mà thôi. Phá sạch

hết thảy phân biệt, chấp trước, chẳng phải là phá người khác! Nếu quý vị

phá người khác thì trật mất rồi. Phá chính mình, chẳng dính dấp gì đến

người  khác!  Phá  phân  biệt  và  chấp  trước  của  chính  mình, khiến  cho

chính mình được thật sự giải thoát, đạt được trí huệ Bát Nhã chân chánh

và Pháp  Thân  thanh  tịnh.  Đích  thực  lìa  khỏi  hết  thảy  phân  biệt,  chấp

trước thì Pháp Thân, Bát Nhã, Giải Thoát, quý vị thảy đều chứng đắc. 

Tuy chứng đắc, chẳng hoại pháp thế gian, cùng bất luận kẻ nào cũng đều

có  thể đối  xử hoan  hỷ,  vì  sao?  Có  thể hằng  thuận  chúng  sanh.  Hằng

thuận chúng sanh là đối xử hoan hỷ với mọi người, quyết định chẳng trái

nghịch hết thảy chúng sanh. Vì Bồ Tát hiểu hết thảy đều là giả, việc gì

phải khắt khe? Họ muốn như thế nào liền tùy thuận họ là được rồi, chẳng

 Tập 12

 142

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

cần phải riết róng so đo, như vậy thì mới có thể tùy hỷ, mới có thể hằng

thuận.Chúng ta cũng phải ghi nhớ hai câu kế tiếp nơi dòng thứ ba đếm

từ dưới lên trong trang sáu mươi hai, xem từ chữ cuối cùng.  “Dĩ tình

 phân  biệt,  nhất  thiết  giai  tà,  ly  tình  phân  biệt,  nhất  thiết  giai  chánh” 

(Dùng tình để phân biệt, hết thảy đều tà. Lìa tình phân biệt, hết thảy đều

chánh), nay chúng ta gọi  “tình”  là cảm tình. Thứ này rất phiền, người

thế gian coi nó rất nặng: Con người chẳng có tình cảm thì đáng sợ quá, 

như vậy là không được rồi! Chúng ta thấy vấn đề này rất nghiêm trọng, 

chẳng biết tất cả hết thảy phiền phức đều do tình chiêu cảm. Phiền phức

to lớn là luân hồi sanh tử trong lục đạo. Nếu chẳng có thứ này, thưa cùng

chư vị, tất cả phiền não đều chẳng có, sanh tử luân hồi cũng chẳng có. 

Nó chẳng phải là thứ tốt đẹp, cớ sao lại coi trọng nó dường ấy, chẳng

chịu buông xuống. Có những kẻ chẳng hiểu rõ chân tướng sự thật này, 

nghe nói đức Phật dạy phải đoạn tình, bèn nẩy sanh một quan niệm sai

lầm: “Chớ nên học Phật, người học Phật vô tình, biến thành phường ‘vô

tình vô nghĩa’ như thế tục thường nói, chẳng thể học Phật!” Thật ra, tôi

thưa cùng chư vị, cái tình như người thế gian chấp trước là giả tình, giả

ý. Chân tình của Phật, Bồ Tát là chân tình thật ý. Vì sao? Tình và trí là

một thứ, đã mê bèn gọi là Tình, hễ giác ngộ thì gọi là Trí. Thay đổi tên, 

nhưng trên thực tế là cùng một chuyện. Trí là gì? Trí là Tình chân thật, 

vĩnh viễn không thay đổi. Cái Tình như quý vị vừa nói chính là Trí bị mê

hoặc, nên nó chẳng phải là thứ tốt đẹp. 

Phật pháp đặt cho nó một tên gọi, Phật pháp nói “từ bi” thì từ bi là

lý trí. Tình ái thế gian là mê hoặc, điên đảo. Nói thật ra, từ bi và ái tình là

cùng một chuyện, làm sao có thể nói Phật vô tình? Phật mới có cảm tình

chân thật. Trước kia, khi tôi theo học Triết với tiên sinh Phương Đông

Mỹ, cụ đã bảo tôi:  “Một triết gia là người có cảm tình phong phú nhất. 

 Chẳng có cảm tình sẽ không thể học triết học” . Lại thưa cùng quý vị, 

chẳng có cảm tình chân thật sẽ không thể thành Phật, không thể thành

Bồ Tát, cùng một đạo lý. Giả tình, giả ý chẳng thể học Phật, học Phật

phải là cảm tình chân thật. Cảm tình chân thật, thay đổi tên gọi bèn thành

“trí”. Vì vậy, Trí và Tình là một, chẳng hai, một đằng giác, một đằng mê. 

Ở đây nói  “dùng tình để phân biệt” , đó là mê tình. Dùng tình chấp để

phân biệt hết thảy các pháp thì hết thảy các pháp đều tà. Rời lìa mê tình, 

quý vị phân biệt hết thảy các pháp, hết thảy các pháp đều chánh, phải

biết điều này. 

Do vậy, kế tiếp đó bèn nói:  “Kim giản tình thủ lý” (Nay loại riêng

 Tập 12

 143

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tình ra để giữ lấy lý),  “giản” (簡) là phân biệt, là bỏ riêng ra. Mê tình là

gì? Lý trí là gì?  “Thị vi kinh Thể” (Là Thể của kinh), đức Phật nói kinh

là do căn cứ trên đạo lý này để nói.  “Ưng tri Thật Tướng toàn thể chiếu

 minh, xưng vi chân tâm, diệc danh Bổn Giác. Giác thể biến cố, chư pháp

 giai thật” (Hãy nên biết: Toàn thể Thật Tướng chiếu sáng, được gọi là

chân tâm, còn gọi là Bổn Giác. Do giác thể trọn khắp, nên các pháp đều

là thật), mấy câu này dễ hiểu. Chân trí là chân tâm, là Bổn Giác. Giác thể

là tự tánh, là chân tâm. Chân tâm trọn khắp pháp giới, hết thảy  muôn

tướng trong pháp giới đều do chân tâm biến hiện; do đó, các pháp đều là

thật, chẳng có gì không phải là chân thật. Đã giác ngộ thì sẽ nói tương

phản  với  kinh  Kim  Cang:  “Phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  Thật

 Tướng”.  Khi mê, quý vị có tình chấp,  “phàm những gì có tướng đều là

 hư  vọng” .  Tình  chấp  vừa  đoạn,  phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  Thật

Tướng. Một niệm sai lệch, chân và vọng bèn hiển lộ. 

 “Nhược chỉ kỳ yếu, bất ly hiện tiền phân biệt chi niệm, niệm tức

 Bổn Giác, giác tức kinh Thể. Vô biệt kinh Thể dĩ vi sở thuyên, dĩ thử giác

 tâm, quán ư y chánh, năng sở tức tuyệt, đãi đối tư vong, diệu quán chi

 tông, tự tư nhi lập” (Nếu chỉ ra điểm trọng yếu thì chẳng lìa cái niệm

phân biệt hiện tiền. Niệm chính là Bổn Giác, giác chính là Thể của kinh. 

Chẳng có cái Thể của kinh nào khác để diễn nói. Dùng ngay cái giác tâm

này để quán y báo và chánh báo, Năng và Sở liền dứt tuyệt, đối đãi do đó

bị mất. Tông chỉ Diệu Quán từ đó mà thành lập). Không chỉ là cái Thể

của kinh này, mà Thể của hết thảy các kinh Đại Thừa đều là như vậy. 

Hiểu đạo lý này, chúng ta mới thật sự phát khởi tín tâm thanh tịnh kiên

cố đối với kinh Đại Thừa, hiểu căn cứ lý luận của kinh Đại Thừa là chân

thật nhất.  “Chỉ yếu” (指要) là chỉ ra điều khẩn yếu nhất, điều trọng yếu

mấu chốt nhất, nó chính là ý niệm hiện tiền của chúng ta. Mắt chúng ta

có thể thấy, tai có thể nghe, cái “có thể”, [tức là] cái có thể thấy, có thể

nghe chính là Bổn Giác, [thấy, nghe] tức là chân tánh nơi tâm khởi tác

dụng, chân tánh khởi tác dụng có thể thấy và có thể nghe. Nếu đối với

thấy, nghe, hay, biết mà khởi phân biệt và chấp trước, bèn là sai lầm. Do

tùy thuận chúng sanh, bèn dấy lên phân biệt, chấp trước, nhưng chính

mình chẳng có phân biệt, chấp trước, đó là Phật, Bồ Tát. Trong nội tâm

của chính mình thật sự dấy lên phân biệt, chấp trước, đó là phàm phu, là

mê.  Nội  tâm  thanh  tịnh  chẳng  có  phân  biệt,  chấp  trước,  do tùy  thuận

chúng sanh mà phân biệt, chấp trước, đó là đại từ đại bi phổ độ chúng

sanh. Đức Phật nói kinh đã dựa trên nguyên lý ấy để nói. 

Những phần kế tiếp chúng ta có thể tỉnh lược. Trong đoạn kế đó, 

 Tập 12

 144

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nơi trang sáu mươi lăm, có hai câu mà chúng ta nhất định phải ghi nhớ

kỹ lưỡng, hai câu ấy nằm trong dòng thứ nhất của trang sáu mươi lăm:

 “Tình tưởng phả vong, bản tánh nan hiển” (Nếu chẳng quên tình tưởng, 

bản tánh sẽ khó hiển lộ), có nghĩa là nếu chẳng vứt bỏ tình tưởng, quý vị

sẽ chẳng có cách nào kiến tánh. Phải ghi nhớ kỹ càng hai câu ấy. Chúng

ta học Phật, nói theo phía người niệm Phật, vì sao chúng ta chưa thể đắc

nhất tâm bất loạn? Chướng ngại lớn nhất chính là hai chữ  “tình tưởng” . 

Tình quá nặng, suốt ngày từ sáng đến tối suy nghĩ lung tung, làm sao có

thể đắc nhất tâm cho được? Tất cả hết thảy các phương pháp tu hành, 

không gì chẳng nhằm đoạn hết tình tưởng mà thôi, [để đạt mục đích ấy]

các  tông,  các  phái,  vô  lượng  pháp  môn  có  phương  pháp  và  cách  thức

khác nhau. Trong Tịnh Độ, nay chúng ta giữ lấy cách trì danh niệm Phật, 

dùng phương pháp này để xóa sạch [tình tưởng]. Người biết dụng công

thì  tình  tưởng  vừa  mới  dấy  lên,  ngay  lập  tức  đổi  nó  thành  Phật  hiệu, 

chẳng  cho  niệm ấy  tiếp  tục  tăng  trưởng,  đó  gọi  là  “dụng  công”.  Một

niệm khởi là mê, chế phục niệm vừa dấy lên thì là giác, giác nhằm đối trị

mê. Do đó, chẳng sợ mê. Cổ nhân thường nói:  “Chẳng sợ niệm khởi, chỉ

 sợ giác chậm” , quý vị phải giác ngộ nhanh chóng, đừng để vọng tưởng

tiếp  tục  tăng  trưởng!  Vọng  tưởng  vừa  dấy  lên, liền  ngay  lập  tức  cảm

nhận, dùng câu Phật hiệu để thay thế nó, biến vọng niệm thành A Di Đà

Phật,  phải  thay  đổi  nhanh  chóng!  Phương  pháp  này  nhằm  khuất  phục

phiền não. Sử dụng công phu lâu ngày, tự nhiên tình tưởng ít đi; khi nó

tự nhiên ít đi, công phu bèn đắc lực, tâm đã thanh tịnh, trí huệ bèn tăng

trưởng. Quý vị xử sự, đãi người, tiếp vật, chẳng mê hoặc, điên đảo giống

như  trước  kia,  nhìn  sự việc  cũng  có  thể thấy  rõ  ràng,  làm  việc  cũng

chẳng thường làm sai như trước kia, sai lầm ít đi. Đó là đạt được lợi ích

trong hiện tiền. Tâm phải thanh tịnh, tâm thanh tịnh sẽ sanh trí huệ. Kinh

Kim Cang nói rất hay:  “Tín tâm thanh tịnh, tắc sanh Thật Tướng” (Tín

tâm thanh tịnh bèn sanh Thật Tướng), sanh Thật Tướng là sanh trí huệ, 

là thấy chân tướng của hết thảy vạn pháp. Vì vậy, hai câu này rất khẩn

yếu! Đoạn kế tiếp nêu lên ý nghĩa thứ hai của Thể.  “Thư gia giải, lễ

 giả, huấn Thể dã. Thể hữu tôn, ty, trưởng, ấu. Quân phụ chi thể tôn, thần

 tử chi  thể tiện. Đương tri Thể lễ chi  thích,  thị quý  cực  chi  pháp  dã” 

(Theo cách giải thích của các nhà chú giải kinh sách Nho gia, Lễ nhằm

giải thích Thể. Thể có tôn, ty, lớn, bé. Thể của vua và cha là tôn quý, thể

của bầy tôi và con cái kém cỏi hơn. Hãy nên biết: Dùng Lễ để giải thích

Thể thì Thể là pháp tôn quý tột bậc). Điểm quan trọng trong cách giải

 Tập 12

 145

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thích này nằm trong câu cuối cùng: Thể là pháp tột bậc tôn quý. Vì sao? 

Vì hết thảy các pháp đều từ đây mà ra; nó là mẫu thể (cái bản thể chánh

yếu, cội nguồn); tất cả hết thảy các pháp đều được biến hiện từ nó. Thể

là Chân Như bản tánh; nói theo thuật ngữ hiện đại, [Thể] là bản thể của

vạn hữu trong vũ trụ. Vì thế, dùng Lễ để giải thích Thể,  “huấn” (訓) là

giải thích. Lễ là tôn quý nhất, vì nó nhấn mạnh tôn, ty, trên, dưới. Trong

chú giải, chúng ta xem từ hai chữ cuối trong trang ấy:  “Thể chỉ Pháp

 Thân,  chư  Phật sở sư,  vạn  pháp  triều hội. Thể phi  tu  chứng, Lý  tuyệt

 ngôn tư, dục sử tiêu tâm, cưỡng xưng ‘quý cực’. Tư thị Bổn Giác, phi

 tịch, phi chiếu, hựu thị Pháp Tánh, phi quảng, phi thâm. Đệ Nhất Nghĩa

 danh vi bản tánh, Pháp Thân đức dã” (Thể chỉ Pháp Thân, [Pháp Thân]

là khuôn mẫu để chư Phật noi theo, là chỗ để muôn pháp hướng về. Thể

chẳng do tu chứng [mà hòng đạt được], Lý dứt bặt ngôn từ, suy nghĩ. Vì

muốn nêu bày cái tâm, nên cưỡng gọi là “tôn quý tột bậc”. Đó là Bổn

Giác, chẳng phải là tịch, chẳng phải là chiếu. Lại là Pháp Tánh, chẳng

rộng, chẳng sâu. Đệ Nhất Nghĩa được gọi là bản tánh, là phẩm đức của

Pháp Thân), mấy câu này đã giảng rất rõ ràng. Thể là gì? Là Pháp Thân. 

 “Sư”  là  “sư  phạm” (師範:  khuôn  mẫu  để noi  theo,  học  theo),  là  tấm

gương  để học  tập  theo.  Chư  Phật  học  theo  ai?  “Thuận  Pháp  Tánh” :

Thuận theo Pháp Tánh sẽ thành Phật. Vì thế, thuận theo Pháp Tánh bèn

có ý nghĩa  “sư” , tức là  “sư pháp” (師法: noi theo pháp), ý nghĩa này

cũng đã được nói trên đây. Vì lẽ đó, nó chính là Bổn Giác như kinh điển

đã nói, hoặc còn gọi là bản tánh, hay Pháp Tánh, rất nhiều danh từ, trên

thực tế đều là nói cùng một chuyện. Tuy cùng nói về một chuyện, nhưng

danh từ khác nhau thì ý nghĩa có khác biệt đôi chút. Vì bản tánh là vạn

đức vạn năng, thường là một danh từ chẳng thể bao hàm toàn thể đức

năng  của  nó; vì vậy, kiến  lập  rất  nhiều  danh  từ nhằm  tỏ rõ  nó  có  vô

lượng đức năng, có ý nghĩa này. 

Cuối cùng, sách viết:  “Linh tu quán giả, dĩ thử Thể đức, thể bỉ y

 chánh, nhất nhất quý cực, thành diệu tông hỹ” (Khiến cho người tu quán

do đức của cái Thể ấy mà thấu hiểu y báo và chánh báo của cõi kia mỗi

mỗi đều tôn quý tột bậc, nên thành diệu tông). Người học Phật nhất định

phải biết căn cứ lý luận để đức Phật thuyết pháp là Chân Như bản tánh. 

Đã biết căn cứ lý luận ấy, sau đó, dựa trên nguyên lý ấy để nhìn tất cả

hết thảy các pháp, hết thảy các pháp đều là Tánh Đức, chúng ta mới có

thể thực hiện  “lễ kính chư Phật”  trong mười nguyện Phổ Hiền. Vì sao? 

Sự lễ kính của Phổ Hiền được kiến lập trên quan niệm thanh tịnh bình

đẳng, quan niệm thanh tịnh bình đẳng ấy do đâu mà có? Do quý vị thật

 Tập 12

 146

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

sự biết  Thật  Tướng của  các pháp, nên  nó  tự nhiên hiện tiền.  Vì  nó  là

Tánh Đức, chẳng phải là Tu Đức, cậy vào tu tập sẽ tu chẳng được, nhất

định là kiến tánh thì nó sẽ tự nhiên hiện tiền. Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên

Giáo phá một phẩm vô minh, thấy một phần chân tánh, nên kể từ Sơ Trụ

trong  Viên  Giáo  trở đi,  những  điều  tu  hành  của  bốn  mươi  mốt  địa  vị

Pháp Thân đại sĩ được gọi là Phổ Hiền Hạnh. Phổ Hiền Hạnh được quy

nạp thành cương lãnh gồm mười đại nguyện vương, đó là pháp tu của

bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, mà cũng là pháp tu của các vị Bồ

Tát trong Tây Phương Cực Lạc thế giới. Trong thế giới Tây Phương, từ

hạ hạ phẩm vãng sanh cho đến thượng thượng phẩm thảy đều tu mười

nguyện Phổ Hiền, từ kinh Vô Lượng Thọ chúng ta đã thấy điều này. 

Đoạn tiếp theo là giải thích Thể bằng cách dùng ý nghĩa  “để” (底). 

Chúng ta xem lời Sớ.  “Phục thứ, Thể thị Để dã, cùng nguyên cực để, lý

 tận uyên phủ, cứu sướng Thật Tế, nãi danh vi Để. Thích Luận vân, trí độ

 đại hải duy Phật cùng để. Cố dĩ Để thích Thể dã” (Lại nữa, Thể là đáy. 

Tột cùng nguồn, thấu tận đáy, lý tột cùng chỗ sâu thẳm, thấu đạt rốt ráo

Thật Tế, nên gọi là Đáy. Thích Luận viết: “Biển cả trí độ chỉ có Phật

thấu tột tận đáy”, nên dùng chữ Đáy để giải thích Thể). Để là gì? Tục

ngữ Trung Hoa có câu:  “Đả phá sa oa vấn đáo để” (Đập vỡ cái nồi bằng

đất nung để tìm tận đáy)20, đó là căn nguyên, xét tận nguồn, truy tận đáy. 

Nói cách khác, [Để] là căn nguyên của vạn hữu trong vũ trụ. Căn nguyên

vẫn là Pháp Tánh, vẫn là bản tánh, cho nên nó có ý nghĩa là “đáy”, tìm

thấu tột nguồn tận đáy chính là thật sự đạt đến tận cội nguồn. Kinh nói

rất hay:  “Duy Phật dữ Phật cứu cánh cùng để” (Chỉ có Phật và Phật là

thấu đạt rốt ráo tận nguồn cội), triệt để hiểu rõ, chẳng có mảy may nghi

hoặc. Nói cách khác, Đẳng Giác Bồ Tát vẫn chưa rốt ráo, vẫn thua kém

một  chút. Ắt  phải  thấu  đạt  rốt  ráo  tận  đáy  thì  mới là thật  sự hiểu  rõ, 

thông  đạt  vạn  pháp  trong  vũ  trụ.  “Đạt”  có  nghĩa  là  thấu  hiểu  đến  tột

cùng sâu thẳm. Vì thế, Tây Phương Cực Lạc thế giới bất luận là xét về lý

luận, phương pháp hay cảnh giới, thảy đều chưa hề được nói trong tất cả

hết thảy các kinh Đại Thừa. Đúng là rất khó khiến cho kẻ khác tin tưởng, 

vì lý ấy quá sâu, một mực thấu tận đáy. Đẳng Giác Bồ Tát mà còn chưa

20 Đây là một câu tục ngữ (打破砂鍋問到底) nhằm chỉ thái độ kiên quyết truy tìm ý

nghĩa hoặc căn nguyên của một vấn đề đến tột cùng, không khoan nhượng, không

bằng lòng với những giải thích hời hợt, nông cạn. Hiểu theo nghĩa rộng, tục ngữ này

cũng được dùng để phê phán thái độ cố chấp cứ khăng khăng muốn biết một điều gì

đó. 

 Tập 12

 147

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

hiểu rõ rệt cho lắm, quý vị nói xem: Làm sao có thể khiến cho người ta

tin tưởng?  “Khó tin”  thì chẳng phải là phàm nhân than “khó tin”, mà là

lời cảm thán “khó tin” của mười phương chư Phật! Chư Phật nói “khó

tin”, chẳng phải là nói chính các Ngài khó tin, mà là nói những kẻ ngoài

các Ngài ra: Từ Đẳng Giác trở xuống [đều cảm thấy pháp môn Tịnh Độ]

khó tin, thật đấy! Đẳng Giác Bồ Tát không tin pháp môn này rất nhiều! 

Nếu Ngài tin tưởng thì đã vãng sanh Tịnh Độ. Còn chưa vãng sanh Tịnh

Độ, tức là hoàn toàn chẳng tin. Vì thế, đây là pháp khó tin! 

Nhưng [pháp môn này] tu hành rất dễ dàng, khó tin, dễ hành, [kẻ

thấy khó tin là vì] chưa thể thấu hiểu tột cùng cội nguồn. Vì lẽ đó, người

bình phàm tiếp xúc pháp môn này mà có thể tin tưởng sâu đậm, chẳng

nghi  ngờ,  chúng  ta  cũng  chẳng  biết do duyên  cớ nào! Nếu  đức  Phật

không  dạy  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  làm  sao  chúng  ta  có  thể hiểu

được? Đức Phật nói: Người ấy trong vô lượng kiếp thời quá khứ đã từng

cúng  dường  vô  lượng  vô  biên  chư  Phật  Như  Lai,  thiện  căn  sâu  dầy

dường ấy,  tiếp  xúc  pháp  môn  này  bèn  có  thể tin  tưởng,  có  thể phát

nguyện. Đó là do thiện căn, phước đức, và nhân duyên trong quá khứ

của người ấy chín muồi, nay lại được mười phương chư Phật, Bồ Tát âm

thầm gia trì, thành tựu Tín, Nguyện, Hạnh trong đời này cho người ấy, 

nên đời này, người ấy vãng sanh thành Phật, khó lắm! Kinh có nhắc tới

vương tử A Xà (tức A Xà Thế). Vương tử A Xà trong đời quá khứ từng

cúng dường bốn trăm ức Phật, [thế mà] gặp pháp môn này chỉ phát một

nguyện,  hy  vọng  trong  tương  lai, “tôi  thành  Phật  giống  như  A  Di  Đà

Phật”,  vẫn  chẳng phát  nguyện  niệm  Phật  vãng  sanh.  Phát một nguyện

như thế, trong đời này có thể vãng sanh hay không? Vẫn là chẳng nhất

định,  vì  ông  ta  chẳng phát  nguyện  tu  hành,  mới  biết  cúng  dường  bốn

trăm ức Phật là “ít thiện căn”, cúng dường vô lượng vô biên chư Phật

Như  Lai  mới  là  nhiều  thiện  căn, nhiều  phước  đức.  Nay  chúng  ta  gặp

pháp  môn  này  mà  không  tin,  chẳng  có  gì đáng  ngạc nhiên! Gặp  pháp

môn này mà tin tưởng thì mới đúng là đáng ngạc nhiên! Người ấy (người

vừa nghe pháp môn bèn tin tưởng, phát nguyện, tu trì) trong đời quá khứ

giống như đức Phật đã nói: Từng cúng dường vô lượng vô biên Như Lai. 

Chúng ta đọc mấy câu tiếp theo. Nơi trang sáu mươi bảy, dòng thứ

hai, xem từ cuối trang:  “Kim viên nhân” (Nay người căn cơ viên đốn); 

nói thật ra,  “viên nhân”  là người nhiều thiện căn, nhiều phước đức. Nếu

chẳng phải là người nhiều thiện căn, lắm phước đức, chẳng thể nào là

căn tánh viên đốn! Vì Tịnh Độ Tông là  “viên nhất trong các pháp viên, 

 đốn nhất trong các pháp đốn, chuyên nhất trong các pháp chuyên” , cổ

 Tập 12

 148

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

đại đức tán thán như vậy. Chẳng phải là người căn tánh viên đốn, đích

xác là rất khó thọ trì!  “Tùng Danh Tự Tức, dĩ tín giải tâm cùng Trí Độ

 để, nãi chí duy Phật dữ Phật, cứu cánh cùng để, dĩ thử Để nghĩa, thích ư

 kinh thể” (Từ địa vị Danh Tự Tức, dùng tâm tín giải thấu đạt tận đáy Trí

Độ, cho đến chỉ có Phật và Phật thấu đạt rốt ráo tận đáy. Dùng cái nghĩa

“đáy” ấy để giải thích cái Thể của kinh). Đây là nói thiện căn, phước

đức, và nhân duyên trong Viên Giáo vô cùng sâu dầy, đúng như kinh Di

Đà đã nói:  “Bất khả dĩ thiểu thiện căn, phước đức, nhân duyên đắc sanh

 bỉ quốc” (Chẳng  thể dùng  chút thiện  căn, phước đức, nhân  duyên  để

sanh về cõi ấy), [phải là] nhiều thiện căn, nhiều phước đức, nhiều nhân

duyên! Vì  vậy,  người ấy  vừa  tiếp  xúc  pháp  môn  này,  vừa  tiếp  xúc  là

Danh Tự Phật. Gọi là Danh Tự vì nghe nói pháp môn này bèn nghe hiểu, 

đã nghe hiểu bèn tin tưởng, phát nguyện, chịu nghiêm túc niệm Phật cầu

sanh Tịnh Độ, đó là một loại. Loại người này tuy trí chưa thể rốt ráo thấu

đạt đến tận đáy giống như chư Phật, nhưng cũng chẳng sai biệt cho mấy, 


[vì] người ấy chẳng hoài nghi mà! Chư Phật do thấu hiểu rốt ráo tận đáy, 

nên chẳng hoài nghi bất cứ chuyện gì, còn những người ấy tuy chẳng

thấu đạt tận cùng, nhưng vẫn chẳng hoài nghi, nên cũng chẳng sai biệt

cho mấy, trong một đời này, người ấy quyết định có thể thành tựu. Đây

là dạy người tu hành biết độ sâu của pháp môn này; chỉ cần chúng ta tin

sâu, nguyện thiết, tuy chưa đạt đến độ sâu ấy, nhưng đã tương ứng với

độ sâu ấy, công đức lợi ích liền tự đạt được từng phần. 

Tiếp đó là ý nghĩa của chữ Đạt.  “Đạt”  là thông đạt, hiểu rõ, đó là

đoạn thứ ba.  “Phục thứ, Thể thị đạt nghĩa” (Lại nữa, Thể có nghĩa là

đạt). Đạt (達) là thông đạt,  “đắc thử Thể ý, thông đạt vô ủng” (hiểu ý

nghĩa này của Thể, nên thông đạt, không có chướng ngại).  “Ủng” (壅) là

chướng ngại, là trở ngại. [ “Vô ủng”  là] chẳng có chướng ngại, thông đạt

vô ngại.  “Như phong hành không trung, tự tại vô chướng ngại, nhất thiết

 dị danh  biệt  thuyết,  giai dữ Thật  Tướng bất  tương  vi  bội.  Thích  Luận

 vân: “Bát Nhã thị nhất pháp, Phật thuyết chủng chủng danh, cố dĩ thể

 đạt thích kinh thể dã” (Như gió lùa trong hư không, tự tại, chẳng chướng

ngại. Hết thảy các tên gọi khác hay cách nói khác đều chẳng mâu thuẫn

Thật Tướng. Thích Luận giảng: “Bát Nhã là một pháp, nhưng Phật nói ra

các thứ tên gọi [khác nhau]”, nên dùng việc thông đạt Thể để giải thích

Thể của kinh). Nói thật ra, chẳng có trí huệ thì làm sao có thể thông đạt

hết thảy các pháp? Chỉ có chân trí hiện tiền thì mới thông đạt hết thảy vô

ngại. Do lẽ đó,  “đạt”  cũng là Tánh Đức, đặc biệt phơi bày trí huệ trong

Tánh Đức. Đó là giải thích ba ý nghĩa của Thể. 

 Tập 12

 149

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Cuối đoạn này có một câu, chúng ta phải ghi nhớ. Xem từ chữ thứ

ba trong dòng thứ nhất của trang sáu mươi tám.  “Nhược thức thử Thể, 

 tắc ư chư pháp thông đạt tự tại, phục ư thế gian cập xuất thế gian nhất

 thiết dị danh, nhất trung giải đa, đa trung giải nhất” (Nếu biết Thể này, 

sẽ thông đạt tự tại nơi các pháp. Lại còn đối với hết thảy các tên gọi khác

nhau  của pháp thế gian và xuất thế gian, sẽ từ một  mà  hiểu nhiều,  từ

nhiều mà hiểu một). Chúng ta đọc đến chỗ này là được rồi, đây là một

câu  vô  cùng  quan  trọng.  Then  chốt ở ngay chữ  “Nhất” ,  Thiền  Tông

cũng nói  “nhất” . Nếu đạt được  “nhất” , sẽ đạt được hết thảy.  “Nhất”  là

nhất tâm. Nhất chẳng phải là một con số, bất đắc dĩ cưỡng gọi là Nhất. 

Phương pháp của Tịnh Độ Tông trực tiếp, tu gì? Tu nhất tâm bất loạn, 

 “nhất” ở đây là nhất tâm. Chỉ cần đạt đến nhất tâm, tự nhiên thông đạt

hết thảy các pháp, pháp thế gian và xuất thế gian thảy đều thông đạt. Nay

nói với kẻ sơ học, họ sẽ chẳng tin tưởng. Vì thế, bảo họ học một bộ kinh, 

họ chẳng cam lòng, chẳng bằng lòng, vừa bắt đầu bèn kinh luận gì cũng

đều muốn học, học đạt được hiệu quả gì? Thứ gì cũng chẳng thông, thứ

gì cũng chẳng đạt! Vì sao? Kẻ ấy chẳng thể tu nhất tâm, tâm tán loạn, 

học tạp loạn, vĩnh viễn chẳng thể thông đạt. Dạy học vào thời cổ kỵ nhất

chuyện này. Người hiện thời có quan niệm chẳng giống tiền nhân, đó là

nỗi  bất  hạnh  của  chúng  ta.  Hiện  thời,  người  Hoa  chịu  khổ nạn  to  lớn

dường ấy, vẫn phải tiếp tục hứng chịu nỗi khổ nạn ấy, vẫn chưa hứng

chịu xong! Khi nào người Hoa mới chẳng hứng chịu khổ nạn? Đến khi

nào người Hoa thật sự giác ngộ, lại đọc sách của Khổng lão phu tử, lại

sử dụng  phương  pháp  học  tập  của  cổ nhân,  người  Hoa  sẽ không  mắc

nạn. Chúng ta vứt bỏ những cái của chính mình, học theo ngoại quốc, 

ngoại quốc hoàn toàn chẳng hay! Nếu quý vị thường sang các nước trên

thế giới, tôi đến rất nhiều nơi, thấy họ chẳng hay bằng Trung Quốc, thua

kém chúng ta rất xa! Vì thế, nay tôi sang ngoại quốc, dạy người ngoại

quốc đọc sách Khổng Tử, học theo phương pháp cổ xưa của Trung Quốc

thì bọn họ mới có thể đạt được hạnh phúc thật sự. Không đọc sách cổ sẽ

không được! 

Trong phương pháp xa xưa, Nho và Phật dạy chúng ta dốc sức nơi

nhất tâm. Trẻ nhỏ học tập, chưa hề nghe nói có chuyện học hai thứ cùng

một lúc. Chẳng có! Muốn học đồng thời đôi ba thứ, thầy sẽ chẳng dạy, 

không nhận quý vị làm học trò. Học trò hiện thời thì sao? Ông không

cho tôi học tám thứ, mười thứ, tôi không theo ông học nữa! Còn có cách

nào nữa? Vì thế, hiện thời thầy chẳng tìm ra trò, mà trò cũng chẳng tìm

thấy thầy! Trong quá khứ, tôi ở chỗ thầy Lý, thầy Lý theo đúng quy củ, 

 Tập 12

 150

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

học kinh chỉ có thể học một bộ. Học hai bộ chắc chắn là chuyện không

thể được, thầy nhất định chẳng dạy quý vị! Tôi ở Đài Trung mười năm, 

chỉ học năm bộ kinh. Hiện thời, quý vị học trong Phật Học Viện, một

năm không chỉ học năm bộ, tôi mười năm mới học năm bộ. Tiêu chuẩn

của thầy Lý còn khoan dung hơn cổ nhân rất nhiều, chẳng nghiêm ngặt

như cổ nhân, nên chúng tôi đạt được lợi ích cũng thua kém tổ sư đại đức

xưa  kia, do nghiêm  khắc  chẳng  đủ mức  mà!  Nhưng  nếu  thầy  nghiêm

ngặt, chúng tôi sẽ bỏ đi hết, chẳng thể theo học với thầy. Cũng là vì thầy

nhìn thấy căn tánh của chúng tôi, chẳng có cách nào, nếu thầy nghiêm

ngặt, chắc chắn chúng tôi sẽ bỏ đi hết. Theo học với thầy mà có lúc trong

tâm chẳng phục, cảm thấy thầy ngang bướng, chuyên chế, không đếm

xỉa lý lẽ! Thật ra, thầy đúng là hợp lý, lời thầy nói là chánh lý, nhưng

chúng tôi ngỡ là ngụy biện, vẫn là do chúng tôi suy nghĩ sai quấy, chứ

thầy chẳng sai trái! Mãi tới sau này, chúng tôi mới tự mình giác ngộ:

Thầy [dạy bảo theo kiểu ấy là] chánh xác, lại còn cảm thấy thầy chưa

nghiêm khắc đủ mức. 

Vì vậy, học gì thì cũng nhất định là  “thâm nhập một môn” , quyết

định chẳng thể học hai môn, [học đồng thời] hai môn là điều kỵ húy rất

lớn. Quý vị thấy trong chú sớ của tổ sư, trong kinh luận của chư Phật, 

đều  nói  giống  như  nhau:  “Nhất  trung  giải  đa, đa  trung  giải  nhất” 

(Trong một hiểu nhiều, trong nhiều hiểu một), nhất định phải huấn luyện

từ phương pháp cơ bản. Nhất định là trước hết cầu Căn Bản Trí, Căn

Bản Trí là vô tri, Bát Nhã vô tri. Trước hết tu vô tri rồi sau đó mới lại tu

 “không gì chẳng biết” , nên vừa bắt đầu học tập, chớ nên đọc hết thảy

các kinh luận. Người hiện thời hoàn toàn tương phản với cổ nhân, hiện

thời  là  vừa  dụng  công  bèn  đọc  rất  nhiều  kinh  luận,  học  gì vậy?  Học

 “không  gì  chẳng  biết”.  Kết  quả là  học  suốt  đời,  đúng  là  cái  gì  cũng

chẳng biết! Nói thật ra, chuyện này hoàn toàn trái nghịch giáo huấn của

đức Phật. Đức Phật dạy chúng ta: Theo thứ tự, trước hết là đoạn phiền

não, sau đấy sẽ học pháp môn. Tứ Hoằng Thệ Nguyện đã chỉ dạy trình

tự ấy.  Thứ nhất  là  quý  vị phải  phát  nguyện,  “chúng  sanh  vô  biên  thệ

 nguyện độ”.  Quý vị phải phát đại nguyện ấy, bỏ mình vì người khác, vì

Phật Giáo, vì chúng sanh. Thực hiện từ chỗ nào? Trước hết là đoạn phiền

não,  “phiền não vô tận thệ nguyện đoạn” . Sau khi đoạn hết phiền não, sẽ

lại là  “pháp môn vô lượng thệ nguyện học”. 

Chẳng hề nói  chưa đoạn phiền  não  mà đã  học pháp  môn.  Chưa

đoạn phiền não mà học pháp môn, sẽ giống như trong phần trước đã nói:

Đều là tà tri tà kiến, đều là ma sự. Vì sao? Trong tâm quý vị còn có một

 Tập 12

 151

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tí  chưa  buông  xuống  được,  còn  có  tình  chấp.  Chỉ cần  có  tình  chấp, 

những gì quý vị đã học đều là ma sự. Trong phần giảng về tựa đề kinh

của tác phẩm chú giải kinh Hoa Nghiêm, Thanh Lương đại sư đã nói:

Chẳng đoạn phiền não mà muốn học pháp môn thì đều là tà tri tà kiến, 

tăng trưởng tà kiến. Chẳng đoạn phiền não và cũng chẳng học pháp môn, 

Thanh Lương đại sư bảo là tăng trưởng vô minh. Chẳng đoạn phiền não

mà học hết thảy các pháp môn là tăng trưởng tà kiến, quý vị liền biết:

Đoạn phiền não rất trọng yếu. Phiền não là chướng ngại, trước hết, phải

xóa bỏ chướng ngại. Sau khi đã xóa trừ chướng ngại, sẽ học pháp môn

rất nhanh. Vừa thấy, vừa nghe, liền lập tức thông đạt. Giống như Lục Tổ

đại sư tâm địa thanh tịnh, Ngài chưa hề nghe, chưa hề đọc kinh Pháp

Hoa. Thiền sư Pháp Đạt niệm ba ngàn bộ kinh Pháp Hoa, nhưng chẳng

hiểu nghĩa kinh Pháp Hoa. Lục Tổ bảo: “Ông hãy niệm kinh Pháp Hoa

cho ta nghe xem nào!” Sư chỉ niệm đến phẩm thứ hai. Kinh Pháp Hoa có

hai  mươi  tám  phẩm,  Sư  chỉ niệm  đến  phẩm  thứ hai  là  phẩm  Phương

Tiện, Lục Tổ đại sư bảo: “Được rồi! Chẳng cần niệm nữa, ta đều biết

trọn vẹn”, giảng giải cho Sư. Quý vị hãy nghĩ xem, đó là đã đạt nhất tâm

liền thông đạt hết thảy các pháp, há cần phải xem hết cả bộ kinh! Vừa

xem một chút, liền hiểu rõ toàn bộ, thông đạt toàn bộ. 

Vì vậy, hiện thời mọi người chẳng tu từ căn bản, mà tu nơi cành

lá, vĩnh viễn chẳng tu thành tựu. Chúng tôi nói lời thật với họ, họ trách

tôi lừa gạt họ, còn vặn hỏi ngược lại: “Chẳng phải là trước kia thầy cũng

học  rất nhiều đó  sao?”  Lại còn nói tôi lừa  họ, nói tôi đố kỵ,  sợ trong

tương lai, họ học thành công vượt trỗi tôi! Quý vị nói có oan uổng hay

không! Những điều tôi học trước kia, thưa cùng chư vị, là tu mù luyện

đui. Tu luyện nhiều năm ngần ấy, đến nay mới tìm được đường. Tôi nói

lời thật cùng quý vị, quý vị muốn học theo kiểu của tôi xưa kia, học ba

mươi năm chưa chắc đã được như tôi, tôi dám nói như thế. Nay nếu quý

vị nghe lời tôi, chẳng cần ba mươi năm, mà sau mười năm, nhất định

quý vị vượt trỗi tôi. Tôi mong quý vị vượt trỗi tôi, vì sao? Vượt trỗi tôi

thì Phật pháp mới có tiền đồ, chúng sanh mới có hy vọng, chứ đều giống

như tôi thì thôi rồi! Tôi hy vọng sau này các vị đều có thể vượt trỗi tôi, 

nhưng quý vị chẳng nghe tôi khuyến cáo, chẳng có cách nào! Chúng tôi

thường  nói:  Người  thế gian  hiện  thời  nhận  giả,  chẳng nhận thật, nghe

lừa, chẳng nghe khuyên. Nếu tôi lừa quý vị, [sẽ bảo]: “Quý vị kinh luận

gì cũng đều phải nghiên cứu. Chẳng nghiên cứu sẽ không thể thành tựu!” 

Họ sẽ tin  tưởng.  Tôi bảo:  “Quý  vị thứ gì  cũng  đừng  nghiên  cứu,  mỗi

ngày  niệm  một  quyển  sách,  cũng  chẳng  đòi  hỏi phải hiểu  nghĩa”,  họ

 Tập 12

 152

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chẳng tin tưởng!  Vậy  là  chẳng  có  cách nào,  nói thật  thì  họ chẳng tin. 

Được rồi, chúng tôi giới thiệu phần Biện Thể đến đây! 

 Tập 13

Xin mở kinh bổn, trang sáu mươi tám, dòng thứ hai đếm từ dưới

lên:  “Tam, Minh Tông” : Đây là phần Huyền Nghĩa, cũng là đoạn lớn

thứ ba trong phần Khái Yếu.  “Tông vị yếu, thử kinh chi yếu, tại tu tâm

 diệu quán, cảm ư Tịnh Độ” (Tông nghĩa là chánh yếu. Điều chánh yếu

trong kinh này là tu tâm diệu quán cảm Tịnh Độ). Phần Biện Thể được

nói trong phần trước là căn cứ lý luận, đoạn này nói đến tông chỉ, tức là

phương pháp tu hành, cũng là tổng cương lãnh tu học của toàn bộ kinh

này, hết sức quan trọng. Nếu hiểu rõ lý luận, nhưng chẳng biết phương

pháp tu học, thì vẫn chẳng thể thụ dụng. Phương pháp tu hành trong kinh

này là Quán, tức là mười sáu phép Diệu Quán. Chúng ta đọc phần tiếp

theo:  “Tâm quán, tức thị Nhất Tâm Tam Quán, Thích Danh chi trung, kỳ

 tướng dĩ ủy” (Tâm quán chính là Nhất Tâm Tam Quán. Trong phần giải

thích tên kinh, đã giải thích tướng ấy).  “Ủy” (委) là đã được giải thích. 

Trong phần trước đã nói qua, [nên lời Sao viết tiếp]:  “Cảm độ chi tướng, 

 thử văn bị luận” (Trong phần kinh văn nói về tướng trạng của các cõi

nước được  cảm, đã luận định đầy đủ).  Tu Nhất  Tâm  Tam  Quán,  cảm

được bốn thứ Tịnh Độ, bốn thứ Tịnh Độ đã được nói rõ trong đoạn ấy. 

 “Kim kinh diệu tông, tại thử nhân quả” (Tông chỉ mầu nhiệm của kinh

này ở trong nhân quả ấy): Nhất Tâm Tam Quán là nhân, cảm bốn cõi

[Tịnh Độ] là quả, tu nhân chứng quả. Chúng ta xem đoạn kinh văn tiếp

theo.  “Thứ minh kinh Tông” [nghĩa là] tiếp theo đây, trong đoạn thứ ba, 

sẽ nói  rõ tông  chỉ của  kinh  này.  “Sơ  giản Tông Thể,  thứ  chánh minh

 Tông” (Trước hết là biện định Tông và Thể; sau đó, sẽ chánh thức nói về

Tông), chia thành hai đoạn. Chúng ta xem kinh văn:  “Hữu nhân ngôn, 

 Tông tức thị Thể, Thể tức thị Tông” (Có người nói: Tông chính là Thể, 

Thể chính là Tông). Có kẻ nói như vậy, coi Tông và Thể là một chuyện, 

thật ra, chẳng đúng, Tông và Thể có sai biệt.  “Kim sở bất dụng” (Nay

chẳng dùng thuyết ấy), [nghĩa là] không chủ trương tuân theo cách nói

như vậy.  “Hà giả? Tông ký thị nhị, Thể tức bất nhị. Thể nhược thị nhị, 

 Thể tức phi Thể” (Vì lẽ nào? Tông đã là hai, Thể chính là chẳng hai. 

Nếu Thể là hai, thì Thể chẳng phải là Thể). Xác thực là bản thể chỉ có

 Tập 13

 153

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

một, chẳng thể có hai; hễ có hai, sẽ chẳng thể gọi là Thể được!  “Tông

 nhược bất nhị, Tông tức phi Tông” (Nếu Tông chẳng hai, Tông sẽ chẳng

phải là Tông). Tông là phương pháp tu hành. Xác thực là đối với phương

pháp tu hành, mỗi bộ kinh có phương pháp riêng của bộ kinh ấy, tuyệt

đối chẳng phải là một.  “Như lương trụ, thị ốc chi cương duy” (Như kèo

cột, là cái khung của căn nhà): Nêu tỷ dụ về việc dựng nhà, cột và kèo

trong khi dựng nhà hết sức quan trọng. Trước hết, phải gác dựng kèo cột

rồi mới có thể lợp nhà.  “Ốc không, thị lương trụ sở thủ” (Khoảng trống

trong  căn  nhà là do  kèo  cột  tạo  thành), sử dụng  căn  nhà là sử dụng

khoảng không gian [trong căn nhà ấy]. Nếu nhà chẳng có khoảng trống

bên trong, căn nhà ấy sẽ chẳng thể sử dụng được! Vì thế, nói là  “dùng

 Không”. “Bất ưng dĩ lương trụ thị ốc không, ốc không thị lương trụ” 

(Chớ nên nghĩ kèo cột là khoảng trống trong nhà, coi khoảng trống trong

nhà là kèo cột). Nêu tỷ dụ này dễ hiểu, đó là tỷ dụ về Tông. Xét theo bản

chất của Tông, thì quả thật chẳng phải là một, mà là hai; nhưng mối quan

hệ giữa Tông và Thể hết sức mật thiết! Tông ắt phải nương vào Thể để

kiến lập, tách rời khỏi Thể thì lấy đâu ra Tông? 

Trong phần Sao tiếp đó, tức là trong phần chú giải, có hai câu nói

rất khẩn yếu:  “Tông thị nhân, quả thuộc Sự” (Tông là nhân, quả thuộc

về Sự). Trong đây, [đã nêu lên] mối quan hệ nhân quả, tu nhân sẽ chứng

quả. Vì vậy, Tông là cương lãnh tu hành, quả báo là bốn thứ Tịnh Độ ở

Tây Phương.  “Thể thị nhất tánh, thuộc Lý” (Thể là một tánh, thuộc về

Lý), nhân cũng căn cứ trên Lý ấy, mà quả vẫn căn cứ trên Lý ấy, Lý là

một.  “Tuy  bất  tương  xả,  nhị nghĩa  tu  phân” (Tuy  chẳng  lìa  bỏ nhau, 

nhưng hai nghĩa vẫn cần phải tách biệt). Xác thực là nhân quả đều có

nền tảng là nguyên lý ấy, nhưng chúng ta vẫn phải phân biệt rõ ràng, 

chẳng thể nói hàm hồ, lẫn lộn được. Vì thế, cần phải tách hai nghĩa ra. 

 “Chấp định thị nhất, ư nghĩa quai vi” (Chấp chặt chúng là một, sẽ trái

nghịch giáo nghĩa). Nếu cứ chấp trước nói chúng là một, sẽ mâu thuẫn

giáo nghĩa. Kiên quyết chấp trước [Tông và Thể] là một thì vẫn có thể

nói cho suông, nhưng tu hành như thế nào, chứng quả như thế nào, sẽ rất

khó! Vì thế, ắt phải phân biệt chúng. 

Đoạn kế tiếp, quý vị tự xem lời chú giải. Chúng ta đọc đoạn sau

đó:  “Giản Tông Thể dị” (Biện định về sự khác biệt giữa Tông và Thể), 

nói rõ vì sao chẳng thể nói gộp chung [Tông và Thể] thành một được, 

mà cứ nhất định phải phân biệt rõ ràng. [Điều này được trình bày trong]

hàng thứ hai từ dưới đếm lên nơi trang bảy mươi. 

 “Tông Thể dị giả, tắc nhị vật cô điều. Tông phi hiển Thể chi Tông, 

 Tập 13

 154

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Thể phi Tông gia chi Thể” ([Nếu hiểu là] Tông và Thể khác nhau, chúng

sẽ trở thành hai thứ cách biệt cô lập. Tông sẽ chẳng là cái Tông nhằm

hiển Thể, Thể chẳng phải là cội nguồn của cái Tông nữa). Nói thật ra, 

Tông và Thể có mối quan hệ mật thiết, chính là mối quan hệ “Lý và Sự

là cùng một Thể”. Rời khỏi Lý, lấy đâu ra Sự? Chẳng có Sự, Lý cũng

chẳng thể hiển thị được. Tông và Thể có mối quan hệ như vậy, mật thiết

dường ấy. Do đó, ở đây [lời Sớ] giảng: Nếu nói Tông và Thể khác nhau, 

sẽ thật sự biến thành hai vật lẻ loi, Tông sẽ chẳng thể hiển Thể. Thể là

Chân Như bản tánh. Hết thảy chúng sanh thật sự vốn sẵn có Chân Như

bản tánh; tuy sẵn có, nó chẳng hiển lộ, do đã bị mê. Ắt cần phải cậy vào

Tu Đức thì mới có thể hiển lộ Tánh Đức. Tánh Đức là Thể, Tu Đức là

Sự, không tu sẽ chẳng thể thành Phật. Nói thật ra, hết thảy chư Phật cũng

đều là tu thành, các Ngài tu thành như thế nào? Bản tánh vốn sẵn trọn

đủ, vì các Ngài có Phật Tánh, nên chỉ cần chịu tu, nhất định là có thể

thành Phật. Đây là nêu bày công dụng của mối quan hệ giữa Tông và

Thể. Do đó, chớ nên chấp trước [Tông và Thể] là một, mà cũng chẳng

thể chấp trước là hai. Hễ chấp trước thì sai mất rồi, chúng ta hiểu mối

quan hệ của chúng như vậy là được rồi! 

Tiếp đó là phần Chánh Thuyết, tức là chỉ bày [Tông là gì, điều này

được nêu ra trong] hàng thứ tư đếm từ dưới lên nơi trang bảy mươi mốt. 

 “Kim ngôn bất dị nhi dị, cố hữu Tông; bất nhất nhi nhất, cố hữu Thể

 dã” (Nay nói “chẳng khác mà khác” nên có Tông. “Chẳng một  mà là

một” nên có Thể). Nói rất hay, đây mới là nêu bày chân tướng sự thật. 

Chúng ta xem chú giải:  “Phổ Hiền Quán Kinh vân, Đại Thừa nhân giả, 

 chư pháp Thật Tướng thị, Đại Thừa quả giả, chư pháp Thật Tướng thị. 

 Thật Tướng nhân quả, bất dị nhi dị, phi đảo Hữu ấn, thử vi diệu tông. 

 Nhân quả Thật Tướng, bất nhất nhi nhất, phi sự ngoại lý, thử vi diệu

 thể” (Kinh Phổ Hiền Quán21 nói: “Cái nhân của Đại Thừa là Thật Tướng

của  các  pháp,  quả của Đại  Thừa là Thật  Tướng  của  các  pháp”.  Thật

Tướng nhân quả, chẳng khác mà khác, chẳng xóa bỏ Hữu ấn22, đấy là

21 Bộ kinh này có tên gọi đầy đủ là Phật Thuyết Quán Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Pháp

Kinh, do ngài Đàm Ma Mật Đa nước Kế Tân dịch vào năm Nguyên Gia nguyên niên

(424) đời Lưu Tống. Kinh dạy về phương pháp tu hành của Phổ Hiền Bồ Tát, đồng

thời dạy cách tu Pháp Hoa tam-muội và pháp môn sám hối. Kinh này cùng với kinh

Pháp Hoa và kinh Vô Lượng Nghĩa được tông Thiên Thai gọi là Pháp Hoa Tam Bộ

Kinh. 

22  “Hữu ấn” được dùng với ý nghĩa Hữu Biên. Câu này tạm hiểu thô thiển như thế

này: Tuy nhân và quả đều là Thật Tướng, tức Sự (nhân và quả) chẳng rời khỏi Lý

 Tập 13

 155

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

diệu tông. Thật Tướng nhân quả, chẳng phải một mà là một, chẳng phải

là Lý ở ngoài Sự, đấy chính là diệu thể). Đoạn giải thích này rất hay, lời

lẽ đơn giản, nhưng ý nghĩa trọn vẹn. Lìa khỏi Thật Tướng sẽ chẳng có

một  pháp  nào để được!  Nói đơn  giản,  Thật  Tướng là chân  tướng  của

nhân sinh và vũ trụ, đó là Lý Thể. Chúng ta tu hành ắt phải thuận theo

nó, nương vào nó, mà chứng quả cũng chính là nó. Từ chỗ này, chúng ta

hiểu  hết  thảy các  pháp  xác  thực  là quy  nhất  (trở về một),  giống  như

Thiền  Tông đã nói  “vạn  pháp  quy  nhất” , nhất  là gì vậy?  Nhất  Thật

Tướng.Mục đích tu học chung cực trong Phật pháp là khiến cho chúng ta

nhận thức chân tướng của vũ trụ và nhân sinh; hễ nhận thức chân tướng

của vũ trụ, sự tu hành chứng quả trong Phật pháp bèn viên mãn. Do vậy, 

nếu chư vị hỏi Phật pháp là gì? Mấy câu đơn giản này đã nói trọn hết

toàn  bộ Phật pháp.  Vấn đề vướng  mắc  trong  hiện  tại  của  chúng  ta  là

chẳng biết chân tướng của vũ trụ và nhân sinh. Không chỉ chẳng biết vũ

trụ và nhân sinh, mà ngay cả chính mình cũng chưa hiểu rõ ràng, đó là

mê, là điên đảo. Vì lẽ đó, mọi cách nhìn, cách thấy, cách làm đều phát

sanh sai lầm, những sai lầm ấy đã đem lại cho chúng ta rất nhiều nỗi

thống khổ! Chúng ta học Phật thì phải nhận thức chính mình, nhận thức

vũ  trụ,  nhận thức  nhân  sinh. Đã hiểu  thật  rõ chân  tướng  thì tư  tưởng, 

kiến giải và cách làm của chúng ta sẽ chẳng phạm sai lầm nữa. Chẳng

phạm sai lầm, sẽ chẳng có đau khổ, chẳng còn khổ nạn nữa. Đó là mục

đích giáo học và tu học trong Phật pháp. Phương pháp trong kinh này hết

sức xảo diệu. Tông là tông chỉ tu hành, [tông chỉ tu hành của Quán Kinh]

là một tông chỉ tu hành xảo diệu, quả đức của diệu tông là diệu thể. 

Tiếp đó, nói thẳng thừng tông chỉ của bản kinh này. Trong hàng

thứ hai, nơi trang bảy mươi hai:  “Kim thử kinh Tông” (Nay Tông của

kinh này),  “thử kinh”  là Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, tông chỉ của bộ

kinh này là gì? Cương lãnh quan trọng trong tu hành là gì?  “Dĩ tâm quán

 tịnh, tắc Phật độ tịnh, vi kinh Tông Trí” (Do tâm quán tịnh thì cõi Phật

tịnh, đó là Tông Trí23 của kinh).  “Trí” (致) là đạt tới mức tột bậc. Câu

(Thật Tướng), do chúng đều có cùng một Thể nên  “bất dị” (chẳng khác). Xét theo

Sự thì nhân và quả sai khác, nên nói  “nhi dị” (mà khác). Do Lý mà hiển Sự, nên

chẳng phải là không Có. Vì thế, nói là  “phi đảo Hữu Ấn” (chẳng phải là xóa bỏ Có). 

23 Tông Trí là danh xưng khác của Tông Thú. Trí và Thú có cùng một ý nghĩa. Cụ

Hoàng Niệm Tổ giảng:  “Ðiều được kinh đề cao gọi là Tông (宗) . Tông là trọng yếu, 

 là tông chỉ của toàn bộ kinh. Tông lại là đường lối trọng yếu để tu hành. Vì vậy, 

 Tông là cương lãnh của toàn bổn kinh… Ngài Hương Tượng giảng: ‘Ðiểm được coi

 Tập 13

 156

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

này hết sức quan trọng, đúng như kinh Tịnh Danh đã nói:  “Tâm tịnh thì

 cõi  Phật tịnh”.  Chư  vị đồng tu tu  học Tịnh  Độ, bất luận quý  vị dùng

Quán Tưởng, Quán Tượng, hay Trì Danh để niệm Phật, điều khẩn yếu

nhất là phải đạt đến cái tâm thanh tịnh. Nếu tâm chẳng thanh tịnh, quý vị

quán tưởng, quán tượng, hay trì danh đều chẳng đạt được kết quả. Giống

như học hành trong trường, tuy học tập rất siêng năng, đi thi chẳng đậu, 

vì  sao? Quý  vị chẳng  nắm được trọng  điểm, trọng  điểm chính  là tâm

thanh tịnh. Nói thật thà, hiện thời chúng ta tu hành công phu chẳng đắc

lực, là do nguyên nhân nào? Chúng ta chịu niệm kinh, mỗi ngày niệm

khá nhiều lượt, chịu niệm Phật,  một ngày niệm mấy vạn tiếng, nhưng

tâm chẳng thanh tịnh! Vừa niệm vừa còn suy nghĩ loạn xạ, lại còn có thị

phi, nhân ngã, lại còn thấy khuyết điểm của kẻ khác, bươi móc tật xấu

của người ta, vậy thì làm sao được nữa đây? Kẻ như vậy chẳng biết niệm

Phật tu hành chính là tu cho hết những phiền não, tập khí, khuyết điểm. 

Hễ xóa bỏ chúng, tâm sẽ thanh tịnh. Khôi phục tâm địa thanh tịnh, chúng

ta liền đạt được mục đích tu học, hiện tiền là đạt được thân tâm thanh

tịnh, tự tại an lạc, trong tương lai vãng sanh Tịnh Độ. Quý vị nói xem:

Có quan trọng lắm hay không? 

Chúng ta xem chú giải. Đoạn chú giải này hết sức khẩn yếu, có

mối quan hệ mật thiết với niềm kỳ vọng trong sự tu học của chúng ta

trong hiện thời:  “Đại Thừa chi pháp, kỳ yếu tại tâm” (Điều quan trọng

trong pháp Đại Thừa là tâm). Khác với pháp Tiểu Thừa, pháp Tiểu Thừa

chú trọng sự tướng, chú trọng những chuyện vụn vặt trong cuộc sống. 

Pháp Đại Thừa coi trọng tâm thanh tịnh, khác hẳn!  “Tâm cụ dị tri, sắc

 cụ nan giải” (Tâm trọn đủ dễ biết, sắc trọn đủ khó hiểu),  “cụ” (具) là

trọn đủ. Kinh nói trong tâm trọn đủ vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, 

chúng  ta nghe  xong,  dường như  có  thể hiểu  tình  hình ấy.  Sắc  là sắc

tướng, nhưng [nghe nói] sắc tướng cũng trọn đủ thì chẳng dễ hiểu, khó

hiểu lắm.  “Cố Chỉ Quán vân, nhân thông dị thức, quả cách nan tri” (Vì

vậy, sách Chỉ Quán nói: “Nhân do tương thông nên dễ biết, quả do sai

khác nên khó hiểu”).  “Quả”  là quả báo, quả báo có tới mười pháp giới; 

còn nói tới nhân thì mười pháp giới có nền tảng là một cái nhân, tức là

 trọng là Tông, chỗ quy hướng của tông thì gọi là Thú’. Ngài Khuê Phong đại sư viết

 trong sách Viên Giác Lược Sớ rằng: ‘Thú có nghĩa là hướng đến, tức  là chỗ quy

 hướng của tâm ý thức’. Ðủ biết: Thú (趣)  là quy thú (歸趣 : Hướng đến, quay về). Vì

 vậy, dựa vào tông chỉ của kinh để tỏ rõ việc làm, biết điều mong cầu, thấu đáo tột

 cùng chỗ kinh đạt đến thì gọi là Thú vậy”. 

 Tập 13

 157

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tâm. Mười pháp giới chỉ do tâm hiện, chỉ do thức biến. Thức là Dụng

(tác dụng) của tâm, chẳng phải là bản thể của tâm, mà là tác dụng của

tâm. Tác dụng của tâm còn có thuận, nghịch, có tác dụng thuận tánh, có

tác dụng trái nghịch tự tánh. Thuận theo tự tánh, liền biến thành quả báo

trong  tứ thánh  pháp  giới;  trái  nghịch tự tánh,  liền  biến  thành quả báo

trong  lục  phàm.  Thuận,  nghịch  là gì? Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm, 

thuận theo tâm thanh tịnh bèn gọi là “thuận tánh”. Khởi tâm động niệm

mà tâm chẳng thanh tịnh bèn là “trái nghịch tự tánh”. Tôi nói theo cách

này, chư vị tương đối dễ hiểu hơn! 

Chân tánh là gì? Tôi dùng tâm thanh tịnh để nói. Thật ra, nói theo

cách này cũng chẳng sai, vì tựa đề kinh Vô Lượng Thọ là thanh tịnh, 

bình đẳng, giác. Do  vậy,  nói  thật  ra, tông  chỉ tu  hành trong  kinh  Vô

Lượng Thọ là thanh tịnh, bình đẳng, giác. Nói ba thứ, nhưng nói thật ra, 

ba thứ ấy chính là Tam Bảo. Tôi nghe nói hiện thời có chẳng ít đồng tu

muốn phát tâm quy y, quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng. Thanh tịnh là

Tăng Bảo, bình đẳng là Pháp Bảo, giác là Phật Bảo; do đó, Tam Bảo đều

ở trong tựa đề kinh Vô Lượng Thọ. Đấy là tổng cương lãnh trong sự tu

học Đại Thừa. Vì vậy, kinh Vô Lượng Thọ hay lắm, nói thật ra là toàn

bộ Thể, Tướng, Dụng đều ở trong tựa đề kinh. Vô Lượng Thọ là Chân

Như bản  tánh,  là Thể. Trang Nghiêm là Tướng.  Trang Nghiêm  là gì? 

Tây Phương có tên là thế giới Cực Lạc, Cực Lạc là trang nghiêm, trang

nghiêm hoàn  mỹ chẳng thiếu khuyết.  Trang  nghiêm nói đơn  giản là

“hình tượng”. Thuận tánh thì hình tượng thiện, chẳng thuận tánh là hình

tượng bất thiện. Tạo Ngũ Nghịch, Thập Ác, sẽ biến hiện các ác tướng

địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh trang nghiêm, chẳng thể nói không phải là

trang nghiêm, vẫn là trang nghiêm! Do vậy, danh từ “trang nghiêm” có

phạm vi hết sức rộng rãi. Y báo và chánh báo trong mười pháp giới đều

có thể gọi là “trang nghiêm”.  Trong trang nghiêm, có sự tốt xấu khác

nhau, thiện ác khác nhau, gọi chung là “trang nghiêm”. Vì vậy, Trang

Nghiêm là tướng, Vô Lượng Thọ là Thể, “thanh tịnh, bình đẳng, giác” là

tu nhân. Chúng ta phải nên biết tu như thế nào thì mới có thể chứng đắc

sự trang nghiêm trong Cực Lạc, đó là trang nghiêm viên mãn rốt ráo. 

 “Cố quán Tự, quán Tha, giai tu tâm quán” (Vì thế, quán Tự hay

quán Tha đều là tu tâm quán). Chúng ta không chỉ phải ghi nhớ hai câu

này, mà còn phải biết dùng. Nhà Thiền thường gọi  “quán Tự”  là  “quán

 tâm” . Quán Tự là quán khởi tâm động niệm của chính mình, có thể biết

khởi  tâm  động  niệm của chính  mình là thiện  hay ác. Đó là giác, chứ

không mê. Quán Tha là quán khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác của

 Tập 13

 158

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

kẻ khác. [Thật ra], quán Tha là quán Tự, vì quán sát khởi tâm động niệm, 

ngôn ngữ, tạo tác của người khác có ảnh hưởng đến ta hay không? Ví

như người khác tán thán ta, ta rất khoái chí, rất hoan hỷ, ta đã bị kẻ khác

lay động  mất  rồi! Người khác  chửi  ta  mấy  câu,  ta  giận  dữ,  mấy  ngày

chẳng nguôi giận, đó là chẳng thể làm chủ chính mình, bị cảnh giới bên

ngoài lay chuyển. Bị cảnh giới bên ngoài lay chuyển thì người Hoa nói

là Phong Thủy. Phong là gì? Bên ngoài. Thủy ví như cái tâm của chính

mình. Gió vừa thổi, tâm ta bèn chuyển động, ngay lập tức cuồn cuộn nổi

sóng.  Phong  Thủy  có ý nghĩa  như thế đó.  Khi  nào  gió cảnh  giới bên

ngoài thổi như thế nào đi nữa, tâm ta như như bất động. Thưa cùng quý

vị, chẳng  bị ngoại  cảnh  chuyển,  từ rày  trở đi,  chẳng  cần  xem  Phong

Thủy chi hết, vì Phong Thủy chẳng còn dính dáng với quý vị nữa! Quán

Tha chính là quán điều này: Chúng ta có còn bị ngoại cảnh ảnh hưởng

hay không? Có thể nói quán Tự hay quán Tha đều nhằm tu cái tâm thanh

tịnh của chính  mình, đều  là  tu  thanh  tịnh, bình đẳng, giác  cho  chính

mình. Đó gọi là “biết tu hành”. 

 “Kim quán Tịnh Độ, tu cầu ư tâm, tâm năng cụ cố, tâm năng tạo

 cố, tâm cấu, độ cấu, tâm tịnh, độ tịnh” (Nay quán Tịnh Độ, cần phải cầu

nơi tâm. Do tâm có thể trọn đủ, do tâm có thể tạo, nên tâm nhơ, cõi nước

nhơ, tâm sạch, cõi nước sạch). Mấy câu này hết sức quan trọng. Nếu thật

sự hiểu phương pháp và đạo lý này để tu hành, không có gì chẳng thành

tựu. Chẳng biết đạo lý và phương pháp tu hành này, dẫu dụng công như

thế nào,  công  phu  cũng  chẳng đắc  lực. Đây  chính  là thật  sự dạy  cho

chúng ta biết  cương  lãnh  tu  hành.  Y  báo  và  chánh  báo trang  nghiêm

trong mười pháp giới đều vốn sẵn có trong tự tâm. Thế giới Cực Lạc do

tự tâm tạo, thế giới Sa Bà cũng do tự tâm tạo. Tâm tạo vạn vật. Tâm

chẳng thanh tịnh, cõi nước là hoàn cảnh, hoàn cảnh sẽ chẳng thanh tịnh. 

Tâm thanh tịnh, hoàn cảnh liền thanh tịnh. Thật vậy! Trong kinh Lăng

Nghiêm, đức Phật đã nói bao nhiêu lượt, nói rất thấu triệt:  “Nhược năng

 chuyển cảnh, tắc đồng Như Lai” (Nếu có thể chuyển cảnh, ắt giống như

Như Lai). Vấn đề hiện tại là cái tâm của chúng ta có thể chuyển cảnh, 

hay là bị hoàn cảnh chuyển? Nói “tâm chúng ta bị hoàn cảnh chuyển”, 

thưa cùng quý vị, đó là giả, là sai lầm, là mê, quyết định chẳng phải là

giác. Tâm chuyển cảnh là thật, chẳng giả tí nào, vì sao? Hết thảy chỉ do

tâm tạo.  “Ưng quán pháp giới tánh, nhất thiết duy tâm tạo” (Hãy nên

quán tánh pháp giới, hết thảy chỉ là tâm tạo): Tánh là tánh thể. Bản thể

của hết thảy vạn pháp là tâm tạo, tâm biến, tâm hiện. Trong hai câu ấy, 

 “tâm trọn đủ, tâm tạo, tâm cấu, tâm tịnh”  chính là nguyên lý của y báo

 Tập 13

 159

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới, là Thật Tướng và chân

tướng của y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới. 

Nay chúng ta nói hoàn cảnh không tốt, chuyển hoàn cảnh như thế

nào? Chuyển từ tâm địa. Người thế gian hiện thời nghĩ đủ mọi phương

pháp để làm đẹp hoàn  cảnh,  chẳng biết chuyển hoàn cảnh từ tâm  địa. 

Hoàn  cảnh  bên  ngoài  dẫu  chưng  dọn đẹp đẽ cách  mấy đi  nữa,  nhưng

trong lòng ưu sầu, vướng mắc, phiền não quá nặng, dẫu có hoàn cảnh

đẹp đẽ,  chẳng  thể nào  thưởng  thức!  Nếu  tâm  địa thật  sự thanh  tịnh, 

chẳng cần cố ý làm đẹp hoàn cảnh, nó có vẻ đẹp tự nhiên. Thơ cổ nhân

có câu:  “Lục mãn song tiền, thảo bất trừ” (Trước song chẳng nhổ, cỏ

xanh um), quý vị thấy rất đẹp. Đó là gì? Bên ngoài đủ thứ cây cỏ mọc

lung tung, chẳng cắt xén, cứ để mặc nó, nó có một vẻ đẹp tự nhiên. Nay

chúng ta cố ý dùng sức người tạo tác, chẳng phải là vẻ đẹp tự nhiên, nói

thật thà thì sinh thái tự nhiên đã bị phá hoại. Mấy câu này dạy chúng ta

tu hành phải coi trọng tu tâm, tu tâm bèn coi trọng tâm địa thanh tịnh. Để

đạt được tâm địa thanh tịnh, phải buông hết thảy vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước xuống. Quý vị chẳng buông những thứ ấy xuống, tâm quý vị

làm  sao  có thể thanh  tịnh cho được?  Do đó,  nói  thật  thà,  cái  tâm  của

chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  đều  là thị phi,  nhân  ngã,  chẳng  phải  là

[toan tính] tự tư tự lợi cho chính mình, thì cũng là người khác trở ngại

chúng ta. Hằng ngày khởi ý niệm ấy, đó là chướng ngại trọng đại trong

sự tu hành. 

Vì thế, bộ kinh này dạy chúng ta phương pháp: Hễ khởi tâm động

niệm bèn tưởng Phật, niệm Phật. Chúng ta là phàm phu, tập khí nghiệp

chướng từ vô lượng kiếp đến nay rất nặng, chẳng thể không tưởng, suy

tưởng chẳng ngừng, suy nghĩ loạn xạ, căn bệnh ấy cũng rất nặng. Nay

kinh dạy chúng ta hãy gom những suy tưởng loạn xạ thành một tưởng, 

tức là tưởng A Di Đà Phật, tưởng y báo và chánh báo trang nghiêm trong

Tây Phương Cực Lạc thế giới, chẳng dấy lên một niệm tưởng gì khác. 

Nếu tưởng khác, ngay lập tức buông xuống loạn tưởng ấy, ta tưởng thế

giới Cực Lạc, tưởng A Di Đà Phật, niệm A Di Đà Phật, dùng phương

pháp này để khôi phục tâm địa thanh tịnh. Nếu không, niệm Phật hiệu, 

niệm  kinh này,  há có ý nghĩa gì?  Chỉ dùng phương pháp này để khôi

phục cái tâm thanh tịnh, chế phục hết thảy vọng tưởng mà thôi! 

 “Thử do  thông thị,  vị thị đích  luận” (Điều  này  vẫn  còn  là nói

chung chung, chưa phải là luận định đích xác). Đúng thế! Đây là nói tới

nguyên  lý,  tất  cả hết  thảy các pháp Đại  Thừa thảy đều  căn cứ trên

nguyên lý này. Có thể nói bộ kinh này là tinh yếu nhất trong các điều

 Tập 13

 160

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tinh yếu, bộ kinh này  “đích tại nhất tâm, đốn tu Tam Quán” (Đích thực

là chú trọng nhất tâm, tu Tam Quán mau chóng), đây là nói đến Tịnh Độ

Tông. Cổ nhân  gọi  phương  pháp  tu  hành  trong  Tịnh  Độ Tông là Đại

Thừa  của Đại  Thừa, viên nhất trong  các  pháp viên, nhanh  chóng  nhất

trong các pháp đốn, xác thực đã nắm được điều tinh yếu này, đó chính là

Nhất Tâm Tam Quán. Tam Quán chẳng tu theo thứ tự, mà là đốn tu, tu

một là tu hết thảy.  “Thử Quán quán ư An Dưỡng y chánh” (Phép Quán

này quán y báo và chánh báo của cõi An Dưỡng), An Dưỡng là thế giới

Cực Lạc.  “Y chánh” : Y báo là hoàn cảnh, chánh báo là người và vật. 

Chúng ta quán hoàn cảnh của Tây Phương Cực Lạc thế giới, thấy Phật

và các  vị Bồ Tát  bên ấy  thì Phật  và Bồ Tát là chánh báo.  “Tất  cánh

 thanh tịnh” (Rốt ráo thanh tịnh), nói theo cách hiện thời, Phật, Bồ Tát là

hoàn cảnh nhân sự, cây cối, hoa, cỏ, cung điện, vườn, rừng là hoàn cảnh

vật  chất để cư trụ.  Hoàn  cảnh  nhân  sự thanh  tịnh,  hoàn  cảnh  vật  chất

thanh  tịnh. Dạy  chúng  ta  hãy  quán  những  hoàn  cảnh ấy,  thấy  chúng

thanh  tịnh,  dùng  phương  pháp ấy để dẫn  khởi  cái  tâm  thanh  tịnh  của

chúng ta.  “Danh tâm quán tịnh, thử Quán năng linh tứ Phật độ tịnh” 

(Gọi  là tâm  quán  tịnh,  phép  Quán  này  có thể khiến  cho  bốn  cõi Phật

thanh tịnh). Cõi Phật có bốn loại: Cõi Thường Tịch Quang, cõi Thật Báo

Trang Nghiêm, cõi Phương Tiện Hữu Dư, và cõi Phàm Thánh Đồng Cư, 

bốn cõi đều là Tịnh Độ.  “Như thị phương vi thử kinh Tông Trí” (Như

thế mới là Tông Trí của kinh này), đấy mới là tông chỉ và nguyên lý tu

hành của bản kinh này. 

Trong thế giới này, bất luận hoàn cảnh nhân sự hay vật chất đều

chẳng thanh  tịnh. Không  chỉ chẳng thanh  tịnh, mà trong  thời đại  của

chúng ta, có thể nói là ô nhiễm nghiêm trọng tới cùng cực. Điều này có

ảnh hưởng hết sức to lớn đối với tâm lý chúng ta, vì chúng ta chẳng phải

là thánh nhân, sẽ bị hoàn cảnh bên ngoài ảnh hưởng. Là phàm phu, tâm

bị cảnh chuyển. Tu hành bất luận theo phương pháp nào đều hết sức khó

khăn, chẳng dễ gì thành tựu. Dùng phương pháp Tịnh Độ, thật sự là có

chỗ thù thắng so  với hết thảy các phương pháp khác, nhưng phải biết

dụng công. Chẳng biết dụng công thì vẫn không được. Có chẳng ít người

biết lý luận và phương pháp, biết phải nên làm theo cách như vậy, nhưng

cứ khăng  khăng  chẳng  chịu  làm như  vậy,  vì  sao? Chẳng  thể buông

xuống. Vì sao chẳng thể buông xuống? Nói thật ra là do chưa hiểu lý

luận triệt để,  có hoài  nghi, muốn  làm,  nhưng  chẳng  dám làm, đó là

chướng ngại, Phật môn gọi chuyện này là “nghiệp chướng”. Trừ chẳng

sạch nghiệp chướng, muốn làm mà không dám làm, sợ sệt, sợ sệt điều

 Tập 13

 161

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

gì? Chẳng giữ nổi thân mạng, sợ ngày mai đói lạnh, sợ ngày mai chết

đói! Ta hết thảy đều buông xuống thì ngày mai sẽ sống như thế nào đây? 

Ai sẽ chăm sóc ta? Vì thế, tuy biết là phải nên làm như thế nào, kết quả

là vẫn chẳng dám làm, vẫn luân hồi trong lục đạo, vẫn làm phàm phu

sanh tử! 

Có mảy  may  chẳng  thể buông  xuống, tâm  sẽ không  thanh  tịnh. 

Điều này còn được diễn tả là  “tri dị, hành nan” , tức là biết dễ dàng, làm

rất khó. Biết dễ, làm khó! Chúng ta nghe nói [như vậy] cũng thấy rất có

lý; thật ra, đạo lý ấy chẳng phải là chân lý, chân lý là gì? Chân lý hoàn

toàn đảo ngược, tức là  “biết khó, làm dễ” , đó là chân lý. Quý vị biết dễ, 

làm khó, tức là quý vị biết chưa đủ triệt để. Nếu thật sự biết triệt để, sẽ

buông xuống dễ dàng, thành Phật chẳng khó! Quý vị thấy là chiếu theo

phương pháp trong kinh này, kinh Di Đà và kinh Vô Lượng Thọ giảng

rõ ràng hơn:  “Hoặc một ngày”  cho đến “hoặc bảy ngày”  bèn thành Phật, 

thành Phật có khó khăn chi? Chẳng khó! Khó ở chỗ quý vị chẳng chịu

buông xuống. Khó ở chỗ quý vị chẳng biết triệt để, lại chẳng thật thà! 

Người thật sự thật thà chuyện gì cũng chẳng biết, nhưng thầy dạy như

thế nào, người ấy bèn chịu làm, chẳng hoài nghi, thật sự chịu làm theo. 

Dạy người ấy buông xuống, liền triệt để buông xuống, người ấy có thể

làm được. Tuy người ấy chẳng hiểu lý luận, nhưng chịu làm, đó gọi là

thật thà, là thiện căn sâu dầy. Chúng ta lại thua kém những người ấy, nên

tu hành đúng là khó khăn! 

Tiếp theo đó, sách nói bốn loại Tịnh Độ là quả báo, chỉ cần quý vị

chịu tu cái nhân, nhất định có thể chứng quả báo thù thắng:  “Tứ chủng

 Tịnh Độ, vị Phàm Thánh Đồng Cư độ, Phương Tiện Hữu Dư độ, Thật

 Báo Vô Chướng Ngại độ, Thường Tịch Quang độ dã” (Bốn loại Tịnh Độ

là Phàm  Thánh  Đồng  Cư độ, Phương  Tiện  Hữu  Dư độ, Thật Báo Vô

Chướng Ngại độ, Thường Tịch Quang độ). Trước hết, kể tên bốn loại

Tịnh Độ rồi mới nói  “tịnh uế chi tướng” (tướng nhơ sạch).  “Các hữu

 tịnh uế” (Mỗi cõi đều có tịnh và uế): Đối với bốn loại Tịnh Độ này, nói

thật ra, Ngài nói tịnh và uế là nói so sánh, chứ như chúng ta thấy, các cõi

ấy đúng là thanh tịnh tột bậc.  “Ngũ Trược khinh trọng, Đồng Cư tịnh

 uế” (Ngũ Trược nặng hay nhẹ là sự tịnh uế trong cõi Đồng Cư). Đây là

nói tới cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, nhất

định sẽ có Ngũ Trược, kinh Di Đà đã nói rất rõ ràng. Trong Ngũ Trược, 

thật sự quan trọng là Kiến Trược và Phiền Não Trược, vì sao? Hai loại

này là nhân, ba thứ khác đều thuộc loại quả báo. Chỉ cần đoạn trừ hai thứ

này, ba thứ kia đều chẳng có. Kiến là gì? Kiến giải, tư tưởng. Tư tưởng

 Tập 13

 162

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

và kiến giải sai lầm, sẽ sanh ra phiền não. Nói theo cách hiện thời, chữ

Trược (濁) nghĩa là ô nhiễm. Cái tâm thanh tịnh của chúng ta bị ô nhiễm

bởi các thứ tư tưởng, bị ô nhiễm bởi các thứ kiến giải, bị ô nhiễm bởi

tham, sân, si mạn. Tham, sân, si, mạn là phiền não. 

Nếu chư vị đồng tu có thể nghe hiểu ý nghĩa của lời này, trong sự

học Phật sẽ bài trừ rất nhiều chướng ngại. Chúng ta bị ô nhiễm bởi các

thứ tư tưởng, bị ô nhiễm bởi các thứ kiến giải. Nếu quý vị hiểu lời này, 

tốt nhất là hết thảy tạp chí, báo chí đều chẳng xem, vì sao? Tránh bị ô

nhiễm. Không chỉ chớ nên xem những thứ ấy, mà kinh Phật cũng chớ

nên xem, vì sao? Sẽ bị Phật pháp ô nhiễm. Vì lẽ đó, đức Phật nói những

pháp ấy cũng hại chết người, chẳng phải là chuyện tốt đẹp. Quý vị thấy

trong Thiền Tông, đừng nói là bị ô nhiễm bởi Phật pháp hay bởi kinh

điển, mà ngay cả một câu A Di Đà Phật cũng là ô nhiễm. Họ nói niệm

Phật một tiếng, còn phải súc miệng ba ngày, sợ bị danh hiệu A Di Đà

Phật ô nhiễm! Trong tâm thanh tịnh, chẳng lập một pháp, há có A Di Đà

Phật? Vốn chẳng có một vật, hễ có A Di Đà Phật tức là còn có một vật. 

Vậy thì làm sao có thể trừ sạch ô nhiễm nơi tư tưởng và kiến giải? Thiền

Tông dùng phương pháp rất triệt để, ngay cả căn cội cũng trừ sạch. Phật

pháp mà còn chẳng thể xem, pháp thế gian càng chẳng cần phải nhắc tới! 

Ô nhiễm  bởi Phật pháp  nhẹ hơn  một  chút, ô nhiễm  bởi  pháp  thế gian

nặng hơn. 

Vì thế, hễ nói đến tâm địa thanh tịnh thì chẳng thể tiếp nhận loại ô

nhiễm này. Người sống trong một khu vực chưa được khai hóa, đối với

hết thảy các học thuyết và tư tưởng trong thế gian, họ đều không biết. 

Mặt trời mọc bèn làm lụng, mặt trời lặn liền nghỉ ngơi, chưa từng bị ô

nhiễm,  cuộc  sống  cũng  rất  tự tại, cũng rất  hạnh  phúc,  sống  cuộc đời

nguyên thủy. Họ có thể thành Phật hay không? Chẳng thể thành Phật! 

Nguyên nhân ở chỗ nào? Họ còn có một đại chướng ngại mà chẳng có

cách đột phá, chướng ngại gì vậy? Vô minh. Chúng ta gọi sự ô nhiễm ấy

là tà kiến, đọc nhiều Phật pháp cũng sanh ra tà tri tà kiến, nguyên nhân ở

chỗ nào? Nguyên nhân là vì quý vị không hiểu Phật pháp, hiểu lầm Phật

pháp. Học Phật pháp theo kiểu chúng ta, ba đời chư Phật trông thấy đều

ứa lệ, than oan uổng. Vì sao? Quý vị hiểu Phật pháp sai be bét! Hiểu sai

như thế nào? Quý vị ngỡ là trong Phật pháp thật sự có ý nghĩa, tức là

hiểu sai bét mất rồi. Tất cả hết thảy các pháp do đức Phật đã giảng đều

chẳng có ý nghĩa; do đó, bài kệ Khai Kinh có câu:  “Nguyện giải Như Lai

 chân thật nghĩa” , có mấy ai có thể hiểu nghĩa chân thật? Nghĩa chân thật

là tâm thanh tịnh. Nghĩa chân thật là “hoàn toàn không có ý nghĩa!” 

 Tập 13

 163

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Vì lẽ đó, Phật, Bồ Tát dạy chúng ta, dạy quý vị hãy lìa tướng ngôn

thuyết, lìa tướng danh tự, lìa tướng tâm duyên, đó là đúng, chẳng sai tí

nào! Phật trông thấy liền sanh hoan hỷ, quý vị thật sự hiểu nghĩa chân

thật của Như Lai, chẳng hiểu sai ý nghĩa, đó là dạy quý vị thứ gì cũng

đừng nên chấp trước. Đức Phật nói hết thảy các pháp nhằm phá sự chấp

trước của chúng ta, kết quả là chúng ta không chỉ chẳng phá chấp trước, 

mà lại còn chấp trước Phật pháp, đó chẳng phải là hỏng bét ư? Do vậy, 

chư vị phải biết nguyên lý và nguyên tắc này:  “Tâm tịnh, cõi nước tịnh. 

 Tâm nhơ, cõi nước nhơ”.  Nếu chúng ta nhiễm trước một đống lớn Phật

pháp, tâm cũng chẳng thanh tịnh, đương nhiên cõi nước chẳng tịnh. Vì

vậy, Ngũ Trược nhẹ sẽ là Đồng Cư Tịnh Độ, Ngũ Trược nặng là Đồng

Cư uế độ. Nay chúng ta cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, nhất

tâm chuyên niệm A Di Đà Phật, đối với A Di Đà Phật, nếu quý vị thật sự

hiểu Lý, biết niệm, tuy niệm câu A Di Đà Phật, sẽ là  “niệm mà vô niệm, 

 vô niệm mà niệm” . Trong tâm thanh tịnh, một chữ A Di Đà Phật cũng

chẳng nhiễm trước, đó là thuần Tịnh Độ, thuần tịnh. 

Chấp trước thật sự có A Di Đà Phật, thật sự có Tây Phương Cực

Lạc thế giới, như vậy thì có thể vãng sanh hay không? Có thể vãng sanh. 

Tâm địa quý vị nhiễm trước “có A Di Đà Phật”, nhiễm trước “có y báo

và chánh  báo  trang  nghiêm trong  Tây  Phương”,  sẽ là uế độ trong  cõi

Phàm  Thánh  Đồng Cư.  Uế độ cũng được,  vẫn  là vô lượng thọ, chẳng

giống như thế giới này của chúng ta. Vì thế, tịnh rất khó, nhưng so với

uế độ của hết thảy chư Phật, cõi ấy (Phàm Thánh Đồng Cư độ của Tây

Phương Cực Lạc) vẫn được coi là Tịnh Độ, chúng ta cũng nên cầu sanh

về đó,  hãy  nên  tu học.  Chẳng  thể thành  tựu  cái  cực  cao  thì nhất  định

cũng phải hiểu rõ, ngàn vạn phần chớ nên hiểu lầm! Điều chấp trước này

(chấp có A Di Đà Phật) tốt lắm, chọn lấy điều tốt lành để cố chấp, đó

chính là chí thiện, chỉ ư chí thiện. Chúng ta nói theo tầng cấp này, tức là

chí thiện, chưa nói đến tối thiện. Chúng ta chấp trì danh hiệu, chấp trước

Tây  Phương có Tịnh  Độ,  quyết  định mong  cầu  vãng  sanh, mỗi người

chúng ta đều có thể làm được chuyện này. Càng tiến lên, cảnh giới càng

cao hơn, chưa chắc chúng ta đã có thể làm được, nhưng chúng ta nhất

định có thể làm được chuyện này. Được rồi! Chúng ta nghỉ ngơi mấy

phút. 

 Tập 14

Xin mở kinh bổn, xem hàng thứ hai trong trang bảy mươi ba. 

 Tập 14

 164

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Đoạn văn này có bốn câu, nói rõ tiêu chuẩn tịnh uế trong bốn cõi

Tịnh Độ. Câu đầu tiên là phân định theo sự nặng nhẹ của Ngũ Trược, đó

là cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Câu thứ hai nói về cõi Phương Tiện Hữu

Dư, chính  là  “Tích Thể xảo  chuyết” , luận định sự tịnh  uế trong  cõi

Phương Tiện Hữu Dư từ chỗ này. Tích (析) là phân tích, Thể (體) là thấu

hiểu. Từ phân tích, bèn nhận thức vạn pháp đều là Không (đó là Tích

Không  Quán), phương pháp này  hơi  vụng  về.  Có thể lập tức  lãnh hội

[vạn pháp đều là Không, đó là Thể Không Quán]. Căn tánh này tương

đối  nhạy  bén  hơn.  Do đó,  Thể Không Quán là cõi  Phương Tiện  tịnh, 

Tích Không Quán là cõi Phương Tiện uế. Phân chia theo cách như vậy. 

Câu  thứ ba  là nói  về cõi  Thật  Báo, nói  tới  Tam  Quán.  Thứ Đệ

Tam Quán là cõi Thật Báo uế, Nhất Tâm Tam Quán là cõi Thật Báo tịnh. 

Cõi  Thường  Tịch  Quang  [được  phân định  tịnh hay  uế dựa  trên]

Phần Chứng và Cứu Cánh. Phần Chứng: Từ Viên Giáo Sơ Trụ đến Đẳng

Giác Bồ Tát đều là Tịch Quang uế độ. Cứu Cánh Giác là đã thành Phật, 

đoạn sạch một phẩm sanh tướng vô minh cuối cùng, đó là Tịch Quang

Tịnh Độ. Do đó trong kinh Đại Thừa có nói:  “Duy Phật nhất nhân cư

 Tịnh Độ” (Chỉ có một mình Phật ngự trong cõi Tịnh Độ). Cõi Tịnh Độ

ấy phải là Thường Tịch Quang Tịnh Độ. Chúng ta phải nên biết những

điều này là nói đại lược. 

Đoạn  văn  tiếp đó nhằm  giảng  rõ ràng,  tỉ mỉ bốn  cõi  Tịnh  Độ. 

Trong hàng thứ nhất và thứ hai nơi trang bảy mươi bốn, thuyết minh cõi

Đồng Cư. Đoạn kể từ hàng thứ ba trong trang bảy mươi lăm nói về cõi

Phương Tiện Hữu Dư. Nơi hàng thứ nhất trong trang bảy mươi bảy, có

bốn  dòng  nói  về cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm. Trong  trang  bảy  mươi

tám, xem từ hàng thứ ba, hai hàng và một câu giảng về cõi Thường Tịch

Quang. Kinh văn và chú giải trong các đoạn ấy nói khá cặn kẽ. Đối với

bốn loại Tịnh Độ này, trong khi giảng kinh Di Đà và kinh Vô Lượng

Thọ,  do đã từng  nói,  nên  chúng  tôi  tỉnh  lược đoạn  văn  này,  vì cũng

chẳng quan trọng cho lắm. Bởi lẽ, thời gian dành cho khóa giảng này

khá ngắn, chúng ta phải chọn lựa những điểm quan trọng có liên quan

đến sự tu hành của chúng ta để nói nhiều hơn một chút. 

Sau đó là tổng kết, trong trang bảy mươi chín, hàng thứ tư đếm từ

dưới lên:  “Cố dĩ tu tâm diệu quán, năng cảm Tịnh Độ, vi kinh Tông dã” 

(Nên lấy “tu tâm diệu quán có thể cảm Tịnh Độ” làm Tông của kinh). 

Chúng ta lật sang trang tám  mươi, xem  chú giải. Hàng thứ nhất trong

trang tám mươi, xem từ chữ thứ tư:  “Thích đề Tam Quán, vi bị hà nhân, 

 vi hà xứ dụng, tu tri chánh vị sanh Đồng Cư tịnh, cố thuyết Tam Quán” 

 Tập 14

 165

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

(Dùng Tam Quán để giải thích tựa đề kinh là nhằm thích ứng với hạng

người nào, dùng vào chỗ nào? Hãy nên biết: Chính vì người sẽ sanh vào

Đồng Cư Tịnh Độ mà nói Tam  Quán). Đây là mục đích của việc đức

Phật nói kinh và các tổ sư đại đức giảng giải bộ kinh này, dụng ý hoàn

toàn nhắm vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Vì sao? Vì nói thật ra, chúng

ta thật sự có phần nơi cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Ba cõi Tịnh Độ trên, 

chúng  ta  chưa  chắc đã có phần,  nhưng  xác  thực  là có phần  trong  cõi

[Đồng Cư Tịnh Độ] này. Tuy thế, chúng ta đã đọc từ kinh Vô Lượng

Thọ, Tây Phương Cực Lạc thế giới là một thế giới bình đẳng. Dẫu là hạ

hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, vẫn cũng có thể đạt

được sự thụ dụng của thượng thượng phẩm trong cõi Thật Báo. Điều này

hết sức chẳng thể nghĩ bàn! Trong hết thảy các kinh, chẳng có cách nói

này. Trong hết thảy các cõi Phật, cũng chưa nghe đức Phật nói kiểu này. 

Đó là sự thù thắng trong thế giới Tây Phương. Vì thế, hết thảy chư Phật

đều  khuyên  chúng sanh cầu  sanh Tây  Phương Cực  Lạc thế giới.  Nói

cách khác, Tịnh Độ của mười phương thế giới chư Phật là bất bình đẳng. 

Thích  Ca  Mâu  Ni Phật có Tịnh  Độ, cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm của

Thích Ca Mâu Ni Phật tuyệt đối chẳng kém Tây Phương Cực Lạc thế

giới, nhưng chúng không ở cùng một chỗ. Bốn cõi trong thế giới Tây

Phương ở cùng  một  chỗ, sanh về một  là sanh  về hết  thảy. Đó là chỗ

khiến cho Tịnh Độ của đức Bổn Sư chẳng bằng Tịnh Độ của A Di Đà

Phật, chứ không phải là đức Bổn Sư chẳng có Tịnh Độ. Chúng ta phải

biết chân tướng sự thật này, mới hiểu vì sao đức Thế Tôn chẳng khuyên

chúng  ta sanh về cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  của  chính  Ngài,  mà

khuyên sanh về cõi Phàm Thánh Đồng Cư của A Di Đà Phật, lý do ở

ngay chỗ này. 

Vì vậy, chúng ta nhất định phải hiểu người nào có đủ tư cách để tu

tập phương  pháp tu  hành được  giảng  trong  bộ kinh  này?  “Vi  bị hà

 nhân?”  nghĩa là người nào có đủ điều kiện và tư cách để tu.  “Vi hà dụng

 xứ?”  nghĩa là tu học pháp môn này có lợi ích gì? Có ưu điểm gì? Kế đó

là nói rõ ràng. Đó là điều cần phải biết, ắt cần phải biết: Chính vì [những

kẻ sẽ] sanh về cõi Đồng Cư Tịnh Độ mà nói Tam Quán. Nay chúng ta

nương theo phương pháp này để tu hành, nói thẳng thừng, xác thực là

 “vì cõi Phàm Thánh Đồng Cư Tịnh Độ” .  “Tùy kỳ Hoặc đoạn thiển thâm

 chi xứ, tự nhiên cảm đắc hữu dư đẳng tam, phi cẩn vi cảm Thật Báo, 

 Tịch  Quang,  thuyết  Tam  Quán  dã” (Tùy  theo  mức độ đoạn  Hoặc  cạn

hay sâu mà tự nhiên cảm được ba cõi còn lại, chẳng phải chỉ vì cảm cõi

Thật Báo hay cõi Tịch Quang mà nói Tam Quán). Chính vì ý Phật như

 Tập 14

 166

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

vậy, nên mới có thể phổ độ chúng sanh trong chín giới, ngay cả ác đạo, 

Ngũ Nghịch, Thập Ác, tướng địa ngục hiện tiền, đều có thể đắc độ. Đấy

là bi tâm triệt để của Như Lai, hiển thị sự rộng lớn vô biên của pháp môn

này. Còn như tiến lên ba thứ Tịnh Độ cao hơn, sẽ tùy thuộc sự tu hành

đoạn  Hoặc  của chúng  ta là sâu  hay  cạn.  Nếu  mức độ đoạn  Hoặc  của

chúng  ta  sâu,  sẽ tự nhiên tiến  cao  hơn;  mức độ đoạn  Hoặc  nông  cạn, 

cũng có thể sanh trong cõi Phương Tiện. Nói tóm lại, đều có thể vãng

sanh! Đấy mới là dụng ý thật sự khi đức Phật nói pháp môn này, tổ sư

đại đức giảng kinh nhắm đến mục đích này. 

Đoạn kế tiếp nói về Dụng, tức Luận Dụng. Phần trước nói về sự tu

nhân, chỗ này nói về kết quả. Chúng ta nương theo phương pháp này để

tu hành, sau khi đã tu sẽ có tác dụng gì? Có lợi ích gì? Ở đây, sẽ nêu ra

lợi ích.  “Tứ, luận Dụng. Tông thị tự hành sở tu chi pháp” (Bốn là luận

về tác dụng. Tông là pháp để tự hành, tu tập), tức là phương pháp để

chúng ta tự tu,  “Dụng thị lợi tha sở thi chi pháp” (Dụng là pháp được

lập ra nhằm lợi ích người khác). Dụng chủ yếu là nói đến lợi ích. Đã có

thể lợi tha, đương nhiên tự lợi. Chính mình chẳng đạt được lợi ích, làm

sao có thể lợi lạc người khác? Vì thế, nói đơn giản thì có thể nói Dụng là

sự lợi ích do tu hành. Lợi ích bao gồm Tự Thụ Dụng và Tha Thụ Dụng. 

 “Tự hành thú Lý” (Tự hành nhằm hướng đến Lý), chính mình hiểu Lý, 

chứng quả,  “cố minh diệu quán, lợi tha nhiếp cơ” (vì thế, nói ra diệu

quán nhằm lợi ích người khác, nhiếp thọ căn cơ).  “Lợi tha”  là có thể

giúp đỡ người khác. Bản thân chúng ta đạt được lợi ích, nhất định phải

đem lợi ích ấy giới thiệu với người khác, chớ nên tự tư tự lợi. Vì tự tư tự

lợi chẳng phải là tâm Đại Thừa, chẳng giống tâm của A Di Đà Phật, tâm

chư Phật, và tâm Bồ Tát. Tâm khác nhau; nói cách khác, chẳng cùng chí

hướng  với  các  Ngài.  Chẳng  cùng  chí hướng,  dẫu  có vãng  sanh Tây

Phương Cực Lạc thế giới, cũng chẳng có cách nào ở chung, vì sao? Tâm

khác nhau, chẳng thể ở chung. Cách nghĩ, cách nhìn, các làm khác nhau, 

làm  sao  có thể ở chung  với  nhau  cho được?  Vì thế,  muốn đến  Tây

Phương Cực Lạc thế giới, ắt phải là đại khái có cách nghĩ, cách nhìn, 

cách làm giống như A Di Đà Phật và đại chúng, chí đồng đạo hợp thì

mới có thể hoan hỷ cùng ở chung với nhau. 

Đức Phật dạy chúng ta tu Lục Hòa Kính, Tây Phương Cực Lạc là

một tăng đoàn Lục Hòa Kính viên mãn nhất. Nếu chúng ta chẳng tu Lục

Hòa Kính, sẽ không thể đến Tây Phương Cực Lạc thế giới được. Dẫu

niệm Phật tốt đẹp cách mấy, mỗi ngày niệm mười vạn câu Phật hiệu, vẫn

chẳng thể vãng sanh! Tu Lục Hòa Kính từ chỗ nào? Phải tu ngay trong

 Tập 14

 167

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

hiện tại, ngàn vạn phần đừng nghĩ hiện thời ta chẳng tu không sao, đến

Tây Phương Cực Lạc rồi mới tu. Hiện thời chẳng có cơ sở này, người

trong thế giới Tây Phương sẽ chẳng muốn quý vị. Vì vậy, Lục Hòa vô

cùng quan trọng. A Di Đà Phật kiến lập thế giới Tây Phương nhằm dụng

ý mong phổ độ hữu tình chúng sanh trong mười pháp giới, chúng ta phải

đồng tâm, đồng nguyện, đồng đức, đồng hạnh với A Di Đà Phật. Chúng

ta thọ trì kinh Vô Lượng Thọ, thọ trì năm kinh một luận của Tịnh Tông

cũng nhằm mục đích ấy. 

 “Hợp thông chúng thiện, tha nghi diệu quán, diệc tu giáo tu, tự

 hành trợ đạo, khởi phế chúng thiện. Thị cố Tông Dụng, pháp tất tề đẳng, 

 đản hữu tự hành hóa tha chi dị nhĩ” (Bao gồm trọn các điều thiện thì

cũng cần phải dạy tu các pháp diệu quán đáng nên tu tập khác. Tự hành

trợ đạo, há nên bỏ các điều thiện? Vì thế, đối với các pháp thuộc Tông

và Dụng thảy đều hành trọn, chỉ là có tự hành và hóa tha sai khác đó

thôi). Tự hành là hóa tha  (hóa độ người khác),  hóa  tha  là tự hành;  tự

hành  và hóa  tha  là một  chuyện.  Hóa  tha phải  có cơ  duyên.  Cơ duyên

chưa chín muồi thì chính mình nhất định phải [tu tập sao cho] bản thân

trọn đủ [các năng lực hóa tha]. Cơ duyên đã chín muồi, nhất định phải

tận tâm tận lực giúp đỡ người khác. Có thể thấy: Tự hành nhằm chuẩn bị

cho hóa tha, hóa tha chính là tác dụng to lớn của tự hành được hiện tiền. 

Thật sự là cùng một chuyện! Tuy là một chuyện, nhưng xét theo hình

tượng, bèn có sai biệt, nhất định phải biết điều này. Sau khi đã biết, mới

biết tự hành chẳng phải vì tự tư tự lợi, chẳng phải là Tiểu Thừa, mà do

duyên còn chưa chín muồi. Bản thân ta đức hạnh vẫn chưa đầy đủ, nay

đang nỗ lực tu học. Trong buổi đầu của quá trình tu học, có nguyện hóa

tha, nhưng chưa có hạnh hóa tha, vì chưa đủ sức để hành. Do đó, trước

hết phải làm sao chính mình trọn đủ. Chẳng phải là không cho phép quý

vị học rộng, nghe nhiều, nhưng trong giai đoạn thứ nhất là mong quý vị

trước hết hãy đoạn phiền não, cho nên phải buông học rộng nghe nhiều

xuống! Khi đoạn phiền não, nhất định là chẳng thể học rộng nghe nhiều. 

Hễ học rộng nghe nhiều, sẽ chẳng thể đoạn phiền não, mà chỉ là tăng

trưởng tà kiến. Nói cách khác, tăng trưởng tà kiến là tăng trưởng phiền

não. Ta muốn đoạn phiền não, mà lại tăng trưởng phiền não, làm sao có

thể đoạn phiền não cho được? 

Vì thế,  giai đoạn tu  hành  thứ nhất  là  tu tâm thanh  tịnh, buông

xuống vạn duyên, khiến cho cái tâm định, chớ nên phan duyên. Khi ấy, 

chuyện tốt chẳng bằng vô sự, phải tu điều này. Đến khi chính mình đã

thật sự trọn đủ, có năng lực, hễ có duyên, nhất định phải giúp đỡ người

 Tập 14

 168

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

khác. Chẳng giúp đỡ người khác tức là thiếu lòng từ bi. Khi ấy, bèn học

rộng nghe nhiều, lợi ích chúng sanh. Vì lẽ đó, tự hành hóa tha là có giai

đoạn, có thứ tự, nhất định phải biết điều này. Nếu rối loạn thứ tự, rất

đáng tiếc, lãng phí thời gian và tinh lực, đến cuối cùng, chẳng thành một

chuyện gì, rất đáng tiếc! 

Tiếp theo đó là chánh thức giải thích phần Luận Dụng.  “Thứ biện

 kinh dụng. Dụng giả, lực dụng dã. Sanh thiện diệt ác, vi kinh lực dụng” 

(Kế đến là biện định Dụng của kinh. Dụng là lực dụng. Sanh thiện, diệt

ác là lực dụng của kinh).  “Sao vân, hành giả ưng tri Thể, Tông, Dụng

 tam,  biệt  minh  tam  pháp” (Lời  Sao  giảng:  “Hành  giả nên  biết  ba  thứ

Thể, Tông, Dụng, nói thành ba pháp riêng biệt”). Nhìn từ hình tướng, 

nói  theo  tác  dụng  sẽ là ba  chuyện,  nhưng  nói  theo  Thể bèn  là một

chuyện.  “Nãi  tùng  nhất  tánh” (Nhưng đều  xuất  phát  từ một  tánh),  ba

chuyện ấy đều chẳng tách lìa tự tánh.  “Khởi ư nhị tu. Thể thị Pháp Thân, 

 sở hiển  tánh  dã,  Tông  thị Bát  Nhã,  năng  hiển  Trí  dã. Dụng  thị Giải

 Thoát,  sở khởi  lực  dã” (Khởi  lên  hai  thứ tu  tập  [là Bát  Nhã và Giải

Thoát].  Thể là Pháp Thân, là cái tánh  sẽ được hiển lộ [qua  hai thứ tu

tập]. Tông là Bát Nhã, chính là cái Trí có thể hiển [cái tánh ấy]. Dụng là

Giải Thoát, là lực được dấy lên [từ cái tánh ấy]). Thể là một,  “nhị tu”  là

Bát Nhã và Giải Thoát.  “Nhị tuy tu thành, tu tri bổn cụ” (Hai thứ ấy

(Bát Nhã và Giải Thoát) tuy do tu thành, nhưng cần biết là chúng vốn

sẵn  có).  Thật  ra,  [những  cái được  gọi  là]  “tu  thành”  vốn  sẵn  trọn đủ

trong bản tánh. Nếu tánh chẳng vốn sẵn có, dẫu tu, cũng chẳng thể thành

tựu. Vô lượng trí huệ vốn sẵn có trong tự tánh. Chính vì vốn sẵn có, nên

trong các bộ kinh Đại Thừa, đức Phật đã nói  “viên mãn Bồ Đề, quy vô sở

 đắc” . [Ý nói]: Quý vị tu thành Phật, bèn đạt được gì? Thứ gì cũng chẳng

đạt được! Thứ gì cũng chẳng đạt được, chính là chẳng thiếu khuyết thứ

gì.  Thứ gì cũng  chẳng thiếu khuyết  vì tự tánh vốn  sẵn trọn đủ,  chẳng

phải là từ bên ngoài  mà có. Bên ngoài chẳng có một pháp nào để đạt

được. Thật sự hiểu rõ bên ngoài chẳng có một pháp nào để có thể đạt

được, nên chúng ta mới thật sự quay về tu nơi tánh, tu nơi tự tánh. Phải

ghi nhớ: Bên ngoài chẳng có một pháp nào để có thể đạt được! 

Nay mọi người đều quên khuấy chuyện này, đều cầu pháp ngoài

tâm. Cầu pháp ngoài tâm sẽ cầu được gì? Những gì cầu được toàn là của

người khác. Ví như học giảng kinh, chẳng tu tự tánh, chẳng tu sao cho

cái tâm của chính mình thanh tịnh, cứ đi tìm chú giải của người khác. 

Xem kinh điển của Thích Ca Mâu Ni Phật để nghiên cứu, [vậy thì] giảng

cả đời vẫn là giảng những chuyện của Thích Ca Mâu Ni Phật, chẳng phải

 Tập 14

 169

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

là của chính mình. Nương theo chú giải của cổ nhân thì toàn bộ đều là

những thứ thuộc về cổ nhân, chẳng có mảy may gì liên quan đến tự tánh, 

đó là sai lầm. Người thật sự biết tu, tuy triển khai các kinh do Thích Ca

Mâu Ni Phật đã giảng, nhưng kinh điển hễ triển khai bèn tương ứng với

tự tánh của chính mình. Nhờ vào kinh bổn của Phật để triển khai Quán

Vô Lượng Thọ Kinh trong tự tánh của ta, dẫn khởi kinh trong tự tánh

của ta. Ta giảng là giảng Quán Vô Lượng Thọ Kinh trong tự tánh của ta, 

chẳng phải là Quán Vô Lượng Thọ Kinh của Thích Ca Mâu Ni Phật. Tự

tánh vốn sẵn có kinh điển ấy, giống hệt như kinh điển do Thích Ca Mâu

Ni Phật đã giảng, chẳng hai, chẳng khác. Phải tu theo cách như vậy! Đó

là đức Phật dạy chúng ta ý nghĩa chân chánh của Phật! 

Giống như nến,  nến thắp sáng.  Bản thân ta  là một  ngọn  nến, ta

nhờ vào ánh sáng của nó để thắp sáng [chính mình], đó là đúng. Nhờ vào

ánh sáng của nó để thắp sáng, bản thân ta tỏa sáng, quang minh tỏa ra

chẳng khác quang minh của nến. Tuyệt đối chẳng phải là ta đi theo ánh

sáng của nó, vĩnh viễn được nó chiếu sáng, chính mình chẳng thể tỏa ánh

sáng. [Nếu chấp nhận bị chiếu sáng vĩnh viễn như vậy] thì sai mất rồi! 

Chư vị phải  luôn  hiểu  rõ ý  nghĩa  này. Sanh thiện, diệt  ác,  ác là vọng

tưởng, chấp trước, thiện là vô lượng trí huệ và đức năng vốn sẵn trọn đủ

trong bản  tánh. Cũng  có  thể nói ác  là các  thứ chướng  ngại trong bản

tánh, xóa trừ những chướng ngại ấy, khiến cho trí huệ và đức năng trong

bản tánh của chúng ta hiện tiền, đó là đúng. Đó là thật sự sanh thiện, diệt

ác, là tác dụng của kinh này. 

Chúng ta lại xem đoạn kế tiếp, phần Sớ trong trang tám mươi mốt, 

hàng thứ năm từ dưới đếm lên:  “Diệt ác, cố ngôn Lực” (Do diệt ác, nên

nói là Lực), vì kinh có tác dụng giúp chúng ta đoạn hết thảy ác. Dựa theo

ý nghĩa  này,  chúng  ta  nói  kinh  có sức  mạnh,  có sức  tác  dụng.  “Sanh

 thiện, cố ngôn Dụng” (Do sanh điều thiện, nên nói là Dụng), nó có thể

hiển phát Tánh Đức trong bản tánh, đó là chỗ hữu dụng.  “Diệt ác, cố

 ngôn Công” (Do diệt ác, nên nói là Công), ở đây cũng nêu ra định nghĩa

của hai chữ Công Đức rất rõ ràng. Công là gì? Công là diệt ác. Đức là

gì? Đức  là sanh thiện.  Hiện thời  có rất  nhiều người hiểu  lầm  hai  chữ

Công Đức, ngỡ Công Đức là gì? Đến chùa miếu, quyên tặng một chút

tiền, tức là chúng ta đã làm rất nhiều công đức! Dẫu quý vị quyên tặng

tiền bạc nhiều đến mấy, làm chuyện tốt nhiều đến mấy, ác niệm của quý

vị có đoạn sạch hay không? Tánh Đức có hiện tiền hay không? Nếu làm

rất nhiều chuyện tốt, mà ác niệm chẳng đoạn hết, Tánh Đức chẳng hiện

tiền, một tí công đức cũng chẳng có! 

 Tập 14

 170

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Khi Đạt Ma Tổ Sư vừa đến Trung Quốc, nhằm đúng lúc Lương

Vũ Đế đang  cầm  quyền.  Lương  Vũ  Đế là  đại  hộ pháp lừng  danh  của

Phật môn trong lịch sử Trung Quốc. Ông ta dựa vào sự tôn quý của ngôi

đế vương, dùng tài lực của quốc gia để kiến tạo bốn trăm tám mươi ngôi

chùa, độ mấy chục vạn người xuất gia, ông ta cúng dường. Sau khi Đạt

Ma Tổ Sư đến [Trung Quốc], Lương Vũ Đế đến yết kiến, hướng về Đạt

Ma Tổ Sư thỉnh giáo: “Công đức của trẫm có lớn hay chăng?” Đạt Ma

Tổ Sư nói lời thật thà: “Trọn chẳng có công đức”. Nói theo định nghĩa

công  đức ở đây,  nhà vua  chẳng có  công  đức. Lương  Vũ  Đế bực  bội, 

chẳng hộ trì Tổ, nên Tổ phải đến chùa Thiếu Lâm ngồi nhìn vách chín

năm, chờ đợi Huệ Khả. Nói thật ra, những gì Lương Vũ Đế đã làm là gì? 

Là phước đức. Nếu vua nói “phước đức của ta có lớn hay không?” [Tổ

sẽ trả lời]: Phước đức ấy rất lớn, chứ công đức không có. Công đức là

đoạn phiền não, hiển lộ bản tánh, đó là công đức. 

Do vậy, chư vị phải hiểu, trì giới có công đức hay không? Nếu trì

giới đắc Định, giới ấy là công đức. Nếu trì giới chẳng thể đắc Định, trì

giới sẽ là phước đức. Nói thật ra, tôi nói lời này còn phạm khuyết điểm, 

nhất định là phải khai Huệ thì Định mới là công đức. Nếu có Định mà

chẳng khai Huệ, thì Định ấy vẫn là phước đức. Nếu Định đã là phước

đức, đương nhiên Giới là phước đức. Bởi lẽ, do Giới sanh Định, do Định

khai Huệ, nhất định phải khai Huệ thì Giới và Định ở phía trước mới là

công  đức.  Nếu  Huệ chẳng  khai,  Giới  và Định đều là phước đức. Đắc

Định bèn sanh trong Sắc Giới Thiên hoặc Vô Sắc Giới Thiên, chẳng thể

thoát khỏi tam giới. Chẳng thoát khỏi tam giới, chẳng thể coi là có công

đức. Chúng ta phải hiểu rõ ý nghĩa được bao hàm trong danh từ này. Vì

thế, trì  giới như thế nào  thì mới  có  thể đắc Định?  Trì  giới  nếu chẳng

quản người khác [có trì giới hay không] liền đắc Định. Chính mình trì

giới rất thanh tịnh, nhưng thấy kẻ này phá giới, kẻ nọ phạm giới, trong

tâm bực bội. Quý vị nghĩ xem, làm sao người ấy đắc Định cho được? 

Tuy  giới  luật  của  chính người ấy  rất  thanh  tịnh,  nhưng thường sanh

phiền não. Thấy người khác phá giới, trong tâm chẳng thoải mái, muốn

chửi kẻ khác, muốn phê bình kẻ khác, trong tâm nẩy sanh kiêu căng, ngã

mạn: “Ta  giới  luật  tinh  nghiêm, các  ngươi  chẳng  bằng  ta”.  Kẻ ấy  noi

theo khuôn mẫu ấy! 

Căn bệnh này từ xưa tới nay đều có, tổ sư đại đức còn chưa tránh

được! Chúng ta xem truyện ký, quý vị thấy Thỉ Tổ của Luật Tông Trung

Quốc là Chung Nam Sơn Đạo Tuyên luật sư sống vào đời Đường, Ngài

còn phạm phải bệnh ấy, Thỉ Tổ Luật Tông đấy nhé! Khi Khuy Cơ đại sư

 Tập 14

 171

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

đến bái phỏng, Khuy Cơ là pháp sư Đại Thừa, chẳng coi trọng tiểu tiết, 

rất tùy tiện, rất qua loa, thoạt nhìn sẽ tưởng Ngài giới luật chẳng trang

nghiêm. Ngài Đạo Tuyên giới luật tinh nghiêm, cảm động thiên thần đến

cúng dường. Giới luật tinh nghiêm khiến thiên thần bội phục, giữa trưa

mỗi ngày, Ngài ăn một bữa, cơm do vị trời ấy đến cúng dường, mỗi ngày

cúng dường cho Ngài. Khi pháp sư Khuy Cơ đến thăm, ngài Đạo Tuyên

coi thường pháp sư Khuy Cơ, nghĩ pháp sư Khuy Cơ học vấn rất khá, 

giảng  kinh  cũng  hay  lắm,  nhưng  chẳng tuân  thủ giới  luật,  nên  xem

thường! Khi pháp sư Khuy Cơ đến núi, ngài Đạo Tuyên cảm thấy có thể

khiến cho pháp sư Khuy Cơ thấy rõ: “Thiên thần cúng dường ta, còn ông

chẳng có. Giới luật của ta cao hơn ông”. Kết quả là hôm đó, vị trời ấy

chẳng đến dâng cúng, Sư phải nhịn đói suốt một ngày. Đến ngày hôm

sau,  Khuy  Cơ đại  sư  đã rời đi,  ngày  hôm ấy  vị trời đó mới đến  cúng

dường. Sư liền hỏi vị ấy: “Vì sao hôm qua, ông chẳng đến cúng dường?” 

Vị trời ấy liền nói: “Hôm qua có bậc Đại Thừa Bồ Tát ở trên núi, thần hộ

pháp bảo vệ khắp núi, tôi chẳng vào được!” Pháp sư Đạo Tuyên nghe

nói, khắp người tươm mồ hôi lạnh, hổ thẹn! Mới biết chính mình kiêu

căng, ngã mạn, thật sự cầu sám hối. 

Do vậy, Đại Thừa và Tiểu Thừa khác nhau. Tiểu Thừa chú trọng

sự tướng, Đại Thừa coi trọng tâm thanh tịnh. Tuy bề ngoài dường như

chẳng tuân thủ giới luật, nhưng tâm địa thanh tịnh hơn quý vị. Quý vị

giới luật rất đoan nghiêm, nhưng tâm địa chẳng thanh tịnh như người ta! 

Vì thế, trong pháp Đại Thừa, giới luật Đại Thừa luận tâm, chẳng luận sự. 

Giới Đại  Thừa là giới  nơi  tâm,  chẳng  nhấn  mạnh  sự tướng.  Giới  luật

Tiểu Thừa luận sự, chẳng luận tâm.  Giới luật Tiểu Thừa chú trọng bề

ngoài, tâm địa thanh tịnh hay chẳng thanh tịnh, không bàn đến! Vì thế, 

kết  tội  cũng  giống  như thế.  Ví như nói đến sát  sanh, trong  giới Tiểu

Thừa, sát  hại thân  mạng chúng  sanh là phá  giới; trong  tâm  nghĩ giết, 

nhưng trọn chẳng giết thì chẳng phá giới. Họ luận sự, chẳng luận tâm, 

giống như pháp luật hiện thời xử án, hoàn toàn phải có chứng cứ sự thật, 

cách  nghĩ trong  tâm  như thế nào  chẳng  quan  trọng,  chẳng  coi đó là

chuyện  phạm  pháp.  Giới  luật Đại  Thừa khác  hẳn.  Giới  luật Đại  Thừa

luận  tâm, chẳng luận  sự.  Trong  tâm  dấy  lên ý niệm,  ta  muốn  giết  kẻ

khác, tức là phá giới! Trên sự thật, có giết hay không? Chưa giết, tuy

chưa  giết, đã là phá  giới. Nếu nói  Đại  Thừa Bồ Tát giết  một người, 

nhưng trong tâm chẳng động một niệm, trọn chẳng nghĩ đến chuyện giết

người đó, tức là chẳng phạm pháp, chẳng phá giới. Họ luận tâm, chẳng

luận  sự.  Giới  Tiểu  Thừa luận  sự,  chẳng luận  tâm,  khác  nhau!  Vì thế, 

 Tập 14

 172

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

đoạn ác sanh thiện trong Đại Thừa hoàn toàn nói theo tâm tánh, chẳng

giống Tiểu Thừa. Tiểu Thừa nói theo sự tướng. 

Vì thế, chúng ta cũng phải phân biệt rõ ràng công đức và phước

đức. Có cần phải tu phước đức hay không? Phải tu, chẳng thể nào không

có phước! Không có phước thì làm chuyện gì cũng đều gặp khó khăn, có

phước sẽ làm làm việc thuận tiện. Như chúng tôi, tôi chẳng có phước, 

trong đời quá  khứ tu  huệ,  chẳng  tu  phước,  nên đời  này  rất  khổ,  sống

cuộc đời rất khổ sở, duyên giúp đỡ chúng sanh cũng chẳng trọn đủ. Xác

thực là phải phước huệ song tu. 

Chúng ta xem đoạn văn kế tiếp:  “Thử giai thiên cử, cụ luận tất

 bị” (Những điều này đều là nêu riêng một điều, phải nói trọn hết thì mới

là đầy đủ). Ở đây nói tới lực, dụng, công, đức, mỗi chữ đều là nói tách

rời, đó gọi là  “thiên cử” , nhưng xét theo tác dụng thì lực, dụng, công, 

đức đều viên mãn.  “Khổ thị ác quả, tham, khuể, si thị ác nhân, ác nhân

 bất trừ, quả bất đắc tạ” (Khổ là ác quả, tham, giận, si là ác nhân. Chẳng

trừ ác nhân thì quả chẳng thể tàn diệt được). Khổ là lục đạo luân hồi, đó

là chân khổ. Cái nhân của khổ là gì? Là tham, sân, si,  “khuể” (恚) là sân

khuể. Tham, sân, si là khổ nhân. Khổ nhân rất nhiều, nhưng ba điều này

quan trọng nhất. Nếu nói chi tiết, sau tham, sân, si, còn có ngạo mạn và

hoài nghi thánh giáo, chẳng thể tin nhận giáo huấn của chư Phật, Bồ Tát, 

tổ sư, đại đức, đó là Nghi. Lại còn có cách nghĩ sai lầm, cách nhìn sai

lầm, đó là ác kiến, càng nhiều hơn nữa! Những thứ ấy đều là khổ nhân. 

Nếu chẳng dẹp trừ khổ nhân, quý vị mong lìa khổ, được vui, chắc chắn

sẽ không đạt được.  “Thị cố thử kinh năng linh Ngũ Nghịch tội diệt, vãng

 sanh Tịnh Độ, tức thị thử kinh chi đại lực dụng dã” (Vì vậy, kinh này có

thể diệt tội Ngũ Nghịch, vãng sanh Tịnh Độ. Đấy chính là lực dụng to

lớn  của  kinh  này).  Bộ kinh  này có  thể khiến  cho  [kẻ phạm  tội] Ngũ

Nghịch, Ngũ Nghịch khổ nhất, khổ đến tột bậc, đều có thể lìa khổ, được

vui; có thể thấy lực dụng và công đức của kinh này thật sự là thù thắng

khôn sánh. Sự thù thắng ấy rốt ráo là gì? Chính là lý luận và phương

pháp được nói trong kinh này. Nếu chúng ta chẳng hiểu rõ lý luận, sẽ

chẳng thể đoạn hoài nghi. Nếu chúng ta chẳng hiểu rõ phương pháp, sẽ

chẳng biết cách tu như thế nào! Kinh này bày ra trước mặt, tuy là thù

thắng bậc nhất, đối với chúng ta vẫn chẳng khởi lên tác dụng gì! Vì vậy, 

phải thật sự hiểu đạo lý và phương pháp tu hành trong kinh này! 

Vì thời gian của khóa giảng đúng là ngắn ngủi, phải nói thật sự:

Bản này là bản đại lược, chẳng phải là bản hoàn bị. Bản hoàn bị tặng cho

quý vị được đóng bìa cứng dầy cộp như vậy, cả một bộ sách to. Bộ sách

 Tập 14

 173

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

to ấy mới là bản hoàn toàn, bản này là tiết lục từ bản ấy; nhưng quý vị

thấy bản ấy dầy như vậy, nếu chúng tôi giảng cặn kẽ một lượt, mỗi ngày

giảng một lần, giống như thông thường chúng tôi giảng kinh một tiếng

rưỡi, tối thiểu phải giảng một năm, không mất một năm sẽ chẳng giảng

được. Nay chúng tôi giảng Di Đà Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa, quý vị thấy

bộ sách ấy, giảng từ đầu đến cuối một lượt phải giảng hơn bốn trăm lần, 

mỗi lần giảng một tiếng rưỡi, giảng hơn một năm, giảng mỗi ngày đấy

nhé! Tôi không có đủ duyên như vậy, phải thường đi ra ngoài, một năm

chỉ có thể ở tại Đài Loan bốn tháng, nên bộ kinh này phải giảng rất nhiều

năm mới có thể giảng viên mãn. Hy vọng mọi người thật sự có thể phát

tâm, học kỹ càng, học đôi ba năm thành công, quý vị có thể thay tôi đi

giảng ở ngoại quốc. Tôi chẳng cần đi ra ngoài, ngồi ở nơi đây, một năm

giảng xong một bộ kinh lớn như vậy, lại còn có thể giảng mấy bộ, sẽ thật

sự hữu ích cho các vị đồng tu, có lợi ích chân thật. 

Nói thật ra, học giảng kinh không cần lập Phật Học Viện. Từ xưa

tới nay, tại Trung Quốc chưa hề nghe nói lập Phật Học Viện. Từ lịch sử

Trung Quốc, chúng ta chẳng tra cứu thấy [chuyện ấy], trong ngữ lục và

sơn chí của các tông cũng chẳng thấy. Huấn luyện nhân tài như thế nào? 

Huấn luyện bằng giảng tiểu tòa, bằng lối phức giảng. Ví như buổi tối tôi

giảng kinh thì người thật sự học giảng kinh lúc tôi giảng vào buổi tối, sẽ

lắng nghe chăm chú. Tới sáng hôm sau, quý vị giảng lặp lại một lượt, 

học như vậy sẽ thành công. Trong quá khứ, tôi theo học với thầy Lý ở

Đài  Trung,  cũng là giảng  tiểu tòa,  phức giảng. Khi đó,  thầy  Lý giảng

kinh Lăng Nghiêm, thầy giảng một lần, tôi cũng giảng từ đầu đến cuối

một lần. Khi thầy giảng là giảng trong giảng đường cho mọi người nghe, 

lúc tôi giảng là giảng cho sáu bạn học nghe. Lớp học của tôi chỉ có bảy

người, kể cả tôi trong số đó, tôi giảng, sáu người kia nghe, nhưng cả sáu

người đều học giảng kinh, đều là người trong nghề, nên sau khi tôi giảng

xong, sáu người bọn họ sẽ phê bình, chỉ dạy tôi. Cắt gọt, mài giũa lẫn

nhau như vậy thì mới có thể học thành công. Vì thế, chẳng phải là xuất

thân từ Phật Học Viện. 

Thật sự học giảng kinh, nhất định phải học tiểu tòa, học tiểu tòa là

học giảng. Các pháp sư thuộc thế hệ trước đều theo phương pháp này. 

Pháp sư Diễn Bồi xuất thân từ lối học tiểu tòa chùa Quán Tông, chính

lão nhân gia kể với tôi. Ngài cũng xuất gia từ lúc rất bé, theo học với lão

pháp sư Đế Nhàn, được cụ Đế Nhàn đặt vững cơ sở, cũng là giảng tiểu

tòa, bắt Ngài phức giảng. Sau này, khi pháp sư Đế Nhàn viên tịch, Ngài

theo học với pháp sư Thái Hư. Theo học với pháp sư Thái Hư thì quý vị

 Tập 14

 174

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thấy pháp sư Thái Hư giảng rất nhiều thứ. Trong Thái Hư Pháp Sư Toàn

Thư, có chẳng ít bài giảng do pháp sư Diễn Bồi ghi chép, thay đại sư

chỉnh lý bút ký. Xuất thân như vậy thì mới là thiết thực, kiên cố. Trong

đoạn chú giải này, cũng chú thích không ít, chúng ta đọc một lần là được

rồi. Quý vị xem trang tám mươi hai, đọc từ câu cuối cùng trong hàng thứ

nhất.  “Tu tri diệt ác, cực ư A Tỳ” (Cần biết diệt ác thì tột bậc là A Tỳ). 

A Tỳ là A Tỳ địa ngục. Đây nói tới phương diện ác, ác tới tột bậc. Tội

nghiệp  như thế nào  sẽ đọa  trong  A  Tỳ địa  ngục?  Tạo tội  nghiệp Ngũ

Nghịch! Ngũ Nghịch là sát cha, giết mẹ. Cha mẹ sanh thành ta, ân nuôi

dưỡng quá to, suốt đời báo đáp chẳng hết. Tội giết cha mẹ vô cùng to

lớn, phải đọa A Tỳ địa ngục. A Tỳ (Avīci) là tiếng Phạn phiên âm, dịch

sang  nghĩa  tiếng  Hán  là Vô Gián địa  ngục,  tức  là tội  nhân  chịu  khổ

chẳng gián đoạn, là cõi địa ngục như vậy.  “Sanh thiện, chí ư Diệu Giác” 

(Sanh thiện thì đạt đến Diệu Giác). Trong sanh thiện thì tối thiện là thành

Phật, Diệu Giác là thành Phật, còn cao hơn Đẳng Giác. Đẳng Giác Bồ

Tát còn  có một  phẩm sanh  tướng vô minh  chưa đoạn.  Nói  cách khác, 

điều thiện của Ngài còn chưa đạt đến tột đỉnh. Thành Phật thì vô minh

phiền  não thảy đều đoạn  sạch sành  sanh,  sanh  thiện đạt  tới  tột  bậc. 

 “Phương thị Viên kinh lực dụng công đức” (Mới là lực dụng và công

đức của kinh Viên Giáo), lực dụng và công đức của kinh điển Đại Thừa

Viên Giáo mới đạt đến viên mãn rốt ráo. Đây là nói các kinh Đại Thừa, 

như Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Viên Giác, Lăng Nghiêm, đều thuộc loại

này. Tịnh  Độ Tam  Kinh  cũng  là Đại  Thừa Viên  Giáo,  đều  có đại  lực

dụng như vậy. 

Đoạn kế tiếp dạy chúng ta: Diệt ác thì diệt ác nhân, chứ diệt ác

quả thì diệt từ quả sẽ chẳng có tác dụng, chẳng trừ quả được, phải thực

hiện  từ nhân. Nhân  là gì?  Nhân nói  theo tổng  cương lãnh  sẽ là vọng

tưởng, chấp trước. Nếu nói thô thiển một chút, sẽ là tư tưởng và kiến giải

sai lầm, cùng với các phiền não tham, sân, si, mạn. Nếu chư vị thật sự

hiểu đạo lý này, chúng ta đọc sách sẽ chẳng thể tùy tiện đọc. Nghe người

khác giảng này nọ, cũng chẳng thể tùy tiện nghe, do nguyên nhân nào? 

Sách ấy có phải là một quyển sách tốt hay không? Sách ấy giúp chúng ta

đoạn phiền não, hay là vẫn tăng trưởng phiền não của chúng ta? Phải biết

điều này! Nếu sách ấy có thể giúp cho tâm địa chúng ta thanh tịnh; đó là

sách tốt. Sách ấy khiến cho chúng ta dấy lên vọng tưởng, sách ấy chẳng

phải là sách  tốt. Trước  đây,  trong  thời đại đế vương,  hiện  thời  có rất

nhiều người phản đối đế chế, nói thời đại đế vương chẳng tốt như thế

 Tập 14

 175

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

này, như thế nọ. Nói thật ra, tôi nghĩ thời đại đế vương là tốt đẹp. Tôi

giảng kinh ở Tân Gia Ba, có một hôm pháp sư Diễn Bồi và tôi tán gẫu. 

Sư nói: “Này pháp sư! Ông tán thành hoàng đế, hay tán thành dân chủ?” 

Tôi nói: “Tôi tán thành hoàng đế. Cố nhiên dân chủ có chỗ rất tốt, nhưng

so sánh giữa đôi bên, dân chủ có nhiều chỗ không tốt, chỗ tốt đẹp ít ỏi. 

Chế độ đế vương có nhiều điều tốt đẹp, chỗ không tốt đẹp ít”. 

Ví dụ như nói đến  chuyện ô nhiễm  về phương  diện  tư tưởng. 

Trước đây,  trong  thời đại đế vương  chuyên  chế,  chẳng  có tự do ngôn

luận và tự do xuất bản, đó là sự thật. Quý vị xuất bản một quyển sách, 

phải được quốc gia thẩm tra, [xét thấy] ngôn luận và tư tưởng của quý vị

trong ấy chẳng có hại đối với quốc dân, không đến nỗi dẫn dắt họ theo tà

tư tà kiến thì mới cho phép quý vị lưu thông, cho quý vị xuất bản. Hiện

thời dễ lắm, hết thảy đều tự do cởi mở. Hễ tự do cởi mở thì bất cứ tà tri

tà kiến, những thứ kỳ quái cỡ nào cũng đều xổ lồng! Chúng ta không có

công phu định lực, chẳng có trí huệ, hễ tiếp xúc đều tưởng đó là thật. Vì

thế,  tư tưởng  và kiến  giải  trong thế gian này  bị ô nhiễm,  còn  nghiêm

trọng  hơn  sự ô nhiễm  trên địa  cầu.  Thời đại đế vương chẳng  tự do, 

nhưng chúng ta còn có thể sống đời thái bình. Hiện thời tự do, chẳng

sống được một ngày thái bình nào! Các vị nghĩ xem, thời đại nào tốt đẹp

hơn? Vì lẽ đó, tôi vẫn tán thành hoàng đế tốt đẹp hơn. A! Thời gian đã

hết rồi, chúng tôi giảng tới chỗ này! 

 Tập 15

Xin mở kinh bổn, chúng ta xem trang tám mươi hai, hàng thứ tư

từ dưới đếm lên, xem từ câu cuối cùng. 

 “Vị ác chi trọng giả, vô quá Ngũ Nghịch, Ngũ Nghịch thị nghiệp, 

 tùng ư thượng phẩm phiền não nhi khởi” (Y nói: Điều ác không gì nặng

hơn  Ngũ Nghịch,  Ngũ Nghịch  là nghiệp  khởi  từ phiền  não thượng

phẩm).  “Thượng phẩm”  là phiền não rất nặng, là phiền não hết sức thô

nặng,  “chiêu Vô Gián khổ” (chuốc lấy nỗi khổ Vô Gián).  “Vô Gián”  là

Vô Gián địa ngục, trong phần trước gọi nó là A Tỳ địa ngục. 

 “Thử kinh đại lực, năng diệt thử đẳng cực trọng tam chướng, tức

 sanh  Tịnh  Độ.  Nhược  chướng  tánh  phi Tam Đức,  hà  năng  Vô  Gián

 chuyển vi Cực Lạc? Tùng cực độn căn, thả luận thập niệm sanh tối hạ

 phẩm. Nhược tùng lợi căn, phi bất năng sanh thượng chi bát phẩm. Dĩ

 kỳ Ngũ Nghịch, Thể thị Tịch Quang, cố khả ư thử tịnh tứ Phật độ” (Kinh

này có sức to lớn, có thể diệt ba thứ chướng cực nặng này, liền sanh về

 Tập 15

 176

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Tịnh Độ. Nếu tánh của các chướng ấy chẳng phải là Tam Đức, làm sao

có thể chuyển Vô Gián thành Cực Lạc? Xét theo căn cơ cực độn, lại còn

nói mười niệm sẽ sanh trong phẩm thấp nhất. Nếu xét theo hàng lợi căn, 

không ai chẳng thể sanh trong tám phẩm thượng. Ấy là vì Thể của Ngũ

Nghịch là Tịch Quang, nên có thể sanh trong bốn cõi Phật thanh tịnh ấy). 

Đoạn này rất khẩn yếu! Trong [khi giảng] Đại Kinh, chúng tôi đã từng

nói: Phẩm vị vãng sanh cao hay thấp do gặp duyên khác nhau, đoạn này

có thể chứng minh cho chúng tôi! Nếu chúng ta gặp duyên thù thắng, 

không chỉ có thể tiêu trừ tội cực nặng, mà còn có thể tăng cao phẩm vị. 

Duyên có hai loại:

1) Một loại là thiện hữu. Kinh gọi [thiện hữu] là “thiện tri thức”, 

chúng ta thường gọi là “thầy”. Vị thầy ấy có phải là thật sự hữu tu, hữu

chứng hay không? Nói cách khác, vị ấy có thật sự hiểu rõ triệt để Tịnh

Độ hay không, giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín. Đây là một duyên rất

quan trọng. 

2) Một duyên khác là hoàn cảnh tu học. Trong hoàn cảnh, quan

trọng nhất là đồng tham đạo hữu. Một người thành tựu thì một là nhờ

thầy, hai là bạn. Có thầy tốt, mà chẳng có đồng tham đạo hữu tốt, chẳng

thành tựu dễ dàng. Vì thầy chẳng thể bầu bạn cộng tu cùng quý vị, người

sẽ bầu bạn cộng tu với chúng ta chính là bạn học. Vì thế, phải có đồng

học thật sự tốt đẹp, có thể thường cùng ta trau giồi, rèn giũa. 

Hai điều này hễ thiếu một sẽ chẳng dễ dàng! Vì thế, gặp được thầy

tốt, lại còn phải có bạn học tốt. Tiếp đó là hoàn cảnh tu hành, điều này

cũng rất quan trọng, nhưng quan trọng nhất là hai điều kiện trên đây. Vì

thế, có thầy tốt, lại có đồng tham đạo hữu tốt, lại còn có hoàn cảnh tu

học tốt, đạo nghiệp tất nhiên tăng trưởng. 

Người học Phật, thời cổ nói là  “tham học” . Thật ra, tham học là đi

tìm ba điều kiện ấy. Đến khắp nơi xem xét, nghe nhiều, đương nhiên vẫn

phải là [tìm tòi] một nơi phù hợp với căn tánh của chính mình, phù hợp

với chí thú của chính mình. Có điều kiện tốt đẹp như thế, đặc biệt là trọn

đủ điều kiện, người ấy  sẽ ở lại  nơi đó,  suốt đời  cũng  chẳng  rời khỏi. 

Trong Cao Tăng Truyện, chúng ta thường thấy chuyện này, cả ba điều

kiện ấy thảy đều trọn đủ, [người tham học sẽ trụ mãi ở nơi đó]. Trong xã

hội hiện tiền, thường được gọi là xã hội công lợi24. Nói thật thà, xã hội

24 Công lợi (utilitarianism) có nghĩa là nhằm đạt được mục đích có lợi cho bản thân, 

bất kể phương tiện, không cần quan tâm điều đó sẽ gây ảnh hưởng có hại cho người

khác hay không. 

 Tập 15

 177

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

xưa kia thuộc loại xã hội đạo nghĩa. Làm cường đạo thổ phỉ cũng có đạo

nghĩa, trộm cướp cũng có đạo nghĩa! Hiện thời là xã hội công lợi, xã hội

công lợi quá đáng sợ! Chẳng có đạo nghĩa! Nói cách khác, rất khó tìm

được cả ba điều kiện ấy. Gặp được thầy tốt, chưa chắc đã có đồng học

tốt. Có đồng tham đạo hữu tốt đẹp, chẳng có thầy tốt chỉ dẫn, hoàn cảnh

tu học càng khó hơn nữa! 

Trong tình hình ấy, nói thật thà, học các pháp môn khác hết sức

khó khăn, chỉ có mỗi cách thật thà niệm Phật là còn được, chúng ta còn

có thể đạt được mục tiêu này, thật sự thật thà niệm Phật. Niệm Phật là

sám hối nghiệp chướng, chúng ta biết [chính mình] tội nghiệp rất nặng. 

Nay kể như đã hiểu tội nghiệp là gì? Là khởi tâm động niệm, tà tri tà

kiến, tham, sân, si, mạn, đó là nghiệp chướng.  “Nghiệp”  là tạo tác, là

động tác.  “Chướng”  là chướng ngại bản  tánh,  chướng ngại tâm thanh

tịnh, khiến cho công phu niệm Phật của chúng ta chẳng thể thành phiến, 

chẳng đạt được nhất tâm bất loạn, Chướng chính là ngăn chướng điều

ấy! Có thể thật thà niệm Phật, hễ ý niệm vừa dấy lên, bèn dùng một câu

Phật hiệu để thay thế. Niệm Phật hiệu rất siêng năng, chẳng gián đoạn, 

chẳng  xen tạp, chẳng hoài  nghi,  xác thực  là phương  pháp tiêu nghiệp

chướng thù thắng nhất. Kinh luận có dạy chúng ta: Nghiệp chướng cực

nặng, tất cả hết thảy phương pháp đều chẳng tiêu thì phương pháp niệm

Phật có thể tiêu. Từ đoạn này, chúng ta lại thấy, tội nghiệp cực nặng vẫn

có thể vãng sanh thế giới Tây Phương. 

Tội nghiệp cực nặng, lại là cực độn căn, mà vẫn còn có thể sanh

trong hạ phẩm, khó có thay! Tội nghiệp cực nặng, nếu là lợi căn, còn có

thể sanh trong tám phẩm trên. Trong tám phẩm trên, cao nhất là thượng

phẩm thượng sanh. Nghe điều này chúng ta thấy quái lạ, tạo tội nghiệp

cực nặng mà còn có thể thượng phẩm thượng sanh ư? Có thể chứ! Trong

kinh này có nói vua A Xà Thế tạo trọng tội Ngũ Nghịch, giết cha, hại

mẹ,  phá hòa  hợp  Tăng,  phá hoại  Tăng đoàn, đó là tội  nghiệp đọa địa

ngục A  Tỳ.  Trong Đại  Tạng  Kinh  có bộ A  Xà Thế Vương  Kinh, đức

Phật đặc biệt nói về vị vua này. Nhà vua đến khi lâm chung mới giác

ngộ, mới sám hối. Vua vốn phải đọa vào địa ngục, nhưng vì căn cơ rất

bén nhạy, sức mạnh sám hối rất lớn, nên vãng sanh thế giới Tây Phương

trong phẩm vị thượng phẩm trung sanh, đúng là chẳng thể nghĩ bàn! Vì

thế, chúng ta thường thấy có những kẻ tội nghiệp rất nặng, cũng chớ nên

coi rẻ họ! Nói không chừng, họ một niệm sám hối, phẩm vị vãng sanh

còn cao hơn chúng ta. Chúng ta niệm Phật suốt đời, thậm chí phẩm vị

còn chẳng cao như họ! Như vậy thì chúng ta mới biết người vãng sanh

 Tập 15

 178

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

có hai loại:

1) Một loại là bình thường niệm Phật, tích công lũy đức, loại này

là vãng sanh thông thường. 

2) Loại kia là sám tội vãng sanh, tức là sám hối vãng sanh, khi lâm

chung mới hối hận, mới triệt để ăn năn hối lỗi, có sức mạnh rất lớn. 

Có hai loại như vậy, hai loại vãng sanh lớn như vậy. 

Căn cứ lý luận  là bất luận thiện, ác, tội, phước, hễ nói theo  thể

tánh, sẽ đều là Chân Như bản tánh. Vì vậy, công đức lễ sám lại chẳng

thể nghĩ bàn. Chư vị phải hiểu lễ sám chẳng phải là chúng ta chiếu theo

nghi thức sám hối, đối trước Phật, Bồ Tát tụng niệm, vái lạy là được! 

Lạy Lương Hoàng Sám, lạy Thủy Sám, lạy Đại Bi Sám, tội nghiệp có

tiêu trừ hay không? Có lạy sạch tội được không? Có tiêu sạch tội nghiệp

hay không, chẳng cần phải hỏi ai khác, chính mình hiểu quá rõ ràng. Tức

là sau khi quý vị lạy xong, tâm quý vị có phải là thật sự thanh tịnh, có

phải là thật  sự hối  cải,  sửa  lỗi đổi  mới  hay  không?  Trong  khi  lễ sám, 

trong tâm chính mình có thể hối cải, sửa lỗi đổi mới thì nghiệp chướng

có thể tiêu trừ. Đến tột cùng, tiêu nhiều hay ít cũng chẳng nhất định! Có

người tiêu nhiều, có kẻ tiêu ít, có người như tôi đã thấy, không chỉ chẳng

tiêu mà còn tăng thêm. Càng lạy, tội nghiệp càng nhiều, vì sao? Bái sám

mà vẫn sanh phiền não, đó là bái sám tăng thêm tội nghiệp. Sanh phiền

não như thế nào? Khi  mọi người cùng  nhau  bái  sám,  chẳng  hạn  như

người đánh pháp khí gõ trật, người ấy bèn nổi nóng khôn cùng: “Cớ sao

lại đánh sai ở chỗ ấy?” [Luôn luôn càm ràm]: “Chỗ này âm thanh to, chỗ

kia âm thanh quá nhỏ”. Quý vị thấy đó: Vừa bái sám, vừa kèn cựa, làm

sao được?  Như thế thì sẽ chẳng  có tác  dụng  gì. Đó là chuyện  thường

thấy trong đạo tràng! 

Chúng tôi giới thiệu phần Luận Dụng đến đây. Tiếp theo là giáo

tướng, tức phần Phán Giáo Tướng. Hàng thứ hai trong trang tám mươi

ba, đoạn thứ năm là Phán Giáo Tướng.  “Thượng chi tứ chương” (Trong

bốn  chương  trước), những  phần  Thích  Danh,  Biện Thể, Minh Tông, 

Luận Dụng, bốn chương trên đây,  “giai thị ngôn giáo” (đều là dạy bằng

lời nói), đều là Giáo.  “Vị thuyên danh giáo, thuyên Thể, thuyên Tông, 

 thuyên Dụng chi giáo dã” (Đều là những lời dạy giảng về danh giáo, tức

là giảng về Thể, giảng về Tông, giảng về Dụng), đây là nói đại lược [nội

dung] của bốn chương trước.  “Nhược dĩ kỳ tướng nhi phân biệt chi, biệt

 linh lãm giả, quán chi hiển liễu. Cố ước ngũ thời, nhị tạng, Đốn, Tiệm, 

 dĩ thị kỳ tướng” (Nếu dùng tướng để phân biệt, hòng khiến cho người

xem hễ nhìn vào sẽ hiểu rõ. Vì thế, ước theo năm thời, hai tạng, Đốn, 

 Tập 15

 179

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Tiệm, để trình bày tướng của kinh này). Ngài giảng giải như vậy, kẻ sơ

học như chúng ta chẳng dễ gì hiểu rõ. Nếu chúng ta nói theo cách hiện

thời: Giáo giống như sách giáo khoa được sử dụng trong nhà trường hiện

thời,  mọi người sẽ dễ hiểu.  Kinh điển  là sách  giáo  khoa.  Trong  phần

trước đã giảng về danh giáo, tức là nói tới Danh, Thể, Tông, Dụng, đó là

nội dung của sách giáo khoa. 

Giáo Tướng là chuyện như thế nào? Chúng ta quan sát cặn kẽ bộ

kinh điển này, đức Phật nói vào thời nào? Theo cách phân loại kinh Phật, 

kinh này thuộc loại nào? Kinh Phật được phân loại rất sớm, cách phân

loại sách vở hiện thời rất tinh tế, quả thật rất thuận tiện cho người đọc

sách. Sớm nhất ở Trung Quốc, có thể nói cách phân loại sách vở là do

Phật giáo khởi xướng, chia hết thảy các kinh thành ba loại lớn, tức là

Tam  Tạng,  gồm  Kinh Tạng,  Luật  Tạng,  và Luận  Tạng,  phân  loại như

vậy. Vì cách phân loại trong Phật giáo có ảnh hưởng rất lớn đến pháp thế

gian, như cách phân loại trong Tứ Khố Toàn Thư là bắt chước cách chia

[kinh  điển] thành  Tam  Tạng  trong  kinh Phật, [sách  vở thế gian được]

chia thành Kinh, Sử, Tử, Tập. Trong phần Kinh, lấy mười ba kinh25 [của

Nho  gia]  làm  cương  lãnh,  lại  chia  thành  các  mục  nhỏ,  càng  chia  nhỏ, 

càng chi tiết. Kinh Phật được phân loại sớm nhất, trong cách phân loại

kinh điển, kinh này thuộc loại nào. Điều này tạo thành một thứ tài liệu

tham  khảo để người đời sau  dạy  học  [thuận tiện],  mà cũng nhằm  [xét

xem] bộ sách này rốt cuộc thích hợp cho kẻ mới học, hay thích hợp cho

người tu hành đã lâu? Giống như sách giáo khoa, sắp xếp chương trình

học trong nhà trường, phải biết là xếp vào loại Trung Học? Hay là xếp

vào sách Đại Học? Xếp vào lớp mấy? Dùng phương pháp gì để dạy học? 

Việc phán giáo chủ yếu nhằm cung cấp những ý nghĩa này; nhưng kể từ

xa xưa, người phán giáo rất nhiều, có các cách nhìn khác nhau. Có người

cho rằng kinh điển này thích hợp với hàng sơ học, có người cho rằng

[kinh  điển này]  chẳng  thích  hợp  với  hàng  sơ  học.  Vì  thế,  phán  giáo

chẳng do đức Phật phán định. Đức Phật chẳng nói những điều ấy, mà do

người đời sau phán định. Do đó, phán giáo giúp cho chúng ta tham khảo

25 Mười ba kinh của Nho Gia (Thập Tam Kinh) là Châu Dịch (kinh Dịch), Thượng

Thư (kinh Thư), Thi Kinh (kinh Thi), Châu Lễ, Nghi Lễ, Lễ Ký, Tả Truyện, Công

Dương Truyện, Cốc Lương Truyện, Hiếu Kinh, Luận Ngữ, Nhĩ Nhã, Mạnh Tử. Nói

cách khác, mười ba kinh ngoại trừ Nhĩ Nhã (thuộc loại tự điển) và Hiếu Kinh ra, nội

dung các “kinh” còn lại xoay quanh Tứ Thư (Đại Học và Trung Dung thật ra là các

thiên sách trong Lễ Ký) và Ngũ Kinh (các bộ Tả Truyện, Công Dương Truyện, Cốc

Lương Truyện là chú giải của kinh Xuân Thu). 

 Tập 15

 180

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

cách nhìn của cổ đại đức, để cho chính mình tham khảo, đừng chấp chết

cứng vào cách nói của cổ nhân, đó mới là tốt. Dẫu sao, các Ngài đều là

bậc hữu tu hữu học, [những nhận định của các Ngài] đáng cho chúng ta

tham khảo! 

 “Giáo  tướng  giả,  thử thị Đại Thừa  Phương  Đẳng  giáo  nhiếp” 

(Xét theo giáo tướng, kinh này thuộc về Đại Thừa Phương Đẳng giáo). 

Phật giáo phân chia tổng quát thành Đại Thừa và Tiểu Thừa. Tiểu Thừa

từa tựa như Tiểu Học, Đại Thừa gần như là Đại Học. Miễn cưỡng thì

cũng có thể thêm vào Trung Thừa, nói thông thường, Trung Thừa là gì? 

Chính là từ Tiểu Thừa tách ra. Vì trong Tiểu Thừa có hai loại, một loại

là Thanh Văn, loại kia là Duyên Giác. Cảnh giới chứng ngộ của Duyên

Giác cao  hơn  Thanh  Văn.  Nếu  nói  ba  thừa,  sẽ là Thanh  Văn Thừa, 

Duyên Giác Thừa, và Bồ Tát Thừa. Nếu nói hai thừa, thì là Tiểu Thừa và

Đại Thừa. Tiểu Thừa tức là quy nạp Thanh Văn và Duyên Giác lại, gọi

chung là Tiểu Thừa. Kinh này thuộc loại Đại Thừa, tức là trong hai thừa, 

kinh này thuộc loại Đại Thừa. Nếu xét theo ba thừa, sẽ thuộc loại Bồ Tát

Thừa. Trong mười hai phần giáo, kinh này thuộc loại Phương Đẳng

Giáo.  “Mười hai phần giáo”  là nói tới hết thảy các kinh do đức Phật đã

nói trong bốn mươi chín năm, Ngài chọn phương thức nào. Các phương

thức ấy  giống  như thể tài  (genre) được sử dụng khi  chúng ta  viết văn

trong hiện thời, có tất cả mười hai phương thức. Trong mười hai phương

thức ấy,  kinh  này  thuộc  loại  Phương Đẳng26.  Nếu  nói  theo hình  thức, 

26 Theo tông Thiên Thai, Phương Đẳng có ba cách hiểu:

1.  Giải  thích  theo  Lý thì Phương  là  chánh  đáng,  khuôn  phép,  Đẳng  là  bình đẳng. 

Hiểu theo nghĩa này, toàn bộ kinh điển Đại Thừa đều có thể gọi là Phương Đẳng. 

Trong  Duyệt  Tạng  Tri  Tân,  Ngẫu  Ích  đại  sư  giảng:  “Phương  Đẳng  còn  gọi  là

 Phương Quảng… Bắt đầu từ Hoa Nghiêm cho đến Đại Niết Bàn, hết thảy các kinh

 thuộc về Bồ Tát Pháp Tạng đều gọi là kinh điển Phương Đẳng” . Ngài Nguyên Chiếu

giảng trong A Di Đà Kinh Sớ như sau:  “Thật Tướng diệu lý, theo chiều ngang trọn

 khắp các pháp, nên gọi là Phương Quảng. Theo chiều dọc tột cùng thánh phàm, nên

 nói là bình đẳng”. 

2. Giải thích theo mặt Sự thì Phương có nghĩa là rộng rãi, Đẳng là quân bình. Hàm

nghĩa: Trong thời thứ ba, khi đức Phật nói các kinh này, bất luận căn cơ lợi, độn, 

Tạng, Thông, Biệt, Viên, đều được lợi ích, nên gọi là Phương Đẳng. 

3. Ước theo cả Sự và Lý để giải thích, Phương là phương pháp, Đẳng là Lý Thể bình

đẳng. Nương theo phương pháp của tứ giáo đều khế nhập lý bình đẳng nên gọi là

Phương  Đẳng.  Sách  Chỉ  Quán  quyển  hai  giảng:  “Phương  Đẳng  hoặc  còn  nói  là

 Quảng Bình, nay nói Phương là phương pháp. Bát Nhã có bốn phương pháp, tức là

 Tập 15

 181

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

kinh  này  thuộc  loại đề tài  văn  xuôi,  thuộc  loại  Trường  Hàng.  Phương

Đẳng là nói  theo  Ngũ Giáo,  tức  là nói đến  thời  gian, đức Phật thuyết

kinh này khi nào? Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trong thế gian này, 

giảng bộ kinh đầu tiên là kinh Hoa Nghiêm trong hai thất nhật, cũng có

người nói là ba thất nhật. Hai thất là mười bốn ngày, ba thất là hai mươi

mốt ngày. Đức Phật vì bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ mà giảng

bộ kinh ấy, chẳng phải giảng cho nhân gian chúng ta. Nhân gian chúng

ta thấy Thích Ca Mâu Ni Phật tĩnh tọa dưới cội Bồ Đề, đâu biết đức Phật

giảng kinh Hoa Nghiêm trong Định! Vì thế, có tư cách nghe kinh thì đều

phải vào trong Định của Phật thì mới có đủ tư cách đến nghe kinh. Do

vậy, người Tiểu Thừa chẳng tin Đại Thừa, cho là Đại Thừa chẳng phải

do đức Phật nói, mà do người đời sau biên soạn, chẳng phải là Phật giáo

chân thật. Họ phản đối Đại Thừa, vì sao? Đối với họ, phải là nhục nhãn

trông thấy thì mới chấp nhận, chứ trong Định sẽ không tính. Ta không

thấy thì không tính. Vì lẽ đó, người Tiểu Thừa chấp nhận Thích Ca Mâu

Ni Phật giảng pháp Tứ Đế độ năm vị tỳ-kheo tại Lộc Dã Uyển, họ nói

đức  Phật  bắt  đầu  thuyết  pháp  từ lúc  đó,  chẳng  thừa  nhận  thời  Hoa

Nghiêm. 

Kinh Hoa Nghiêm xuất hiện cũng trễ. Kinh cho biết, sau khi đức

Phật nói kinh Hoa Nghiêm xong, Đại Long Bồ Tát đem kinh này cất giữ

trong cung rồng. Mãi cho đến sáu trăm năm sau, Long Thọ Bồ Tát xuất

hiện trong cõi đời, đến chơi, thăm viếng cung rồng, thấy bộ kinh này, 

mới đem kinh về thế gian, thế gian mới có kinh Hoa Nghiêm, mới biết

có chuyện  như thế.  Long  Thọ Bồ Tát mang  Hạ Bổn Hoa  Nghiêm về, 

Ngài  thấy  [kinh Hoa  Nghiêm] có ba  bản  Thượng,  Trung,  Hạ.  Bản

thượng vốn có mười tam thiên đại thiên thế giới vi trần kệ, một tứ thiên

hạ vi trần phẩm. Ngài nói phân lượng quá lớn, chúng sanh trong Diêm

Phù Đề chẳng có năng lực tiếp nhận. Xem đến bản trung, bản trung đã ít

hơn rất nhiều, nhưng nhân gian chúng ta cũng chẳng thể tiếp nhận được. 

Lại xem đến bản hạ, bản hạ có mười vạn kệ, có bốn mươi phẩm, được

rồi, người thế gian chúng ta có thể tiếp nhận, Ngài liền đem bản hạ về

nhân gian. Nhưng bản dịch kinh Hoa Nghiêm hiện thời ở Trung Quốc

chẳng hoàn chỉnh, chỉ có một nửa bộ kinh, chúng ta gọi là Lược Bổn

Hoa Nghiêm, gồm tám mươi cuốn. Vì thế, kinh này chẳng hoàn chỉnh, 

truyền đến Trung Quốc bị thất lạc rất nhiều. Tuy kinh bổn chẳng hoàn

 do bốn môn mà vào ao thanh lương, đó chính là Phương. Lý được khế nhập là đại

 huệ bình đẳng, đó chính là Đẳng”. 

 Tập 15

 182

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

toàn, nhưng xét theo ý nghĩa, đại khái chẳng sai biệt nhiều lắm, có thể

thấy được điều này. Hiện thời, trên khắp thế giới, kinh Hoa Nghiêm lưu

truyền trên thế gian, có thể nói là chỉ có bản tiếng Hán nhiều nhất, kinh

điển bằng tiếng Phạn đã bị mất. 

Thời thứ hai là A Hàm. Sau A Hàm, đức Phật bèn giảng Phương

Đẳng.  Phương Đẳng  là thời  kỳ thứ ba.  Phương  Đẳng được  nói ở đây

chính là thời kỳ thứ ba. Thời kỳ thứ tư là giảng Bát Nhã, thời kỳ cuối

cùng giảng Pháp Hoa và Niết Bàn. Đây là nói tới thứ tự kinh giáo do

Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm. Bộ kinh này

được nói trong thời thứ ba, tức thời Phương Đẳng.  “Phó cơ nhiếp hóa, 

 quảng lược bất đồng, đại bổn nhị quyển” (Ứng theo căn cơ mà nhiếp

thủ, hóa độ, rộng, lược khác nhau, đại bổn có hai cuốn). Đại Bổn là kinh

Vô Lượng Thọ,  “Tấn Vĩnh Gia niên trung, Trúc Pháp Hộ dịch” (do ngài

Trúc Pháp Hộ dịch vào năm Vĩnh Gia27 đời Tấn); khi chúng tôi giảng

kinh  Vô  Lượng  Thọ có nhắc  tới  bản  này,  tức  bản  dịch  của  ngài  Trúc

Pháp Hộ, nhưng bản dịch gồm hai cuốn này hiện thời chẳng còn, đã bị

mất. Văn tự còn thấy ở chỗ này là do Trí Giả đại sư nói. Thuở Trí Giả

đại sư tại thế hãy còn thấy bản này, nhưng bản này [hiện nay] đã thất

truyền. Kinh Vô Lượng Thọ có tổng cộng mười hai loại bản dịch, thất

truyền bảy bản, đây là một trong bảy bản bị thất truyền. Từ văn tự này, 

chúng ta có thể chứng tỏ, bản dịch của ngài Trúc Pháp Hộ bị mất sau đời

Đường. Đại Tạng Kinh hiện thời không có bản dịch này. Chữ  “thử bổn” 

chỉ kinh  này.  “Thị Tống  Nguyên  Gia  thời,  Cương  Lương  Da  Xá  ư

 Dương Châu dịch” (do ngài Cương Lương Da Xá28 dịch ở Dương Châu

vào niên hiệu Nguyên Gia đời Tống). Giới thiệu cho chúng ta biết bản

Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Kinh này [là bản dịch] trong thời đại

Lưu Tống29. Tống ở đây chẳng phải là Triệu Tống, mà là thời đại Lưu

27 Vĩnh Gia là niên hiệu của Tấn Hoài Đế (Tư Mã Xí) từ năm 307 đến 313 nhà Tây

Tấn. 

28 Ngài Cương Lương Da Xá (Kalayas, 383-442), dịch nghĩa là Thời Xưng, người xứ

Tây Vực, tinh thông kinh luận, đặc biệt là Luật Tạng và A Tỳ Đàm. Ngài thích nhập

Định,  mỗi  lần  nhập Định  thường đến  bảy  ngày. Ngài  đến  Trung  Hoa  vào  năm

Nguyên Gia nguyên niên (424), trụ tích tại Đạo Lâm Tinh Xá ở Chung Sơn, Kiến

Nghiệp. Năm Nguyên Gia 19, Ngài du hóa khắp vùng Mân, Hàng. Đồ chúng theo

học rất nhiều, hiện thời ngoài Quán Kinh, Đại Tạng còn giữ được một bản kinh khác

do Ngài dịch là Quán Dược Vương Dược Thượng Nhị Bồ Tát Kinh. Ngài viên tịch

tại Giang Lăng. 

29 Nhà Lưu Tống tồn tại từ năm 420 đến năm 479, là triều đại có lãnh thổ lớn nhất

trong thời Nam Bắc Triều, do Lưu Dụ (Tống Vũ Đế) sáng lập. Thoạt đầu vào năm

 Tập 15

 183

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Tống. Trong niên hiệu Nguyên Gia, pháp sư Cương Lương Da Xá là một

vị cao tăng Ấn  Độ đến  Trung  Quốc  hoằng pháp, phiên dịch ở Dương

Châu.  “Lưỡng kinh giai tại Vương Xá thành thuyết” , [nghĩa là] bộ kinh

này  và kinh  Vô Lượng  Thọ đều  do  Thích  Ca  Mâu  Ni Phật  giảng  tại

thành Vương Xá.  “Phục hữu tiểu bổn, danh A Di Đà, tại Xá Vệ quốc

 thuyết” (Lại có tiểu bổn tên là A Di Đà, nói tại nước Xá Vệ), đây là Phật

Thuyết A Di Đà Kinh do Cưu Ma La Thập đại sư phiên dịch, kinh ấy

được giảng tại nước Xá Vệ. Đó là ba kinh Tịnh Độ.  “A Di Đà, Vô Lượng

 Thọ, bỉ thử phương ngôn” (A Di Đà và Vô Lượng Thọ lần lượt là tiếng

địa phương của cõi kia và xứ này), trong phần trước [chúng ta] đã đọc

thấy A Di Đà và Vô Lượng Thọ có cùng một ý nghĩa, tiếng Hán là Vô

Lượng Thọ, tiếng Phạn là A Di Đà. 

Kế đó, lại giới thiệu trong Tam Tạng và Nhị Tạng, kinh này thuộc

loại nào. Chúng ta xem hàng thứ tư trong trang tám mươi tư:  “Nhị Tạng

 danh nghĩa, Bồ Tát Tạng thâu” (Xét theo danh nghĩa của Nhị Tạng, kinh

này thuộc về Bồ Tát Tạng). Nhị Tạng là A Hàm Tạng và Bồ Tát Tạng, 

cũng là pháp  Đại Thừa  và pháp Tiểu  Thừa.  Kinh  này  thuộc  loại  Đại

Thừa, thuộc loại Bồ Tát Tạng.  “Tiệm, Đốn ngộ nhập, thử tức Đốn Giáo” 

(Xét theo sự ngộ nhập là Tiệm hay Đốn thì kinh này chính là Đốn Giáo), 

nếu xét theo sự ngộ nhập, pháp môn này là Tiệm Giáo hay Đốn Giáo? 

Pháp môn Tịnh Độ, theo cách nhìn của tổ sư đại đức từ xưa tới nay, có

thể nói khẳng định là các Ngài đều nhất trí công nhận là Đốn Giáo. Vì

sao? Thành tựu trong một đời, chẳng cần đợi đến đời thứ hai. Không chỉ

là thành tựu trong một đời, nếu xem kinh Di Đà, hoặc kinh Vô Lượng

Thọ, [sẽ thấy] bảy ngày thành tựu, hoặc một ngày, hoặc hai ngày, cho

đến bảy ngày, bảy ngày thành tựu, không có gì đốn hơn được!  “Đốn”  là

đốn siêu, chẳng có thứ tự, xác thực là đốn siêu. 

Nói đến chuyện thành tựu rất nhanh chóng thì chẳng có pháp môn

nào có thể sánh bằng Tịnh Tông. Mật Tông nói  “tức thân thành Phật” 

(thành Phật ngay trong thân này) vẫn là một đời, pháp môn này bảy ngày

402,  đại  tướng  Hoàn  Huyền  nhà  Đông  Tấn  làm  phản,  chiếm  cứ  miền  Nam,  xưng

quốc  hiệu  là  Sở.  Lưu  Dụ  đứng lên  xướng  suất  quân  Cần  Vương,  dần  dần  thế  lực

ngày càng mạnh, bèn khởi lên dã tâm, ép Tấn Cung Đế (Tư Mã Đức Văn) nhường

ngôi cho mình. Do dòng họ Lưu Dụ xuất thân từ Bành Thành là đất cũ của nước

Tống thời Xuân Thu, nên lấy quốc hiệu là Tống. Sử gọi triều đại này là Lưu Tống

nhằm  phân  biệt  với  Triệu  Tống  (Bắc  Tống  và  Nam  Tống,  960-1279)  do  Triệu

Khuông  Dẫn  sáng  lập  sau  này.  Nguyên  Gia  là  niên  hiệu  của  Tống  Văn  Đế  (Lưu

Nghĩa Long) từ năm 424 đến năm 453. 

 Tập 15

 184

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thành tựu, thật đấy, chẳng giả! Rất nhiều đồng tu tu suốt bao nhiêu năm

vẫn chưa thành tựu, bèn hoài nghi chuyện “bảy ngày thành tựu”. Thật ra, 

kinh chẳng sai, chính chúng ta đã phạm lỗi. Chính mình đã lầm lỗi ở chỗ

nào? Chính mình chẳng mong thành tựu, thậm chí là chính mình sợ hãi

thành tựu. Nếu chúng ta đả Phật Thất ở đây, phía trên treo tấm biển ghi

“bảy ngày vãng sanh”, xem thử có ai đến hay không? Chẳng có ai đến

cả! Ghê quá! Bảy ngày sẽ chết, còn ai dám đến nữa? Không có ai dám

đến!  Có thể thấy  chúng  ta  nói đến thành  tựu, miệng  có,  tâm  không, 

chẳng phải là chân tâm. Người thật sự mong thành tựu, nhìn vào thời cổ, 

chẳng giả tí nào, thật sự mong vãng sanh. Quý vị thấy ngay như năm

trước, cư sĩ Châu Quảng Đại tại Washington DC nước Mỹ niệm Phật ba

ngày ba đêm [liền vãng sanh], có thể thấy đây là Đốn Giáo. Châu tiên

sinh  suốt  một đời  chưa  từng  nghe Phật pháp,  bị bệnh  nặng,  chẳng  có

cách nào chữa lành, gặp thiện tri thức khuyên ông ta niệm Phật cầu sanh

Tịnh Độ. Kể ra, ông ta rất có thiện căn, nghe xong liền tin tưởng, bảo vợ

con đều niệm Phật, giúp ông ta cầu sanh Tây Phương. Ông ta chẳng cần

cầu lành bệnh, niệm suốt ba ngày ba đêm, Tây Phương Tam Thánh từ

trên mây giáng xuống, tiếp dẫn ông ta vãng sanh. Có thể thấy là “hoặc

một ngày” cho đến “hoặc bảy ngày” chẳng giả. Nay chúng ta niệm mà

chưa thấy Phật, Phật cũng chẳng đến tiếp dẫn, bèn biết là quý vị không

chịu đi.  Khi Phật hiện đến bèn sợ chết  khiếp. Phật biết  tâm  chúng  ta, 

chúng ta khởi tâm động niệm Ngài đều biết, quý vị là giả, Ngài sẽ chẳng

đến. Nếu quý vị là thật, Ngài nhất định đến. Kinh này thuộc loại Đốn

Giáo.  “Chánh vị Vi Đề Hy cập chư thị nữ, tịnh thị phàm phu, vị chứng

 tiểu quả, cố tri thị Đốn, bất tùng Tiệm nhập” (Chính vì bà Vi Đề Hy và

các thị nữ đều là phàm phu, chưa chứng tiểu quả, nên biết [kinh này] là

Đốn, chẳng từ Tiệm Giáo mà nhập), nói rất rõ ràng. [Đối tượng nghe]

đức Phật thuyết pháp trong kinh này đứng đầu là phu nhân Vi Đề Hy, 

trong phần sau chúng ta sẽ đọc thấy. Năm trăm cung nữ trong cung đình

đồng thời nghe đức Phật thuyết pháp. Khi ấy, nghe xong họ liền chứng

Vô Sanh Pháp Nhẫn, vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Họ chưa

chứng tiểu quả, chẳng thuộc địa vị Bồ Tát tiến cao hơn từng cấp một, 

không có! Vì chẳng theo thứ tự, nên kinh này thuộc loại Đốn. Chúng ta

đọc  chú giải  một  lượt:  “Thử phi  hóa  nghi  luận Tiệm,  Đốn  dã” (Đây

chẳng phải là luận định là Tiệm hay Đốn dựa trên hóa nghi),  “hóa” (化)

là giáo hóa, nói theo cách hiện thời là giáo học.  “Nghi” (儀) là nghi thức, 

[hóa nghi] là nghi thức giáo học. Giống như nay chúng ta nói là sắp xếp

 Tập 15

 185

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

khóa  trình,  tiêu  chuẩn  [để phân định]  khóa  trình, điều đó được  gọi  là

 “hóa nghi”. Ở đây, chẳng phải là nói tới hóa nghi là Đốn hay Tiệm. Xét

theo  hóa  nghi  là Đốn hay  Tiệm  thì Pháp  Hoa là Đốn, Hoa  Nghiêm là

Đốn, những  thời khác  như A  Hàm, Phương  Đẳng, Bát  Nhã đều thuộc

loại Tiệm Giáo, đều là tu học theo thứ tự. 

 “Kim kinh phán tại Phương Đẳng, phi hóa nghi Đốn” (Nay kinh

này được phán định thuộc thời Phương Đẳng, nên không phải là Đốn xét

theo hóa nghi), do đó, chẳng thể xét theo thứ tự thuận trong sự giáo học

thông  thường.  “Kim  chi Đốn  giả,  nãi ư  hóa  pháp” (Nay  nói  là Đốn, 

chính là xét theo hóa pháp).  “Pháp”  là phương pháp giáo học.  “Dĩ Viên

 vi Đốn, nãi Đốn Giáo Tướng, phi Đốn Giáo Bộ dã” (Do là Viên nên coi

là Đốn,  chính  là tướng Đốn  Giáo,  chứ không  thuộc  về loại Đốn  Giáo

Bộ). Nếu là Đốn Giáo Bộ thì nếu chẳng thuộc vào Hoa Nghiêm Bộ, sẽ

thuộc  về Pháp  Hoa Bộ,  đó  là Đốn  Giáo  Bộ. Kinh  này  thuộc  Phương

Đẳng Bộ, nhưng phương pháp trong kinh lại thuộc loại Viên Đốn; nếu

theo  cách  thức  xếp đặt  thông  thường,  kinh  này  chẳng  thuộc  vào Đốn

Giáo Bộ.  “Cố tựu Vi Đề, tức thân đắc Nhẫn” (Tức là xét theo chuyện bà

Vi Đề Hy đắc Nhẫn ngay trong thân hiện tại), phu nhân Vi Đề Hy tiếp

nhận sự chỉ dạy của Thích Ca Mâu Ni Phật, sau khi nghe kinh xong, bèn

có thể chứng đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn, đó là  “đốn siêu” . Nói theo cảnh

giới thấp nhất của Vô Sanh Pháp Nhẫn thì cũng là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ

Tát.  Nói  nghiêm  ngặt,  từ Thất Địa  trở lên  mới  chứng  Vô Sanh  Pháp

Nhẫn! Có thể thấy địa vị của bà ta chẳng tuân theo thứ tự, ngay lập tức

đạt tới địa vị cao dường ấy. Tiếp đó, lời Sớ viết:  “Thả Vô Sanh Nhẫn vị, 

 tại Biệt Địa Viên Trụ” (Hơn nữa, địa vị Vô Sanh Nhẫn thuộc về Sơ Địa

trong Biệt Giáo, hay Sơ Trụ trong Viên Giáo), trong Biệt Giáo là Sơ Địa, 

trong  Viên  Giáo  là Sơ Trụ.  “Biệt  Giáo  phàm  phu,  kinh  vô  số kiếp, 

 phương chí thử vị” (Phàm phu trong Biệt Giáo phải trải qua vô số kiếp

mới đạt đến địa vị này). Nếu muốn chứng đắc địa vị này, thông thường

chúng ta hay nói là phải trải qua hai A-tăng-kỳ kiếp thì mới có thể chứng

đắc, đó là nói phàm phu muốn chứng quả vị này. Bà ta cũng là phàm

phu, đột nhiên chứng đắc quả vị này, đó là chuyện như thế nào? Tiếp đó, 

sách nói:  “Duy hữu viên nhân, tức sanh khả nhập” (Chỉ có người thuộc

căn cơ Viên Giáo mới có thể nhập ngay trong một đời này). Có thể thấy

chủng tánh của người nghe giáo là Viên Đốn, thuộc về căn tánh ấy, nên

vừa nghe liền khai ngộ, vừa khai ngộ liền khế nhập, liền nhập cảnh giới

này, nhập là chứng. 

Ngộ là gì? Nhập là gì? Ngộ là hiểu rõ, hoàn toàn hiểu rõ, minh

 Tập 15

 186

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

bạch, đó là khai  ngộ.  “Nhập”  là biến  các đạo  lý và phương  pháp ấy

thành sự hành trì trong cuộc sống của chính mình, tức là thật sự đạt được

thụ dụng, đó là Nhập. Có người tuy đã ngộ, nhưng chính mình chẳng thể

thụ dụng, chính  mình vẫn  là phàm  phu,  vẫn  khổ não, tức  là tuy  ngộ

nhưng chẳng nhập! Phật pháp quý ở chỗ khế nhập. Nay chúng tôi cũng

đặc biệt nhấn mạnh điểm này, do đó, khuyên mọi người niệm kinh Vô

Lượng Thọ. Niệm kinh Vô Lượng Thọ thì phải nhập cảnh giới của A Di

Đà Phật, cách nhập ra sao? Tức là biến đạo lý trong kinh Vô Lượng Thọ

thành tư tưởng và kiến giải của chính chúng ta, biến các giáo huấn trong

kinh Vô Lượng Thọ thành hành vi trong cuộc sống của chúng ta, đó là

Nhập.  Nếu lý  luận và phương  pháp  đều  đã  hiểu, nhưng chúng  ta  làm

không được, đó là “chỉ ngộ, chẳng nhập”, vậy thì chẳng có tác dụng lớn

lao gì! Chẳng thật sự được thụ dụng! Thật sự ngộ nhập thì nhất định là

lìa khổ được vui trong hiện tại, ngay lập tức cuộc sống của chính mình

thay đổi, xác thực là biến đổi, mạng đã chuyển, lập tức chuyển, trong

tương lai quyết định sanh về Tịnh Độ. Đó mới là thật sự học Phật. Nhất

định phải biến lý luận thành tư tưởng và kiến giải của chính mình, biến

giáo huấn thành hành vi trong cuộc sống của chính mình, đó là điều quan

trọng. Trong hết thảy các kinh, chúng ta chọn lựa kinh Vô Lượng Thọ

cũng là rất có lý. Kinh Vô Lượng Thọ được hết thảy chư Phật đề xướng, 

đó là lý do thứ nhất. Lý do thứ hai là kinh Vô Lượng Thọ phân lượng

không nhiều lắm, nhưng những điều được giảng trong ấy, phương diện

nào cũng chu đáo, rất khó có! Ví như kinh Kim Cang, kinh Kim Cang

hoàn toàn là Lý, hiểu rõ Lý thì được, nhưng ứng dụng trong cuộc sống

như thế nào? Kinh chẳng giảng! Chúng ta xử sự, đãi người tiếp vật nếu

dùng kinh ấy làm căn cứ sẽ rất khó. Kinh Vô Lượng Thọ dạy chúng ta

hiếu thuận cha mẹ ra sao? Tôn kính sư trưởng như thế nào? Đối xử với

đại chúng trong xã hội ra sao? Thảy đều giảng rất rõ ràng, đây là điều hết

sức khó có! Đương nhiên là kinh giảng rất nhiều, gần như quá nửa bản

kinh nói về chuyện này. Phần chuyên môn tập trung các giáo huấn về

cách xử sự, đãi người, tiếp vật là từ chương ba mươi ba đến chương ba

mươi bảy, năm chương ấy toàn giảng về chuyện này. Vì thế, trong công

khóa sớm tối của chúng ta trong hiện thời, khóa sáng chúng ta niệm bốn

mươi tám nguyện, khóa tối chúng ta niệm năm chương ấy. Niệm năm

chương ấy với hy vọng có thể ứng dụng trong cuộc sống. Cuộc sống, 

cách xử sự, đãi người, tiếp vật của chúng ta đã có căn cứ ấy, tuân theo

giáo huấn của A Di Đà Phật và Thích Ca Mâu Ni Phật để làm. Đọc bốn

 Tập 15

 187

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

mươi tám nguyện, hy vọng cách nghĩ, cách nhìn của chúng ta giống như

A Di Đà Phật. Tâm, nguyện của chúng ta giống như Phật, giải và hạnh

giống như Phật, đó gọi là  “khế nhập”. 

Kinh  văn  không dài, [thọ trì] dễ dàng!  Giảng  một  lần  cũng  dễ

dàng,  đọc  một  lần  cũng  dễ dàng,  thực  hiện  cũng  chẳng  khó.  Nếu  là

những  bộ đại  kinh  khác,  như Hoa  Nghiêm  chẳng  hạn,  nói  rất  nhiều

phương pháp, còn  nhiều  hơn kinh  Vô  Lượng  Thọ, lý luận được  giảng

còn tỉ mỉ hơn, nhưng kinh quá lớn. Quá lớn sẽ chẳng tiện thọ trì, chẳng

thuận tiện như quyển kinh này. Vì thế, đặc biệt chọn lựa bộ kinh này. 

Nhất là chúng ta nhằm vào mục đích mong sanh về Tây Phương Tịnh

Độ, đây chính là bộ kinh điển chánh yếu nhất của Tây Phương Tịnh Độ. 

Vì vậy, có khá nhiều lý do để chọn lựa bộ kinh này, mà chẳng chọn lựa

kinh điển khác. 

 “Nhược tương kết ích phán giáo” (Nếu dựa theo các kết luận về

sự lợi ích để phán giáo),  “kết”  là tổng kết,  “ích”  là lợi ích, tức là nói

tổng kết, dựa theo lợi ích để nói, để phán giáo.  “Thiên Viên, tối vi minh

 hiển” ([sẽ thấy] kinh này là Thiên Viên rõ rệt nhất). Kinh này là Viên

Giáo, nhưng chẳng phải là Toàn Viên, mà là Thiên Viên. Nó chẳng phải

là Thuần Viên.  Thuần  Viên  là Pháp  Hoa,  Toàn  Viên  là Hoa  Nghiêm. 

Thưa cùng quý vị, kinh Vô Lượng Thọ là Thuần Viên, là Toàn Viên, còn

ở đây  vì sao  là Thiên?  Vì những điều được  giảng  thiên  về lý luận, 

phương pháp và nhân quả, trọn chẳng phải là giới thiệu toàn thể y báo và

chánh báo trang nghiêm trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, giới thiệu

toàn thể [những điều đó] là kinh Vô Lượng Thọ. Chẳng hạn như kinh

này chẳng nói đến bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, nên chẳng

viên mãn. Trong kinh Vô Lượng Thọ có giảng lý luận, giảng về ba bậc

vãng sanh, có nói tới chánh nhân vãng sanh. Ở đây giảng ba bậc chín

phẩm giống như kinh Vô Lượng Thọ, nhưng kinh Vô Lượng Thọ giảng

giản lược, còn kinh này giảng chi tiết. Tuy giảng chi tiết, vẫn chẳng hoàn

toàn viên mãn! Viên  mãn là kinh Vô Lượng Thọ. Kinh này có thể bổ

sung cho kinh Vô Lượng Thọ, dùng làm tài liệu để đọc bổ sung cho kinh

Vô Lượng Thọ.  “Thị cố kim văn tựu ích định chi, thị Đốn, phi Tiệm” (Vì

thế, nay dựa theo lợi ích để phán định kinh văn này là Đốn, chẳng phải là

Tiệm), nói theo mặt lợi ích, kinh này là Đốn Giáo. 

 “Đề xưng  Phật  Thuyết,  giản  dị tứ nhân” (Đề kinh  ghi  là Phật

Thuyết, nhằm phân biệt khác với bốn hạng người). Phật pháp hết sức cởi

mở, có tánh chất bao dung rất lớn, chẳng ích kỷ. Chẳng phải là nói kinh

Phật thì chỉ có kinh nào do đức Phật đã nói thì mới gọi là kinh Phật, kinh

 Tập 15

 188

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

do người khác nói chẳng thể gọi là kinh Phật! Đức Phật nói “có thể”, chỉ

cần những điều quý vị nói có tông chỉ, lý luận và y cứ giống như những

gì đức Phật đã nói, đức Phật đều chấp nhận: Quý vị nói giống như ta nói, 

đó là kinh Phật! Vì vậy, kinh Phật do năm hạng người nói: Có kinh do

đức Phật nói, tức là đức Phật tự mình nói. Có kinh do đệ tử nói, tức là

học trò của Phật nói. Có kinh do chư thiên nói. Có kinh do tiên nhân nói. 

Lại còn có kinh do người biến hóa nói. Nhiều người đều có thể nói như

vậy, nhưng kinh do những người đó nói phải được đức Phật hứa khả thì

mới được  coi  như do  chính đức Phật nói.  Nhưng  hiện  thời, đức  Phật

chẳng tại thế, đối với những gì do những người ấy nói, ai có thể chứng

minh đó là kinh Phật? Đức Phật chẳng còn trụ thế, nhưng còn có cái gọi

là Pháp Ấn.  Pháp Ấn  là nói  tới  nguyên  lý,  nguyên  tắc.  Nguyên  lý và

nguyên tắc giống như đức Phật đã nói thì đều có thể gọi là  “kinh Phật” . 

Tiểu  Thừa có  ba  nguyên  tắc là Vô Ngã,  Vô Thường, Niết  Bàn.  Nếu

chẳng trái nghịch những nguyên tắc ấy, những điều do những người ấy

nói đều có thể gọi là Kinh, vì có tông chỉ chẳng khác những gì do đức

Phật đã nói. [Pháp ấn của] kinh điển Đại Thừa là Thật Tướng, hễ phù

hợp Thật  Tướng thì chúng  ta đều  có thể thừa  nhận đấy  là kinh Phật, 

không nhất định phải là do đức Phật nói. Quý vị thấy tại Trung Quốc, 

Lục Tổ Đàn Kinh chẳng do đức Phật nói, mà do Huệ Năng đại sư nói. 

Huệ Năng là người Hoa, chưa từng đến Ấn Độ. Sự thừa truyền của Ngài

là do hòa thượng Ngũ Tổ Nhẫn truyền trao. Hòa thượng Ngũ Tổ Nhẫn

cũng là người Hoa, cũng chẳng phải là cao tăng Ấn Độ truyền cho. Các

vị tổ sư đại đức của các tông phái Đại Thừa tại Trung Quốc đều thừa

nhận những điều ngài Huệ Năng đã nói có thể gọi là Kinh, vì sao? Tông

chỉ của những điều do lão nhân gia đã nói quyết định chẳng mâu thuẫn

với tông chỉ do đức Phật đã nói trong các kinh Đại Thừa. Đó là một thí

dụ. Tựa đề kinh này được khởi đầu bằng chữ  “Phật Thuyết”.  Thêm

vào chữ này, vì kinh do chính miệng đức Phật thuyết, chẳng do bốn hạng

người kia nói. Nếu do bốn hạng người kia nói thì tựa đề kinh chẳng thể

ghi là Phật Thuyết. Hễ thêm vào chữ Phật Thuyết, nhất định là do chính

đức Phật nói. Trong đề mục của kinh có thêm vào hai chữ mở đầu là

Phật Thuyết thì có một nguyên tắc: Nhất định phải do chính miệng đức

Phật nói ra. Ngoài ra, trong phần Chánh Tông, câu đầu tiên trong phần

Chánh Tông do đức Phật nói, thông thường, kinh điển giống như vậy sẽ

được thêm hai chữ Phật Thuyết vào đầu tựa đề. Nếu tuy là Phật thuyết, 

nhưng câu đầu tiên trong phần Chánh Tông chẳng phải do đức Phật nói, 

 Tập 15

 189

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

[tựa đề] kinh sẽ không mở đầu bằng chữ này. Giống như [tựa đề] các

kinh Kim Cang, kinh Diệu Pháp Liên Hoa chẳng bắt đầu bằng chữ Phật

Thuyết.  Những  kinh ấy đều  là đức Phật và đệ tử một  hỏi, một đáp, 

nhưng câu đầu tiên chẳng do đức Phật nói. Nếu câu đầu tiên do đức Phật

nói,  thông  thường  trong  tựa đề của  kinh ấy  phải  ghi  thêm  chữ Phật

Thuyết,  khiến  cho  chúng  ta  vừa  thấy  liền  biết  bản  kinh ấy  do  chính

miệng đức Phật nói ra. 

Kế tiếp, chúng tôi sẽ giảng vào kinh văn. Được rồi, chúng ta nghỉ

mấy phút. 

 Tập 16

Giảng đường của chúng ta là đạo tràng giảng kinh quanh năm, nên

có nhiều chỗ có thể tỉnh lược. Chẳng hạn như kinh chia thành ba phần là

Tự, Chánh, Lưu Thông, mỗi bộ kinh đều là như thế, ở đây, cũng có thể

chẳng cần nói tới. Chúng ta xem kinh văn, trang tám mươi sáu, hàng thứ

hai từ dưới đếm lên:

 Như thị. 

如是。

Hàng thứ hai đếm từ dưới lên nơi trang tám mươi bảy là:

 Ngã văn. 

我聞。

Đối với phần mở đầu kinh này là  “như thị ngã văn” , trong phần

chú giải ở chỗ này có mấy câu rất hay, chúng ta đọc chú giải:  “Như Thị

 giả, chư pháp Thật Tướng, cổ kim bất dị, danh Như. Như lý nhi thuyết, vi

 Thị. Quyết định khả tín, cố vân Như Thị” (Như Thị: Thật Tướng của các

pháp  xưa  nay  chẳng  khác,  nên  gọi  là Như.  Nói đúng  như Lý là Thị. 

Quyết định đáng tin, nên nói là Như Thị). Trong Tự Phần của một bộ

kinh, có thể chia thành hai phần, phần trước gọi là Chứng Tín Tự, phần

sau là Phát Khởi Tự. Có thể nói là Chứng Tín Tự thì mỗi bộ kinh đều

giống nhau, Phát Khởi Tự chẳng vậy. Phát Khởi Tự là mỗi bộ kinh đều

có nhân duyên đặc biệt, nhân duyên đặc biệt nhằm nói rõ sự xuất hiện

của bộ kinh này,  mỗi bộ đều khác nhau. Hai chữ Như Thị bao hàm ý

nghĩa hết sức sâu rộng, ở đây chỉ dùng hai câu để giải thích hết sức tinh

 Tập 16

 190

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

vi, thỏa đáng, rất khó có. Thật Tướng của các pháp là chân tướng của hết

thảy các  pháp,  chân  tướng  vĩnh  viễn chẳng  biến đổi, đó là Như. Đức

Phật giảng hết thảy các kinh nhằm giảng rõ cho chúng ta biết chân tướng

của hết thảy các pháp. Vì thế, đức Phật nói gì? Phật nói về Như. Nói sâu, 

nói rộng, chẳng có một pháp nào không Như. Nói dài, nói ngắn, luôn

luôn chẳng ra ngoài phạm vi này. Do vậy, đức Phật giảng kinh bèn đúng

như Lý mà nói, đó gọi là Thị. 

Thật Tướng mà được nói đúng như Lý thì chúng ta chắc chắn có

thể tin tưởng, nên trong phần Chứng Tín, đặt hai chữ ấy đầu tiên, gọi là

Tín Thành  Tựu. Đối  với  Phật  pháp, nếu  chúng  ta  không  tin tưởng,  sẽ

chẳng có cách nào tiếp nhận. Không chỉ là Tịnh Độ Tông nhấn mạnh ba

điều kiện Tín, Nguyện, Hạnh, mà đối với tất cả hết thảy các kinh luận

Đại Tiểu Thừa, nếu quý vị chẳng tin, chắc chắn là sẽ chẳng đạt được thụ

dụng. Vì thế, một phần tin tưởng chân thành, sẽ được một phần lợi ích; 

mười phần tin tưởng chân thành, sẽ được mười phần lợi ích. Phải biết

những điều do Phật, Bồ Tát nói chính là Thật Tướng của các pháp, là

tướng chân thật của hết thảy các pháp, có mấy ai biết? Nay chúng ta mở

kinh điển ra, vẫn cứ phê phán, phê bình, [vận dụng] cách nghĩ, cách nhìn

của  ta,  còn  làm  gì được  nữa?  Chẳng  có cách  nào!  Cách  nhìn  và cách

nghĩ của  ta đều chẳng  phải là chân  tướng  của  các  pháp,  nhưng  lại  sử

dụng chúng để phê bình chân tướng của các pháp, hết cách! Kinh Phật

thường gọi hạng người ấy là Nhất Xiển Đề (Icchantika). Nhất Xiển Đề

dịch  sang  nghĩa  tiếng  Hán  là “chẳng  có thiện  căn”, do  chẳng  thể tiếp

nhận giáo huấn của thánh nhân, nên chẳng có thiện căn. Vì thế, phần này

là Tín Thành Tựu. 

Trong hàng thứ tư nơi trang tám mươi bảy cũng có mấy câu rất

hay, chúng ta xem từ câu thứ hai:  “Duy Viên sơ tâm, tức liễu chư pháp

 nhất nhất trung thật, đương xứ giai Như. Xứng thử nhi đàm, vô phi viết

 Thị” (Chỉ có bậc sơ tâm trong Viên Giáo hiểu rõ sự chân thật trong mỗi

một pháp, ngay nơi đó đều là Như. Nói tương xứng với điều đó, không

sai, nên gọi là Thị). Trong Đại Thừa Phật pháp, khó có nhất là căn tánh

viên đốn. Căn tánh viên đốn từ đâu mà có? Đương nhiên là phải nói tới

căn bản, tức là nhiều đời nhiều kiếp trong đời quá khứ đã luôn tu học

pháp môn này, đời này gặp được kinh luận viên đốn, vừa tiếp xúc liền

tâm khai ý giải, tự nhiên sanh tâm hoan hỷ. Đó là thiện căn sâu dầy trong

đời quá khứ. Đó là nhân tố cơ bản, nhân tố quan trọng nhất. Kế đó, gặp

được duyên phận viên đốn, gặp giáo học viên đốn, trải qua một thời gian

huân  tập  khá dài,  căn  cơ viên đốn hiện  tiền; do  vậy,  có thể tiếp nhận

 Tập 16

 191

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

pháp môn này. Tình hình như vậy cũng chẳng ít, mà cũng là khá nhiều. 

Trong lịch sử Trung Quốc, khá nhiều vị tổ sư đại đức, nói thật ra, sau khi

đã nghiên cứu kinh giáo bao nhiêu năm, bèn hoát nhiên khai ngộ, nhập

pháp môn này, đó là căn tánh đã chín muồi. Nếu không phải do nguyên

nhân này, sẽ khá khó khăn. 

Có ai chẳng hy vọng chính mình là căn tánh viên đốn? Có thể có

niệm ấy, hễ có ý niệm ấy thì đều là đã có thiện căn trong đời quá khứ. 

Hiện tại, chúng ta chẳng thể Viên, mà cũng chẳng thể Đốn, thì phải đổ

nhiều công sức nơi kinh điển, tăng cường trợ duyên. Có người sau bao

nhiêu năm [dốc sức nơi kinh điển], cũng biến thành [căn tánh viên đốn]

thật  sự, kiến  giải  và tư tưởng viên  dung,  chẳng  còn  chấp  trước  nữa, 

chẳng lo mài chuốt đầu sừng trâu nữa30, tư tưởng đã mở rộng. Tâm khai

ý giải, viên dung xuyên suốt, đều phải cậy vào sự huân tập bằng kinh

giáo Đại Thừa viên đốn. Ở Trung Quốc, những kinh điển phổ biến nhất

là Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, Viên Giác, cũng như kinh Vô

Lượng Thọ của Tịnh Tông chúng ta đều thuộc loại đại pháp viên đốn. 

Bậc sơ tâm trong Viên Giáo đáng quý, vừa tiếp xúc liền hiểu rõ, chẳng

còn hoài nghi, có thể tiếp nhận, dần dần thông hiểu: Hết thảy các pháp, 

không pháp nào chẳng Như. Pháp nào cũng đều Như, pháp nào cũng đều

Thị; tư tưởng và kiến giải hết sức đáng quý. Tuy cách Phật còn rất xa, 

nhưng đã tương ứng với Phật, đã tiếp cận Phật. Sợ là quý vị chẳng chịu

học, chứ càng học sẽ càng tiếp cận, tốc độ tiếp cận lại còn tăng nhanh

hơn. Vì thế, hết sức đáng quý. Khó nhất là kẻ nghi ngờ, lo lắng trùng

trùng, nghe nói như vậy, bèn: “Ta chẳng cho là đúng, kẻ này thuyết pháp

kiểu này, kẻ kia thuyết pháp kiểu nọ”, khó khăn lắm! Người ấy có quá

nhiều chướng ngại! Tôi giới thiệu đơn giản [chữ Như Thị] đến đây! 

Câu kế tiếp là Ngã Văn. Ngã Văn chính là Văn Thành Tựu, không

chỉ là Văn Thành Tựu mà còn biểu thị sư thừa. Giáo học của Phật pháp

và Trung Quốc thời cổ đều coi trọng sư thừa. Không chỉ là Nho Gia, Đạo

Gia, mà những người có nghề khéo trong xã hội, làm thợ nề, làm thợ

mộc trước nay đều có sư thừa. Quý vị theo học với ai? Đều là xuất thân

từ thân phận học trò, đều có thầy, thật sự tiếp nhận sự chỉ dạy của thầy. 

Ý nghĩa này cũng được biểu thị ở đây, câu  “thân thừa hữu tại” (đích

30 Nguyên văn  “toản ngưu giác tiêm” (mài nhọn đầu sừng trâu), đây là một thành

ngữ ngụ ý: Tốn công phí sức tìm tòi, nghiên cứu, rốt cuộc chỉ là chuyện thừa thãi, 

chẳng thể giải quyết vấn đề. Từ ngữ này còn có một ý nghĩa khác là kiến giải hẹp

hòi, chẳng thể mở rộng tầm nhìn. 

 Tập 16

 192

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thân hiện diện tiếp nhận) trong lời chú giải chính là nói về sư thừa. Chữ

Ta (Ngã) trong kinh là tôn giả A Nan tự xưng. Thuở ấy, đức Phật chỉ có

nói kinh; đức Phật nói, chứ chẳng trước tác. Đức Phật chẳng viết một bộ

kinh nào để lại cho đời sau, chẳng có, [kinh] là do đức Phật nói. Ai đã

biên tập, ghi chép thành văn tự để truyền lại cho đời sau? Đó chính là

chuyện của tôn giả A Nan. Vì lẽ đó, Ta là tôn giả A Nan tự xưng.  “Văn” 

(聞) là đích thân nghe đức Phật nói, chẳng phải là nghe nói lại, mà là

chính mình tự nghe đức Phật giảng. Những lời này đều nhằm làm chứng

cho chúng ta, [khiến cho chúng ta] có thể quyết định tin tưởng! 

Câu thứ ba là:

 Nhất thời. 

一時。

Kinh văn mở đầu bằng  “như thị ngã văn, nhất thời Phật tại… (nơi

 nào)” , đây là một trong sáu thứ Thành Tựu, nhằm chứng tín với chúng

ta. Hai chữ Nhất Thời ở trong trang tám mươi chín, nói đến lúc thuyết

kinh. Chúng ta biết: Theo kinh điển ghi chép, tôn giả A Nan đa văn bậc

nhất. Những kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật giảng trong bốn mươi chín

năm, Ngài được nghe toàn bộ, chẳng sót một bộ nào! Theo như kinh nói, 

tôn giả trẻ tuổi nhất trong các anh em họ của đức Phật. Anh em họ của

Phật có tất cả tám người, xếp theo vai vế, Thích Ca Mâu Ni Phật lớn

nhất, A Nan nhỏ nhất. Ngài A Nan hạ sanh nhằm ngày đức Phật thành

đạo, đến hai mươi tuổi mới theo Phật xuất gia, làm thị giả của đức Phật. 

Đức Phật giảng kinh đã hai mươi năm, những kinh đã giảng trước đó, 

Ngài chẳng nghe, vì sao có thể nói “những kinh đã nói trong bốn mươi

chín năm Ngài đều nghe”? Ngài xuất gia, đặt điều kiện cùng Thích Ca

Mâu Ni Phật: “Những kinh Ngài đã giảng trong hai mươi năm trước, xin

giảng  một  lần  cho  con  nghe,  con  mới  theo  Ngài  xuất  gia.  Nếu  Ngài

chẳng giảng cho con nghe, con chẳng theo Ngài xuất gia”. Đức Phật đáp

ứng,  những  kinh đã giảng  trước  kia đều  nói  lại  một  lượt. Đồng  thời, 

những kinh nào đức Phật chưa nói, còn có các học trưởng, tức là trong

số các bạn học có những người thuộc lớp đàn anh, đã nghe, nên cũng nói

lại cho ngài A Nan nghe. Vì thế, đối với các kinh đã giảng trong một đời

đức Phật, ngài A Nan nghe viên mãn nhất. Ngài A Nan trí nhớ tốt nhất, 

gần giống như máy thâu âm, sau khi nghe xong một lần, vĩnh viễn chẳng

quên. Đó là nghe rộng, nhớ dai, là bậc vô cùng hy hữu trong các đệ tử

đức Phật. 

 Tập 16

 193

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Do vậy, sau khi đức Phật diệt độ, các đồng học lo lắng, cả một đời

đức Phật giảng kinh điển nhiều như thế, nếu không lưu truyền hậu thế sẽ

rất đáng tiếc. Vì thế, thỉnh ngài A Nan thăng tòa, trùng tuyên các kinh do

đức Phật đã giảng.  Vừa  giảng,  các đồng  học  ngồi  dưới  bèn  ghi  chép, 

biên tập, chỉnh lý thành sách. Lần kết tập đầu tiên gồm năm trăm vị A La

Hán, năm trăm vị ấy đều là những người đích thân nghe đức Phật thuyết

kinh. Nay ngài A Nan thăng tòa trùng tuyên, lặp lại, năm trăm vị A La

Hán ai nấy đều gật đầu: “A Nan nói không sai, đức Phật dạy như thế” thì

mới có thể ghi lại. Nếu có một vị chẳng đồng ý, câu ấy sẽ không được

ghi chép lại. Không như hiện tại, đa số thông qua là được rồi. Khi kết tập

kinh Phật, nếu một người cảm thấy có vấn đề, câu ấy sẽ không được ghi

chép lại. Nhằm giữ chữ Tín với người đời sau, khiến cho người đời sau

nhận thấy kinh điển có tánh chất đáng tin cậy. Nói cách khác, có tánh

chất đáng tin cậy một trăm phần trăm, chẳng có chút hoài nghi nào. Vì

thế, trong số những vị tham dự kết tập, hễ có một vị phản đối là không

được. Điều  này  cho  thấy  kinh Phật  được  kết  tập  nghiêm  túc,  nghiêm

ngặt. Đức Phật giảng ở chỗ nào? Giảng vào khi nào? Đương nhiên A

Nan cũng biết rất rõ ràng. Vì sao không ghi chép đức Phật vào năm nọ, 

tháng nọ, ngày nọ? Xứ sở được nói rất rõ ràng, chỉ riêng thời gian là mơ

hồ, mông lung, chỉ nói là “một thời”? Thuở ban đầu tôi đọc kinh Phật, 

đối với câu này chẳng phục cho lắm, vì sao chẳng ghi chép rõ ràng? Tuy

thấy trong chú giải của cổ nhân cũng có rất nhiều cách giải thích về hai

chữ này, nói thuở Phật tại thế, Ấn Độ chưa thống nhất. Chưa thống nhất, 

họ là dân tộc sống theo bộ lạc, giống như Trung Quốc vào đời Châu, thời

nhà Châu chưa thống nhất. Thời Châu, có tám trăm chư hầu, tức là hơn

tám trăm quốc gia. Chúng ta đọc Luận Ngữ hoặc đọc Mạnh Tử, [sẽ thấy

nói] một đại quốc có kích thước là một trăm dặm. Tức là kích thước một

trăm dặm thì là đại quốc, tiểu quốc rộng hai, ba mươi dặm, tức là một

thôn làng nhỏ, tù trưởng trong ấy chính là quốc vương, bèn gọi là một

nước. Do vậy, ngôn ngữ không thống nhất, văn tự không thống nhất, đo

lường cũng không thống nhất, lịch pháp cũng không thống nhất. Còn tại

Trung Quốc, đến các đời Hạ, Thương, Châu, lịch pháp đã thống nhất, 

tuy chư hầu địa vị bình đẳng, nhưng trong số các chư hầu, đề cử một vị

đức cao vọng trọng làm lãnh tụ, mọi người dùng lịch pháp của vị ấy, nên

việc này được gọi là  “ban chánh sóc”31. Trước kia, do điều gì mà coi là

31 Chánh Sóc (正朔): Chánh có nghĩa là khởi đầu của một năm, Sóc là ngày đầu tiên

 Tập 16

 194

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

quy phụ (歸附) ta? Quý vị dùng lịch pháp của ta, tức là thuộc quốc của

ta. Tại Ấn Độ chẳng giống như vậy! Lịch pháp tại Ấn Độ rất loạn; vì

vậy,  ghi  chép năm,  tháng,  ngày,  giờ đích  xác  là rất  bất  tiện.  Mỗi  tiểu

quốc gia đều có lịch pháp khác biệt. Đó là một nguyên nhân. Nguyên

nhân này, nói thật ra là nói theo mặt Sự, vẫn y như cũ rất khó khiến cho

người khác tùng phục. 

Cuối cùng, chúng ta xét theo Lý để nói thì sẽ là chánh xác. Nói

theo Lý chính là mấy câu cuối trong đoạn chú giải này, trang tám mươi

chín, hàng thứ hai đếm từ dưới lên, chúng ta xem từ chỗ đó:  “Đản thị

 chúng sanh cơ thục, Phật ưng thuyết kinh, cơ ứng hợp nhất chi thời, diệc

 thị Đế Trí hợp nhất thời dã, cố vân nhất thời” (Chỉ vì căn cơ của chúng

sanh chín muồi, Phật phải nên nói kinh. Lúc cơ ứng (cảm và ứng) hợp

nhất,  cũng  chính  là lúc Đế và Trí hợp  nhất,  nên  nói  là “nhất  thời”). 

Chúng ta thấy cách nói này chẳng có vấn đề, cách nói này hết sức chánh

xác. Cơ duyên của chúng sanh chín muồi, đức Phật thuyết pháp lúc đó là

vừa khéo. Cơ duyên chín muồi, người ấy có thể tiếp nhận, nghe rồi sẽ

khai ngộ, sẽ chứng quả. Duyên chẳng chín muồi, quý vị nói cho người

ấy nghe vô ích, dẫu người ấy có thể tin tưởng, lý giải, nhưng chẳng chịu

tu  hành, cảm  thấy  chuyện  này  vẫn  chẳng  cần  thiết,  duyên  chưa  chín

muồi  mà!  Vì thế, đây  là lúc  “thầy  trò đạo  hợp,  cảm ứng  đạo  giao” , 

chúng sanh có cảm, Phật bèn ứng, cách nói này rất viên mãn. Đồng thời, 

quan niệm thời gian là giả, chẳng thật, nó là một khái niệm trừu tượng, 

tuyệt đối chẳng phải là thật thể. Chúng ta ở trên địa cầu nẩy sanh quan

niệm thời gian vì địa cầu tự xoay quanh nó một vòng, một mặt hướng về

mặt trời, mặt kia ngược hướng mặt trời, một ngày một đêm là như vậy

đó. Từ quan niệm ấy mà nẩy sanh quan niệm thời gian. Nếu chúng ta rời

khỏi địa cầu, hiện tượng ấy chẳng còn, quan niệm thời gian cũng chẳng

còn.  Vì thế,  người  hiện  thời  bay  lên  vũ trụ,  thì trong  vũ trụ chẳng  có

quan niệm thời gian. 

Đồng thời, trong mỗi tinh cầu, nếu nẩy sanh quan niệm giống như

quan niệm thời gian [của chúng ta trên địa cầu] thì thời gian sẽ dài ngắn

trong một tháng. Hiểu theo nghĩa hẹp, Chánh Sóc chính là ngày mồng  Một tháng

Giêng. Để định ra chánh xác ngày này, phải thông qua việc quan trắc thiên văn kỹ

lưỡng, chỉ có giới cầm quyền mới có đủ nhân lực và tài lực tiến hành. Việc này được

coi là “giao tiếp với thượng thiên để thấu hiểu thiên ý”, nên chỉ có nhà vua mới có

quyền ban hành lịch pháp. Cho mãi đến đời Thanh, nếu người nào tự tiện quan sát

thiên  văn  mà  không  phải  là  quan  chức  của  Khâm  Thiên  Giám  sẽ  bị  kết  tội  phản

nghịch. 

 Tập 16

 195

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

khác nhau. Như mặt trăng tự xoay chuyển quanh nó một vòng thì thời

gian ấy bằng với thời gian mặt trăng xoay quanh địa cầu một vòng. Vì

thế, một ngày trên mặt trăng trên thực tế là một tháng, tức là một ngày

đêm [trên mặt trăng] có độ dài bằng một tháng [trên trái đất]. Tốc độ tự

xoay của mỗi tinh cầu cũng khác nhau. Ngay trên địa cầu, trong quan

niệm thời gian, chúng ta nói cứ một ban ngày và một ban đêm là một

ngày đêm thì thời gian một ngày đêm cũng chẳng giống nhau, vì sao? 

Quý vị đến Nam Cực hoặc Bắc Cực, nửa năm có mặt trời, nửa năm tối

đen, như vậy thì tại Nam Cực và Bắc Cực, một ngày đêm là một năm! 

Đó là chúng  ta ở ngay  trên địa  cầu,  chẳng  rời  khỏi địa  cầu, mà quan

niệm thời gian đã khác nhau, chẳng giống nhau. Nếu nhận định ban ngày

và ban đêm như vậy thì chênh lệch quá lớn. Hiện thời, do giao thông

phát triển, chẳng giống như trước đây. Do giao thông phát triển, trong

một thời gian rất ngắn, chúng ta có thể đi khắp địa cầu một vòng. Hiện

thời, mọi người đều biết tại mỗi địa phương có thời gian khác nhau, còn

có quan niệm thời sai (Jet lag, desynchronosis). Trước đây, chẳng ai biết

thời sai là gì, làm sao có chuyện lệch giờ cho được? Hiện thời biết có

chuyện lệch giờ, xác thực là có. Nhưng chuyện này cũng chẳng thật, đều

nẩy sanh từ quan niệm trừu tượng, có chuyện này, nhưng chẳng phải là

sự thật, chẳng chân thật. 

Vì vậy, nếu nói thật sự,  “nhất thời”  chính là chúng ta và chư Phật, 

Bồ Tát cảm ứng đạo giao, nhất tâm. Nhất là thật, nhất tâm là năng cảm, 

Nhất Chân là năng ứng, cảm ứng đạo giao. Vì thế, khi Trí Giả đại sư đọc

kinh Pháp Hoa đến phẩm Dược Vương Bồ Tát, lão nhân gia liền nhập

Định. Trong Định, Ngài đến núi Linh Thứu, Thích Ca Mâu Ni Phật vẫn

đang giảng kinh Pháp Hoa tại đó, Ngài còn nghe một buổi. Trở về, xuất

Định, bảo mọi người, hội Linh Sơn nay vẫn chưa tan, vẫn chưa giải tán. 

Chuyện này đã được các khoa học gia hiện thời chứng thực. Nếu có thể

ngược dòng thời gian, quá khứ thảy đều tồn tại. Vì lẽ đó, người thật sự

đắc Định có thể đến đời quá khứ, cũng có thể tiến nhập đời tương lai. 

Quá khứ, vị lai người ấy đều biết, cớ sao biết? Xác thực chẳng giả! Sở

dĩ, chúng ta không thấy quá khứ, càng chẳng thấy được tương lai, giống

như chúng ta xem phim là nhìn vào màn bạc. [Hình ảnh được chiếu trên]

màn bạc là từng cảnh một qua đi, hễ cảnh [vừa được chiếu] rất gần thì

còn có chút ấn tượng, hễ xa thì ấn tượng bèn mơ hồ, còn vị lai thì hoàn

toàn chưa biết. Người có công phu định lực chẳng cần nhìn vào màn bạc, 

họ nhìn vào phim, vừa nhìn vào phim ảnh thì trước sau đều trông thấy, 

thấy toàn bộ. Tình hình từa tựa như vậy đó! 

 Tập 16

 196

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Do đó, trong kinh dùng chữ  “nhất thời”  là sống động, hoạt bát. 

Công phu của chúng ta nếu đạt đến mức độ kha khá thì bất luận pháp hội

nào của chư Phật, Bồ Tát, chúng ta đều có cơ duyên tham gia. Nếu nói

nhất định là năm, tháng, ngày nào đó, đã qua rồi thì làm sao chúng ta có

thể tham  gia?  Như Trí  Giả đại sư  tham  gia một hội  Pháp  Hoa  tại  núi

Linh Thứu, Trí Giả đại sư cách Thích Ca Mâu Ni Phật gần như một ngàn

năm trăm năm, pháp hội vào một ngàn năm trăm năm trước thì làm sao

quý vị có thể tham gia? Có thể tham gia là nhờ vào công phu định lực. 

Giống như bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ ở trong Thiền Định rất

sâu, có thể tham dự pháp hội Hoa Nghiêm của Thích Ca Mâu Ni Phật. 

Vì thế, đắc Định thì giới hạn không  gian và thời gian bị phá vỡ.  Nay

chúng ta nói là “không gian bốn chiều”. Không gian bốn chiều là do kể

thêm thời gian. Dùng điều này bèn có thể giải thích Phật pháp, rốt cuộc

Phật pháp là không gian mấy chiều? Vô hạn chiều! Chúng ta thấy điều

này chẳng thể nghĩ bàn! 

Chữ kế tiếp là:

 Phật. 

佛。

Phật là người thuyết pháp, nên đề mục của phần này là Minh Hóa

Chủ (nói về người giáo hóa) trong trang chín mươi. Minh (明) là nói rõ

vị chủ trì việc giáo hóa, tức là thầy. Ở đây, chữ Phật chỉ Bổn Sư Thích

Ca Mâu Ni Phật. Trong phần trước, đã thưa rõ cùng chư vị: Đức hiệu

của Phật chính là mục tiêu và tông chỉ giáo học. Chư Phật, Bồ Tát đều

chẳng có danh hiệu. Danh hiệu vì căn cơ của chúng sanh mà kiến lập, 

chẳng phải do chính mình nghĩ nên đặt tên là gì, mà vì căn cơ của chúng

sanh. Từ chỗ này, chúng ta khẳng định, nhận thức: Phật giáo tuyệt đối

chẳng phải là tôn giáo. Phật Giáo là nền giáo dục của Thích Ca Mâu Ni

Phật. Chúng ta gọi Thích Ca Mâu Ni Phật là Bổn Sư. Bổn Sư là vị thầy

căn bản, là vị thầy sáng lập giáo, là vị thầy khởi xướng giáo dục. Giống

như người đọc sách thuở xưa tại Trung Quốc tôn xưng Khổng lão phu tử

là Đại Thành Chí Thánh Tiên Sư (大成至聖先師). Nói tới Tiên Sư tức là

nói tới Khổng lão phu tử. Tiếp nhận sự giáo dục của đức Phật, chúng ta

gọi Thích Ca Mâu Ni Phật là Bổn Sư, chúng ta xưng là đệ tử, đệ tử là

học trò. Vì thế, mối quan hệ giữa chúng ta và Thích Ca Mâu Ni Phật là

quan hệ thầy trò, phải hiểu rõ điều này. Tất cả các vị Bồ Tát là lớp đàn

anh của chúng ta, Bồ Tát đều là học trò của Phật, là học trò khóa đầu. 

 Tập 16

 197

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Chúng ta là học trò lớp sau. Chúng ta và các vị Bồ Tát là bạn học khóa

trước khóa sau, cùng một thầy, phải hiểu rõ mối quan hệ này! 

Nay chúng ta thấy người xuất gia bèn gọi họ là Hòa Thượng, nói

thật ra, [xưng hô như thế] rất cung kính, nhưng là cung kính quá lố, đã

gọi sai rồi! Danh xưng Hòa Thượng chớ nên gọi tùy tiện, thông thường

gọi là Pháp Sư thì được. Hòa Thượng (Upādhyāya) là gì? Vị thầy trực

tiếp chỉ dạy chúng ta bèn gọi là Hòa Thượng. Hòa Thượng là tiếng Phạn, 

dịch sang nghĩa tiếng Hán, sẽ giống như vị  “chỉ đạo giáo thụ” (giáo sư

hướng  dẫn)  trong  trường Đại  Học  hiện  thời.  Ngài  có quan  hệ hết  sức

chặt chẽ với ta, thật sự phụ trách nhiệm vụ dạy bảo chúng ta thì ta mới

gọi Ngài là Hòa Thượng. Giống như trong một ngôi trường, trong trường

học có rất nhiều thầy, mấy trăm vị thầy, nhưng người mà ta thật sự theo

học chỉ có mấy vị. Nhưng những vị khác đều là thầy trong nhà trường, 

chúng ta đều phải tôn trọng họ, còn vị thầy trực tiếp dạy bảo thì khác. Vì

thế, xưng hô trong Phật môn có Hòa Thượng, có A Xà Lê. Hòa Thượng

là người trực  tiếp dạy  bảo,  chỉ dạy  chúng ta, đảm  nhiệm  việc  dạy  dỗ. 


Trước kia, một ngôi chùa là một trường học, tức ngôi trường Phật giáo, 

Hòa Thượng giống như Hiệu Trưởng hiện thời, vị ấy chịu trách nhiệm

toàn thể việc giáo dục [trong nhà trường]. A Xà Lê (Ācārya) giống như

giáo viên, giáo viên là người chấp hành nhiệm vụ dạy học. Quy hoạch, 

thiết kế, ấn định phương châm giáo học là do vị hiệu trưởng, ai dạy quý

vị? Hiệu trưởng dạy! Những người khác giúp đỡ hiệu trưởng, chấp hành

kế hoạch giáo dục của vị ấy mà thôi. Vì thế, Hòa Thượng chỉ có một, 

không có nhiều như vậy. Nay chúng ta thấy những người cạo đầu đều

kêu  là hòa  thượng, như  vậy là không đúng! Đó là kiến  thức Phật học

thông thường chúng ta phải biết. Nhìn từ cách xưng hô này, ta thấy trong

tôn giáo không có kiểu xưng hô ấy, chẳng có quan hệ ấy, Phật giáo đích

xác là giáo dục, là giáo học. Chúng ta phải nhận biết rõ rệt thì mới có thể

thật sự đạt được lợi ích nơi Phật pháp. 

Ở đây, Phật là Chủ Thành Tựu. Trong pháp hội này, vị giảng kinh, 

thuyết pháp, giáo học là Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, cũng chính là vị

mà nay ta gọi là “người chủ giảng”. 

 Tại Vương Xá thành Kỳ Xà Quật sơn trung. 

在王舍城耆闍崛山中。

 (Tại thành Vương Xá, trong núi Kỳ Xà Quật). 

Đây là xứ sở. Kinh thường dùng chữ Tại (在), chẳng dùng chữ Trụ

 Tập 16

 198

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

(住). Trụ và Tại có sai biệt. Ở đây, phần chú giải giảng:  “Tạm thời viết

 Tại, cửu đình viết Trụ” (Tạm thời thì là Tại, dừng lại lâu ở nơi nào thì

gọi là Trụ). Kinh Phật luôn nói đức Phật ở tại một nơi nào đó, chẳng nói

đức Phật trụ tại chỗ nào đó. Nếu nói đức Phật trụ thì chẳng thể nói là

xuất gia. Vì sao? Trụ thì nhất định có nhà. Nhà quý vị trụ ở chỗ nào? 

Ngài xuất gia, chẳng có nhà, không có chỗ nào là nhà để trụ. Không có

chỗ trụ, nay quý vị ở chỗ nào? Tại và Trụ sai khác, chẳng giống nhau. 

Hễ xuất gia thì tận hư không khắp pháp giới đều là nhà của chúng ta, 

ngôi nhà ấy quá lớn. Vì thế, khi ấy, chẳng thể nói là Trụ, quý vị ở tại chỗ

nào? Xưa kia, hoàng đế lấy cả nước làm một nhà, quốc gia: Quốc là nhà

của vua. Hoàng đế ở chỗ nào đó, không nói là Trụ, mà gọi là  “hành tại” 

(行在), [ngụ ý] nay vua đang đi đến nơi nào; vì sao? Vua chẳng rời khỏi

nhà. Ví như nói quý vị đang ở trong nhà, từ phòng này sang phòng khác, 

quý vị trụ ở chỗ nào? Chẳng thể nói là Trụ, [mà phải nói là] quý vị đang

ở tại nơi đâu? Tôi ở trong phòng, tôi ở tại phòng khách, tôi ở trong bếp, 

dùng chữ Tại, chẳng thể nói tôi trụ phòng khách, tôi trụ trong bếp, chẳng

thể nói theo kiểu đó. Hoàng đế lấy cả nước làm nhà, sẽ chẳng thể nói trụ

trong địa phương nào, mà nói là ở tại địa phương nào. Phật coi tận hư

không khắp pháp giới là nhà, đương nhiên càng chẳng thể nói “trụ ở nơi

đâu”. Chúng ta phải biết ý nghĩa được bao hàm trong các văn tự này. 

Phải biết đức Phật giảng kinh này tại núi Linh Thứu, chỗ này chúng tôi

cũng không cần phải nói nhiều, phần chú giải cũng giảng rất rõ ràng. 

Cuối phần chú giải có mấy câu, chúng ta đọc một lượt, những câu

ấy rất đáng cho chúng ta tham khảo. Xem trang chín mươi hai, xem từ

câu thứ hai nơi dòng thứ năm đếm từ dưới lên:  “Phàm thánh các các

 hữu năng trụ chi pháp” (Phàm thánh mỗi vị đều có pháp để có thể trụ). 

Đây là nói tới Tại và Trụ. Đối với phàm phu và thánh nhân, Trụ là tâm

quý vị an trụ ở nơi đâu? Tâm quý vị trụ ở chỗ nào?  “Thả như tỳ-kheo tu

 Giới, Định, Huệ, nãi dĩ Thiên, Phạm, Thánh Trụ, trụ ư phòng xá. Nhược

 phá giới, tắc dĩ địa ngục, súc sanh, trụ ư phòng xá” (Lại như tỳ-kheo tu

Giới, Định,  Huệ,  bèn  dùng  Thiên  Trụ,  Phạm  Trụ,  Thánh  Trụ để làm

phòng  nhà mà trụ. Nếu  phá giới,  bèn dùng địa ngục, súc  sanh để làm

phòng nhà mà trụ).  “Phòng xá” ở đây là nói tỷ dụ, chẳng phải là thật. Ở

đây, chúng ta phải lưu ý, phải kiểm điểm, phải phản tỉnh, rốt cuộc tâm

chúng  ta đang  trụ ở nơi đâu?  Nói  “trụ ở nơi  đâu” ,  tức  là tâm quý  vị

thường ghi nhớ, vương vấn điều gì thì tâm quý vị trụ ở nơi đó. Nếu tâm

quý vị niệm niệm đều là Giới, Định, Huệ, tốt lắm! Quý vị trụ trong Phật

pháp. Siêng tu Giới, Định, Huệ, đoạn diệt tham, sân, si, tốt lắm! Nếu tâm

 Tập 16

 199

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

quý vị niệm niệm đều là tham, sân, si, vậy là quý vị trụ nơi tham, sân, si. 

Trụ trong Giới, Định, Huệ, quả báo là người, trời. Nếu trong tâm suốt

ngày từ sáng đến tối đều nghĩ đến tham, sân, si, quả báo là trong tam đồ, 

tức là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Tâm quý vị tưởng gì, liền biến thành

thứ đó. Sức tưởng càng mạnh thì chuyển biến càng mau!  “Như năng tu

 Nhất  Tâm  Tam  Quán,  tắc  sở trụ xứ tức  Không,  Giả,  Trung,  khởi  phi

 Lăng Nghiêm vi năng trụ pháp” (Nếu có thể tu Nhất Tâm Tam Quán thì

nơi để trụ chính là Không, Giả, Trung, há chẳng phải là pháp để trụ trong

Lăng Nghiêm ư). Đây là nói tới Đại Thừa Bồ Tát trụ, trụ trong Tam Chỉ

Tam Quán, còn trời, người, Tiểu Thừa trụ trong Giới, Định, Huệ.  “Sơ

 tâm thượng nhĩ, như hà Quả Phật? Duy luận thân trụ, suy chi, nhược

 ngã sài năng tinh trì Phật hiệu, chuyên tu tịnh nghiệp, đương xứ vô phi

 Cực  Lạc  Tịnh  Độ hỹ” (Sơ tâm  mà còn  như thế,  huống  hồ vị Phật  đã

chứng quả giác? Chỉ luận về thân trụ, suy ra, nếu bọn ta có thể trì Phật

hiệu chuyên ròng, chuyên tu tịnh nghiệp, ở ngay nơi đây thì không đâu

chẳng phải là Cực Lạc Tịnh Độ vậy). Câu cuối cùng quan trọng. Hiểu

đạo lý ấy, trong tâm chúng ta suốt ngày từ sáng đến tối nhớ Phật, niệm

Phật, chúng ta trụ ở nơi đâu? Chúng ta trụ trong thế giới Cực Lạc. Một

người tuy chưa đến thế giới Cực Lạc, nhưng tâm đã trụ trong thế giới

Cực Lạc; do tâm đã trụ trong thế giới Cực Lạc, lẽ nào chẳng sanh về thế

giới Cực Lạc? Điều này rất quan trọng! Vì lẽ đó, ngàn vạn phần đừng

vướng mắc hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian. 

Chính tôi trong mười năm gần đây, nói thật ra, thường rong ruổi

bên ngoài, đối với sự tu học của chính mình có lợi ích rất lớn, lợi ích ở

chỗ nào? Không có trụ xứ! Ở chỗ này hai tháng, lại vội vàng thu thập

hành lý để ra đi. Ở Đài Loan lâu nhất là hai tháng, ở lâu nhất hai tháng

lại ra đi, chẳng có trụ xứ. Ở Mỹ, chúng tôi thường đi mười mấy nơi để

giảng kinh, đi khắp Đông, Nam, Tây, Bắc nước Mỹ. Ở Mỹ, chúng ta có

mười một Tịnh Tông Học Hội, tại mỗi hội, tôi đều phải đến đó, giảng

pháp môn Tịnh Độ cho họ. Hiện thời, có quá nhiều chỗ, nếu nói mỗi chỗ

đều phải đến giảng một lần mỗi năm, bình quân mỗi chỗ ở lại mười ngày

thì một năm ba trăm sáu mươi ngày chẳng đủ! Vì thế, hiện thời có rất

nhiều nơi, ba năm mới đến phiên giảng một lần, đến ở đó một tháng, mỗi

chỗ ở một tháng, cứ ba năm đến lượt tới đó một lần. Trong mười mấy

năm ấy, quan niệm về Trụ chẳng có, quan niệm Nhà cũng không có, nhà

ở chỗ nào? Chẳng có! Sau hai hôm lại phải đi rồi, đều là đang du hành. 

Vì thế, đến thế giới Sa Bà để du hành. Quê nhà ở nơi đâu? Quê nhà bên

thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc vẫn chưa phải là quê nhà. Vì sao? 

 Tập 16

 200

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Đã tới thế giới Cực Lạc,  lại  du  hành đến mười  phương thế giới,  vĩnh

viễn chẳng trụ, vĩnh viễn chẳng có trụ xứ. Đã tới Tây Phương Cực Lạc

thế giới, xác thực là trong tận hư không khắp pháp giới du hành không

ngừng,  xóa  sạch  quan  niệm  về Trụ.  Quan  niệm ấy  là phiền  não, chấp

trước một nơi: Nơi này là nhà của ta, nẩy sanh cảm tình đối với nó, nẩy

sanh tham luyến, đều gây trở ngại rất lớn đối với sự giải thoát của quý

vị. Mỗi ngày đều du hành bên ngoài, quả thật có lợi ích rất to. Điều quan

trọng nhất là tâm địa an trụ, trong mười hai thời, chẳng lìa khỏi danh

hiệu, thời thời khắc khắc nghĩ tới y báo và chánh báo trang nghiêm trong

thế giới Tây Phương. Đó là điều tốt đẹp. 

Lại xem câu kế tiếp là Chúng Thành Tựu trong trang chín mươi

lăm. 

 Dữ đại tỳ-kheo chúng. 

與大比丘眾。

 (Cùng với các vị đại tỳ-kheo). 

Tôi chẳng cần giải thích núi Linh Thứu. Thành Vương Xá lẫn núi

Linh Thứu đều chẳng cần giải thích. Trong trang chín mươi lăm, đối với

câu  “dữ đại  tỳ-kheo  chúng” , chúng  ta  xem phần giải  thích.  Chúng  ta

phải đặc biệt lưu ý đoạn này, nghiêm túc học tập.  “Dữ giả, cộng nghĩa” 

(Dữ có nghĩa là cùng), cùng ở chung với mọi người.  “Nhất xứ” , đây là

xứ sở, cùng một nơi chốn.  “Nhất thời”  là cùng một thời gian, chẳng phải

là trước sau sai biệt, mà là cùng một thời gian.  “Nhất tâm, nhất giới” , 

nhất tâm là kiến hòa đồng giải, mọi người trong đạo tràng này cùng nhau

tu  tập  một pháp môn.  Ví như đạo  tràng  này  tu  pháp  môn Niệm Phật, 

chúng ta căn cứ vào kinh Vô Lượng Thọ. Tuy Tịnh Độ là năm kinh một

luận, nếu ở chỗ này, chúng tôi căn cứ trên kinh Vô Lượng Thọ, kẻ khác

y cứ kinh Quán Vô Lượng Thọ, sẽ thành tranh cãi, cùng là pháp môn

Tịnh Độ mà cũng không xong! Tịnh Độ năm kinh một luận, do có sáu bộ

kinh luận, sẽ mở thành sáu đạo tràng, sáu đạo tràng ấy chẳng thể cùng

gộp lại. Hễ gộp chung lại sẽ tranh cãi, vì sao? Kiến giải khác nhau, sẽ có

tranh luận. Quyết định là nương theo một bộ, kiến giải mới giống nhau, 

mọi người chẳng bàn ra tán vào, cùng nhau đều phải tuân thủ. Cho nên, 

cùng là tu Tịnh Độ đạo tràng, đạo tràng này của tôi nương vào kinh Vô

Lượng  Thọ, đạo  tràng  của người khác  nương  vào  kinh  A  Di  Đà, đạo

tràng nọ nương theo kinh Quán Vô Lượng Thọ, có thể được, đều có thể

thành tựu. Thành tựu chẳng có cao thấp, quyết định là bình đẳng, nhưng

 Tập 16

 201

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chẳng thể hợp lại cùng một chỗ. Hễ hợp lại, chắc chắc có rắc rối! Nếu

người này niệm Phật, người kia tham Thiền, người nọ niệm chú, phiền

phức còn lớn hơn nữa, chắc chắn là chẳng thể thành tựu. Chư vị đồng tu

phải biết điều này! 

Trung Quốc từ xưa tới nay, mỗi đạo tràng đều có học phong và

đạo phong của đạo tràng ấy, nên họ đều có thành tựu. Học phong là kinh

luận để căn cứ, đạo phong là phương pháp tu hành, ắt phải là hoàn toàn

giống nhau thì mới thật sự là chí đồng đạo hợp, mới là “hảo đồng tham”, 

tức là đồng tham đạo hữu tốt đẹp. Nay đối với hoàn cảnh tu học, khó

nhất là tìm không ra một nơi chốn như vậy, chính mình mong tìm được

một đạo tràng tu học chẳng dễ dàng tìm được. Tuy có nhiều đạo tràng, 

nhưng nếu nói đến đạo phong và học phong thì đều không có. Hiện tại

có nhiều đạo tràng, chúng ta thấy rất nhiều người trụ, nhưng mạnh ai nấy

tu, mọi người cùng tu là khi nào? Là hai thời công khóa sớm tối. Hai

thời công khóa qua quít, không quan tâm, nói thật ra, hầu như chẳng có

mảy may gì liên quan đến sự tu học! Vì thế, trong đạo tràng có lắm ý

kiến, thậm chí rất nhiều phe phái! Mấy người một phái, lôi kéo mấy tín

đồ theo phe của họ, đôi bên tranh chấp với nhau, kèn cựa lẫn nhau, đấu

tranh kiên cố! Chỗ như vậy chẳng gọi là đạo tràng! Nếu gọi là đạo tràng, 

đấu  qua đấu  lại đều  là ba ác  đạo, [nơi đó]  là đạo  tràng  tu  ba ác  đạo, 

chẳng phải là đạo tràng của Phật, Bồ Tát. Tu gì ở nơi đó? Tu tham, sân, 

si, quả báo trong tương lai là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, lầm lẫn đặc

biệt to tát! 

Nhất tâm, nhất giới, giới là quy luật sinh hoạt, thảy đều phải tuân

thủ quy phạm sinh hoạt.  “Nhất đạo, nhất kiến, nhất giải thoát” (Cùng

một đạo, một kiến giải, một vị giải thoát), đó là nói đến phương pháp. 

Kiến là lý luận; lý luận, kiến giải, giải thoát là tự tại. Chữ  “đẳng”  có

nghĩa là còn nhiều nữa, chỉ nêu đại lược mấy thứ.  “Giai nhất” (Đều là

một), thảy đều phải tuân thủ.  “Cố danh Cộng dã” (Nên gọi là Cùng), 

như vậy thì mới gọi là Cộng. Đức Phật chế định giới điều cơ bản cho

chúng ta, giới điều cơ bản để đại chúng cùng ở chung với nhau là Lục

Hòa  Kính. Ngũ Giới,  Thập  Giới,  Sa  Di  Giới,  Tỳ Kheo  Giới  do chính

mình tuân thủ, chẳng phải là đòi hỏi mọi người phải tuân thủ, mà là bản

thân mỗi cá nhân phải dùng những giới điều ấy để ràng buộc (kiềm chế)

chính mình. Giới điều cơ bản để đại chúng ở chung với nhau là Lục Hòa

Kính. Bốn người cùng tu với nhau, từ bốn người trở lên, có thể tu Lục

Hòa Kính, bèn gọi là Tăng Đoàn. Vì thế, Tăng đoàn là đoàn thể cộng trụ

của đệ tử Phật. Đoàn thể như vậy, mười phương chư Phật hộ niệm, hết

 Tập 16

 202

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thảy long thiên hộ pháp quỷ thần đều ủng hộ. Vì sao? Đó là đạo tràng

danh phù hợp thật, là đạo tràng của Phật, Bồ Tát, chí tôn, chí quý, tột bậc

tôn quý trong hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian. Vì thế, tội lỗi

phá hoại Tăng đoàn ấy là A Tỳ địa ngục. 

Nhưng trong hiện tại, hai người ở chung, ý kiến cũng khác nhau. 

Bốn người ở chung với nhau, ý kiến, kiến giải giống nhau, tôi học Phật

nhiều năm như vậy mà chưa hề thấy. Trung Quốc, ngoại quốc cho mãi

tới bây giờ chưa hề thấy. Chẳng có Tăng đoàn Lục Hòa Kính, đáng chán

quá! Nói thật thà, nếu Đài Loan xuất hiện một Tăng đoàn Lục Hòa Kính, 

đảo báu này có phước, vì sao? Chư Phật, Bồ Tát hộ niệm, long thiên hộ

trì, cuộc đất này chắc chắn chẳng gặp nạn. Vì sao chẳng thể tu Lục Hòa

Kính? Do không chịu buông lợi ích của chính mình xuống, vì tự tư tự

lợi, chẳng có cách nào nữa! Tìm được bốn người thật sự có thể buông tự

tư tự lợi xuống, chúng ta vì hai ngàn vạn đồng bào cầu phước, chẳng có

ai phát tâm như vậy, thế mà vẫn nói  “phát Bồ Đề tâm, chúng sanh vô

 biên thệ nguyện  độ”. Độ ngoài  miệng, trong tâm  chẳng độ! Khó lắm! 

Thật sự là khó, mấy ai chịu phát tâm? Do đó, Lục Hòa Kính là giới điều

cơ bản. Đệ tử thật sự của Phật mà chẳng thể giữ Lục Hòa Kính, nói thật

thà, sẽ chẳng phải là đệ tử Phật. Tự xưng là đệ tử Phật, quý vị tự xưng, 

Phật,  Bồ Tát chẳng  thừa  nhận,  long  thiên  quỷ thần  cũng chẳng thừa

nhận. Chúng ta phải đặc biệt chú ý chuyện này. 

Trong Lục Hòa Kính, quan trọng nhất là hai điều đầu tiên. Điều

thứ nhất là kiến giải, tư tưởng phải giống nhau, thật sự là chí đồng đạo

hợp. Thứ hai là Giới Hòa Đồng Tu, tức là cuộc sống có trật tự, có khuôn

khổ. Mọi người ở chung với nhau phải có quy củ. Quy củ ấy có thể do

chính mình ước định, Phật môn gọi [quy củ ấy] là Thanh Quy. Thanh

Quy là giới luật hiện đại hóa, là giới luật được bản địa hóa, trong lúc

này, tại cơ sở, nơi chốn của chúng ta, sống trong hoàn cảnh này, chúng

ta hãy nên thực hiện như thế nào? Bản địa hóa tinh thần và nguyên tắc

do đức Phật đã dạy, chính là đối với chi tiết thực hiện như thế nào thì

chúng ta có thể tu chỉnh, ước định, sau khi đã tu chỉnh xong, mọi người

phải  tuân  thủ. Vì vậy,  mỗi  tự miếu  có quy  củ của  riêng  tự miếu ấy. 

 “Thường trụ công ước”  thì phải là bản địa hóa, hiện đại hóa Thanh Quy, 

nhưng đều tuân thủ tinh thần giới luật. 

 “Thân đồng trụ” : Đồng trụ thì mỗi người một liêu phòng chẳng

gọi là đồng trụ. Mỗi người một căn phòng chẳng gọi là đồng trụ. Đồng

trụ là gì? Giống như phòng ngủ tập thể trong quân đội, đó là đồng trụ. 

Mỗi người ngủ một phòng, tu hành rất khó thành tựu, vì sao? Phiền não

 Tập 16

 203

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tập khí của chúng ta hết sức nặng, lúc đông người, sẽ thấy chúng ta rất

quy củ, ngon lành lắm! Nhưng khi chẳng ai nhìn tới, sẽ buông lung, tật

xấu lộ ra hết, đâu có ai thấy! Tối ngủ chung một phòng tập thể, vẫn là

thấy rõ mồn một, quý vị ngủ nghê cũng giữ đúng quy củ, thật thà, chẳng

thể loạn động, nên có thể thu được hiệu quả. Vì thế, quân đội nhất định

phải ngủ trong phòng ngủ tập thể. Chẳng ngủ trong phòng tập thể, sẽ tạo

phản. Trong quân đội, cứ một ban là một đơn vị, mười mấy người ngủ

chung một phòng tập thể, do ban trưởng cầm đầu, họ sẽ chẳng thể tạo

phản. Học trò, giống như chúng tôi đi học trước đây, trong thời Kháng

Chiến chúng tôi đều ngủ trong phòng tập thể, do một thầy cai quản, dễ

cai quản. Mỗi người một phòng thì có thể quậy phá. Người xuất gia cũng

là như thế, mỗi người một phòng tuyệt đối sẽ chẳng thể tu đạo thành tựu, 

trước mặt người khác là một kiểu, sau lưng lại là một kiểu khác! Vì thế, 

đạo  tràng  tại Đại  Lục  xưa  kia đều  là phòng  ngủ tập  thể,  chẳng  ngăn

thành phòng riêng. Ngăn thành phòng riêng dành cho người tu hành đã

lâu, từ sáu mươi tuổi trở lên, hành động chậm chạp, động tác khá chậm, 

không theo kịp đại chúng, người như vậy có thể ngủ một phòng riêng. 

Còn có các chấp sự về hưu, đã phục vụ thường trụ rất nhiều năm, như

các vị Phương Trượng, Trụ Trì, Đương Gia Sư, Tri Khách Sư, do phải

có trách nhiệm nên họ có phòng riêng. Thanh chúng (đại chúng thanh tu)

đều phải ngủ trong phòng tập thể. Thanh chúng là người tu hành chân

chánh. Đồng Trụ có ý nghĩa này. Nếu chẳng hiểu rõ ràng, sẽ thường làm

sai. Hiện thời, chùa miếu có tiền, xây thật lớn, trong đó có rất nhiều liêu

phòng, mỗi phòng đều có phòng vệ sinh riêng, có phòng phụ, mỗi người

ở một căn, mong vãng sanh rất khó, rất không dễ dàng! Nếu muốn đắc

Định, khó lắm! Thành tựu tam-muội rất khó khăn, tôi nói thật đấy! Cuộc

sống như vậy mà có thể thành tựu thì chính là Phật, Bồ Tát tái lai, chẳng

phải là lũ phàm phu chúng ta mà hòng tu thành, phải là Phật, Bồ Tát tái

lai.  “Khẩu vô tránh” , mọi người ở chung với nhau quyết định chẳng

tranh cãi.  “Ý đồng duyệt” , pháp hỷ sung mãn.  “Lợi đồng quân” , tứ sự

cúng dường mọi người đều bình đẳng, rất khó thực hiện. A! Chúng ta tan

học! 

 Tập 17

Xin mở kinh bổn, trang chín mươi tám, hàng thứ hai đếm từ dưới

lên. 

 Tập 17

 204

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Thiên nhị bách ngũ thập nhân câu. 

千二百五十人俱。

 (Một ngàn hai trăm năm mươi người nhóm họp). 

Đây  là  Chúng  Thành  Tựu.  Trong  phần  trước  đã  giới  thiệu  thời

gian, xứ sở, và vị chủ giảng của pháp hội này; ở đây, giới thiệu thính

chúng. Một ngàn hai trăm năm mươi người ở đây là các vị đệ tử thường

theo hầu đức Thế Tôn, gần như suốt đời chẳng rời khỏi Thích Ca Mâu

Ni Phật, nên trong phần đầu mỗi bộ kinh đều nêu tên các Ngài. Do đâu

mà có một ngàn hai trăm năm mươi người này, trong chú giải đã nói rõ, 

chẳng cần giới thiệu nhiều32. Những vị này là Thanh Văn Chúng, cũng

được gọi là Tiểu Thừa đệ tử. Dưới đây là Bồ Tát Chúng:

 Bồ Tát tam vạn nhị thiên nhân. Văn Thù Sư Lợi pháp vương tử

 nhi vi thượng thủ. 

菩薩三萬二千人。文殊師利法王子而為上首。

 (Bồ Tát ba vạn hai ngàn người, Văn Thù Sư  Lợi pháp vương tử

 làm Thượng Thủ). 

Ở đây, có chữ [bị in] sai. [Chữ Vương (王) trong từ ngữ]  “pháp

 vương tử”  bị viết thành Ngũ (五), tức là Pháp Ngũ Tử. Chữ Ngũ ấy phải

là chữ Vương, Pháp Vương Tử! 

Thanh Văn Chúng nhất định là người xuất gia, một ngàn hai trăm

năm  mươi  người ấy  là  hàng  xuất  gia.  Bồ Tát  Chúng  không  nhất  định

xuất gia, chúng tại gia cũng rất nhiều. Như bốn vị đại Bồ Tát thị hiện tại

Trung Hoa, chỉ có Địa Tạng Bồ Tát thị hiện tướng xuất gia, những vị

khác như Quán Âm, Văn Thù, Phổ Hiền đều hiện tướng tại gia. Do vậy, 

trong chúng Bồ Tát, hàng tại gia đông đảo. Thượng Thủ trong chúng Bồ

32 Phần chú giải của pháp sư Đế Nhàn cũng rất sơ lược. Chúng tôi xin trích dẫn như

sau:  “Một ngàn hai trăm năm mươi người là nêu ra con số. Ba anh em ngài Ca Diếp

 có một ngàn đệ tử. Ưu Lâu: Cõi này dịch là Mộc Qua Lâm (rừng đu đủ). Già Da, cõi

 này dịch là Thành. Na Đề, cõi này dịch là Giang (sông). Xá Lợi Phất là tên, dịch

 nghĩa là Châu Tử, cũng dịch là Thân Tử, họ Câu Lật Đà. Mục Kiền Liên là họ, dịch

 là Tán Tụng, còn dịch là Thái Phục Căn, hoặc dịch là Hồ Đậu. Hai vị này có tất cả

 hai trăm năm mươi người [đệ tử]. Các vị Ca Diếp, Xá Lợi Phất v.v… trước kia thờ

 lửa, từ tà vào chánh, gian khổ đã nhiều năm, chẳng có thành tựu gì. Vừa được gặp

 Phật, liền đắc quả bậc thượng, cảm ơn sâu của Phật, thường theo hầu đức Phật, làm

 đại chúng cùng nghe pháp”. 

 Tập 17

 205

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Tát là Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát, tượng trưng trí huệ bậc nhất. Trong kinh

này, không liệt kê Thượng Thủ của hàng Thanh Văn, chỉ có trong hàng

Bồ Tát là liệt kê một vị Thượng Thủ; đó là vì nhân duyên phát khởi của

bộ kinh này vô cùng đặc thù. 

Phần Thông Tự được giới thiệu tới đây, kế tiếp là Biệt Tự, tức là

Phát Khởi Tự. Chúng ta xem trang một trăm, hàng thứ nhất. Trong Phát

Khởi Tự có hai đoạn, đoạn thứ nhất là Đối Biện Bất Đồng (biện định về

sự khác biệt). Trong phần Đối Biện Bất Đồng, lại chia thành hai đoạn

ngắn. Đoạn thứ nhất là Phiếm Cử Sai Biệt (nêu chung sự sai biệt), đoạn

thứ hai là Chánh Hiển Kim Kinh (nêu rõ điều sai biệt trong kinh này). 

Phát Khởi là nói tới nhân duyên của bộ kinh này. Gần như Thông Tự của

tất cả hết thảy các kinh đại khái giống nhau, nhưng Phát Khởi Tự thì mỗi

hội mỗi khác, đều có nhân duyên đặc thù. 

Chúng ta xem  nhân duyên  của  bản kinh này  trong đoạn thứ hai

của trang này, tức đoạn Chánh Hiển Kim Kinh.  “Kim kinh chánh dĩ sát

 phụ, dĩ vi Phát Khởi” (Kinh này chánh yếu dùng chuyện [vua A Xà Thế]

giết cha để làm nhân duyên phát khởi); do đó, sự phát khởi này hết sức

đặc thù: Vua A Xà Thế giết cha, hại mẹ, nhân duyên phát khởi từ chỗ

này.  “Hà cố cử thử nghịch sự vi phát khởi da? Vị chương thử giới cực

 ác, linh nhân yếm khí. Thân sở sanh tử, do thượng nguy hại, tức dục linh

 nhân đồng hân Tịnh Độ” (Vì cớ sao nêu lên chuyện ác nghịch này để

làm  nhân  duyên  phát  khởi?  Nhằm  tỏ rõ  thế giới  này  ác  độc  đến  mức

cùng cực, khiến cho người ta chán bỏ. Con ruột do chính mình sanh ra

mà còn hãm hại ta, nhằm muốn làm cho mọi người cùng ưa thích Tịnh

Độ). Đây là ý nghĩa được bao hàm trong việc phát khởi. Nói thật ra, vào

thời cổ đã có chuyện ác nghịch kiểu này, từ xưa đến nay đều có, nhưng

luôn là số ít. Trong xã hội cận đại, chúng ta thấy chuyện bất hiếu, ngỗ

nghịch quá nhiều, nhiều đến nỗi không đáng coi là tin tức để đăng tải, 

chỗ nào cũng đều có. 

Vào thời cổ, trong quá khứ, thầy Lý có kể cho chúng tôi nghe một

câu chuyện, chẳng biết vào triều đại nào, tôi cũng chẳng nhớ. Khi ấy, 

thầy nói rất rõ ràng, nhưng do thời gian đã quá lâu nên ký ức rất mơ hồ. 

Thầy nói: Vào thời cổ, có một nơi, đứa con bất hiếu, giết cha. Đây là

một chuyện lớn, nên quan lại địa phương trình tấu lên triều đình, vua hạ

lệnh ghi lỗi to cho [tỉnh trưởng] tỉnh ấy, [quan đứng đầu tỉnh ấy] tương

đương tỉnh trưởng hiện thời, huyện trưởng bị xử phạt cách chức, cớ sao

huyện của ngươi nẩy sanh một gã bất hiếu dường ấy? Không chỉ huyện

trưởng bị phạt cách chức, mà huyện lỵ xưa kia đều có tường thành, thành

 Tập 17

 206

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tường  bị vạt  mất  một  góc,  [tức  là]  hoàng  đế hạ lệnh  phá  bỏ một  góc

tường thành. Điều này biểu thị ý nghĩa: Nơi các ngươi nẩy sanh một kẻ

xấu xa dường ấy, tức là toàn thể nơi ấy bị mang nhục! Trước kia, coi

chuyện trái nghịch luân thường nghiêm trọng ngần ấy! Chẳng như hiện

tại,  nay  thì  thậm  chí  phát  sanh  chuyện  như  vậy,  báo  chí  chẳng  muốn

đăng tải, quá nhiều! Báo đăng chẳng xiết! Trước kia ít, hiện tại nhiều. 

Vào thời xưa, nếu con cái bất hiếu, cha mẹ thỉnh cầu quan phủ trị tội, chỉ

cần cáo trạng, chánh quyền chẳng tra xét mà trị tội ngay. Cha mẹ yêu

thương con cái, chẳng bỏ sót một điều nhỏ nhặt nào, [thế mà] cha mẹ

chẳng cần đến đứa con ấy nữa, nó sẽ chẳng thể sống yên ổn trong xã hội. 

Vào thời đầu Dân Quốc, pháp luật còn có điều lệ xử trí về thân quyền. 

 “Thân quyền” (親權) là quyền cha mẹ; cha mẹ nói con cái bất hiếu, bẩm

báo lên quan huyện vùng đó, xin quan huyện hành quyết đứa con. Chẳng

cần thẩm vấn, lập tức lôi đi hành hình. Vì thế, thuở đó, con cái chẳng

dám bất hiếu với cha mẹ. Hình như là điều luật này bị phế trừ vào năm

Dân Quốc hai mươi mấy. Trong quá khứ, [xã hội và chánh quyền] coi

chuyện này rất nặng! 

Con ruột do chính mình đẻ ra mà phạm tội đại nghịch bất đạo ấy, 

có thể thấy thế giới này xác thực là  “ngũ trược ác thế”  như Thích Ca

Mâu Ni Phật đã nói. [Chuyện A Xà Thế] khiến cho chúng ta chẳng có

tâm lý lưu luyến thế giới này, vì nó khiến cho người ta ghét bỏ, chẳng

mong trụ trong thế giới này, sẽ hướng về Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

Tây Phương Cực Lạc thế giới tuyệt đối không có những chuyện ác ấy. 

Không chỉ là chẳng có ác sự, mà tên gọi của những chuyện ác đều chẳng

nghe thấy, há còn có chuyện ác? Cõi ấy là một xứ sở thù thắng tốt đẹp

dường ấy, vì sao chúng ta không đến đó? Cớ gì phải lưu lại nơi này để

chịu  tội?  Đấy  chính  là  đại  ý  của  việc  dùng  nghịch  hạnh  (hành  vi  ngỗ

nghịch) của vua A Xà Thế để phát khởi. Nhân duyên phát khởi này cũng

thật sự chẳng thể nghĩ bàn. 

Chúng ta xem đoạn văn tiếp theo:  “Hạ Vi Đề Hy, nguyện vị ngã

 thuyết vô ưu não xứ, bất nhạo Diêm Phù Đề trược ác thế” (Kế đó, bà Vi

Đề Hy nói: “Xin hãy vì con nói chỗ chẳng có ưu não, con chẳng ưa thích

đời trược ác trong cõi Diêm Phù Đề”). Chữ Hạ (下) là nói tới phần kinh

văn  tiếp  theo.  Phu  nhân  Vi  Đề Hy  là  mẹ vua  A  Xà  Thế (Ajātaśatru); 

ngay cả mẹ mà còn ghét bỏ con cái, ghét bỏ thế giới này, cầu đức Phật

dạy cho bà ta một cõi chẳng có ưu não, mong được vãng sanh nơi ấy. 

 “Phát  khởi  nhân  duyên,  đại  phả tư  nghị,  nghịch  tội  bổn  thị Vô  Gián

 ngục  nhân” (Nhân  duyên  phát  khởi  rất  chẳng  thể nghĩ  bàn,  tội  Ngũ

 Tập 17

 207

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Nghịch vốn là cái nhân của địa ngục Vô Gián). Đây là tội Vô Gián, quả

báo trong địa ngục Vô Gián.  “Tùy nhân thú quả, trầm A Tỳ ngục trung, 

 thọ cực trọng khổ, chí khinh tu nhất đại kiếp” (Theo nhân hướng đến

quả, chìm đắm trong địa ngục A Tỳ, chịu nỗi khổ cực nặng, nhẹ nhất thì

phải trải qua một đại kiếp). Chúng ta cũng phải ghi nhớ mấy câu này:

Sau khi tạo tác tội Ngũ Nghịch, nhất định đọa địa ngục. Mọi người niệm

kinh Địa Tạng sẽ biết chuyện tội khổ trong địa ngục, có thể nói kinh Địa

Tạng đã nói rộng rãi tình hình và trạng huống trong địa ngục. Phải chịu

tội trong địa ngục bao lâu? Tội nhẹ nhất là một đại kiếp, thời gian quá

dài, hết sức đáng sợ! Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật đã giảng về lục

đạo luân hồi, đoạn [kinh văn] giảng về địa ngục đặc biệt tường tận, gần

như chiếm một nửa phần văn tự nói về lục đạo. Vì sao nói tỉ mỉ ngần ấy? 

Nhằm làm cho quý vị thật sự thông hiểu, ngàn muôn phần chớ nên tạo

tội  nghiệp  địa  ngục!  Địa  ngục  dễ vào,  chẳng  dễ thoát  ra!  Nỗi  khổ ấy

nặng nề cùng cực, chúng ta chẳng có cách nào tưởng tượng, thời gian

quá dài, hết sức đáng sợ! 

 “Kim vi Tịnh Độ tác phát khởi duyên, phỉ duy Vi Đề Hy phả tư

 nghị, tức A Xà Thế diệc phả tư nghị dã” (Nay [đem chuyện ác nghịch

ấy] làm duyên phát khởi Tịnh Độ, chẳng phải chỉ riêng bà Vi Đề Hy là

chẳng thể nghĩ bàn, mà A Xà Thế cũng là chẳng thể nghĩ bàn). Do dùng

nhân duyên ấy để phát khởi kinh này, do vậy, kinh Tịnh Độ cũng được

gọi là kinh chẳng thể nghĩ bàn, trong tên gọi của kinh Tiểu Bổn Di Đà đã

nói rất rõ ràng. Chẳng khác gì kinh Hoa Nghiêm! Hoa Nghiêm được gọi

là  kinh  bất  tư  nghị.  Người  Hoa  thường  gọi  Hoa  Nghiêm  là  đại  bất  tư

nghị kinh.  “Cụ kiến  nghịch  sự năng  dụng,  tức  thị tánh  ác  pháp  môn, 

 tánh ác dung thông, nhậm vận nhiếp đắc tánh thiện. Do tánh ác nhi khởi

 tu ác, thậm chi vị địa ngục nhân. Năng dụng chi vi pháp môn, chuyển

 nhi vi Tịnh Độ chủng, khởi phi tự tánh trung bổn cụ chi đức da?” (Trọn

thấy là có thể sử dụng chuyện ác nghịch, tức là đối với pháp môn tánh ác

thì tánh ác dung thông, tùy ý dung nhiếp tánh thiện. [Thông thường thì]

do tánh ác mà dấy khởi chuyện làm ác, đến nỗi trở thành cái nhân của

địa  ngục,  nhưng  có  thể dùng  [chuyện  ác ấy  để]  làm  pháp  môn,  hòng

chuyển thành hạt giống của Tịnh Độ, há chẳng phải là trong tự tánh vốn

có trọn đủ các đức ư?). Nói thật ra, nếu vua A Xà Thế chẳng giết cha hại

mẹ, đức Phật sẽ chẳng nói bộ kinh này, nhận thức của chúng ta về Tây

Phương Cực Lạc thế giới cũng chẳng thể viên mãn. Lại nói thật thà, mẹ

nhà vua cũng chẳng thể vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, có lẽ

vẫn phải luân hồi bao nhiêu kiếp chẳng nhất định. Con vừa giết cha hại

 Tập 17

 208

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

mẹ, đâm ra mẹ liền đến Tây Phương Cực Lạc thế giới thành Phật, đây là

nhân duyên chẳng thể nghĩ bàn. Là một chuyện ác, mà kết quả lại biến

thành việc tốt cùng cực, kết quả hết sức viên mãn! 

Có thể thấy là thiện và ác quả thật rất khó nói, ắt phải xét theo kết

quả.  Nếu  do nhân lành  mà  đắc  quả ác thì điều  thiện ấy  chẳng  phải  là

chân thiện. Do ác nhân mà đắc quả cực thiện, vua A Xà Thế có công đức

rất lớn. Quý vị thấy nhà vua khiến cho mẹ mình thành Phật trong một

đời, năm trăm cung nữ hầu hạ mẹ nhà vua cũng đều có thể vãng sanh

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới,  độ lắm  người  ngần ấy!  Kinh  điển  lưu

truyền  đến  đời  sau,  chẳng  biết  đã độ được  bao  nhiêu  người!  Do  một

niệm ác ấy, đâm ra, nhà vua lại khiến cho nhiều người thành tựu ngần

ấy, chẳng thể nghĩ bàn! Vì thế, đến khi lâm chung, nhà vua hối hận, sám

hối vãng sanh, sanh trong thượng phẩm trung sanh, hết sức có lý. Do đó, 

thiện hay ác phải xét theo hậu quả, phải dùng tầm mắt trí huệ để quan

sát. Tại Trung Hoa, gần như ai nấy đều biết Nhạc Phi là một vị anh hùng

dân tộc, bất hạnh bị Tần Cối hại chết. Từ xưa tới nay, người Hoa hận

Tần  Cối thấu xương,  hắn  là  một gã xấu xa như thế!  Trên  thực  tế,  hai

người ấy có công đức bằng nhau, cớ sao nói là bằng nhau? Nhạc Phi dạy

chúng ta phải nên học theo ông ta tận trung báo quốc, phải học giống

như ông ta. Tần Cối nêu gương, nhằm dạy chúng ta chớ nên học theo, 

học theo gương ông ta sẽ để tiếng xấu vạn năm! Một người dạy theo lối

chánh diện, một người dạy theo kiểu phản diện, nhưng cả hai đều là thầy

tốt, đều là công đức vô lượng. Đó là xét theo hậu quả, hậu quả có sức

giáo hóa sâu xa, có sức ảnh hưởng chánh đáng đối với xã hội thì là công

lao, là công đức. Chúng ta xét theo quan điểm Phật pháp, sẽ có cách nhìn

khác với người thế gian, biết [việc làm ấy] quả thật sẽ sanh ra sức ảnh

hưởng  chánh  đáng đối với sự giáo  hóa người đời sau.  Vua  A  Xà  Thế

cũng thuộc về tình hình như vậy đó. 

Bởi  lẽ,  thiện  và  ác  đều  khởi  từ Chân  Như bản  tánh,  tùy  thuộc

chúng ta sử dụng theo cách nào! Dùng theo kiểu ác, sẽ là quả báo trong

địa ngục A Tỳ; dùng theo lẽ thiện, sẽ thành Phật, làm Tổ! Do vậy có thể

biết:  Trong  cuộc  sống  hiện  tại  của  chúng  ta  có  thuận  cảnh  và  nghịch

cảnh, những kẻ chúng ta gặp gỡ, có người tốt, có kẻ ác. Người thiện cố

nhiên là tốt, nhưng kẻ ác cũng chẳng tệ! Thuận cảnh cố nhiên là tốt đẹp, 

nhưng  nghịch cảnh cũng thế,  tùy  thuộc quý  vị vận dụng  như thế nào! 

Nếu  quý  vị biết  dùng,  thuận  hay  nghịch đều  là  Tăng  Thượng  Duyên. 

Giống như năm mươi ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử trong kinh

Hoa Nghiêm, năm mươi ba vị thiện tri thức có người thiện, kẻ ác, nhưng

 Tập 17

 209

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

đều là các vị đại thiện tri thức thật sự, đều có thể giúp quý vị thành tựu

Vô Thượng Bồ Đề. Điều này cũng chứng tỏ lời Ngẫu Ích đại sư đã nói:

 “Cảnh duyên chẳng tốt xấu, tốt xấu do tâm mình” , chẳng do ngoại cảnh

chi phối! Tâm chính mình thuần thiện, thiện lương, tất cả hết thảy cảnh

giới đều thiện, điều này đáng cho chúng ta phản tỉnh thật sâu. Chỉ có thật

sự giác ngộ từ chỗ này, tâm chúng ta mới có thể thanh tịnh, bình đẳng, 

bất luận đối xử với ai, sống trong hoàn cảnh nào, đều có thể đạt được

thanh  tịnh  tự tại,  công  phu  tu  hành  đều  có  thể đắc  lực.  Người ấy  đã

chuyển  biến  những  điều ấy  thành  pháp  môn,  chuyển  thành  hạt  giống

Tịnh Độ, há chẳng phải là trong tự tánh vốn trọn đủ các đức ư? 

 “Kim chi nghịch sự, kỳ chủng tử tức thị tánh cụ chi duyên nhân

 Phật Tánh” (Nay đối với chuyện ác nghịch, chủng tử của nó chính là

duyên nhân Phật Tánh vốn sẵn có trong tánh). Đây là nói về phu nhân Vi

Đề Hy, bà gặp chuyện này, khiến cho chính mình thật sự giác ngộ thế

gian này vô thường, hiểm ác, bà ta ngộ chuyện này. Đó là trí huệ, là giác

ngộ. Không gặp phải chuyện này, bà chẳng giác ngộ. Gặp chuyện này, 

bà giác ngộ, đó là duyên nhân Phật Tánh. Duyên là gì? Tu hành trong

đời quá khứ, thiện căn trong đời quá khứ, đã kết duyên với Phật. Nay bị

cảnh giới ảnh hưởng, khiến cho chủng tử Phật pháp từ vô thỉ được kích

phát.  “Tạo nghịch tâm tức thị tánh cụ chi liễu nhân Phật Tánh” (Tâm

tạo nghịch chính là liễu nhân Phật Tánh có sẵn trong tánh). Liễu nhân là

hiểu  rõ,  vừa  thấy  chuyện  này  bèn  hoàn  toàn  hiểu  rõ,  chân  tướng  của

pháp thế gian và xuất thế gian vừa tiếp xúc bèn hiểu rõ, hiểu rõ là trí huệ. 

Duyên nhân là chủng tử trong đời quá khứ, chúng ta thường nói là thiện

căn.  “Nhi chánh nhân Phật Tánh, chung nhật bất biến, chung nhật tùy

 duyên; chung nhật tùy duyên, chung nhật bất biến” (Nhưng chánh nhân

Phật Tánh suốt ngày bất biến, suốt ngày tùy duyên; suốt ngày tùy duyên, 

nhưng suốt ngày bất biến). Chánh nhân là bản tánh, là Phật Tánh. Trong

Phật pháp, duyên nhân, liễu nhân, và chánh nhân được gọi  “tam nhân

 Phật Tánh” . Nếu chúng ta có thể lắng lòng quan sát thế gian này, nói

thật ra, lúc nào, chỗ nào cũng đều có thể khải phát giác tánh của chúng

ta. 

Tuần trước, tôi đến thăm viện Nghiên Cứu Trung Ương, xem giáp

cốt thuộc phòng trưng bày của tiên sinh Đổng Tác Tân. Đổng tiên sinh

trước kia có một người bạn thân là tiên sinh Nghiêm Nhất Bình, cùng

nghiên cứu giáp cốt văn33 với Đổng tiên sinh, ông ta là giáo sư trường

33 Giáp cốt văn (甲骨文) còn gọi là Khế Văn, Giáp Cốt Bốc Từ, hoặc Quy Giáp Thú

 Tập 17

 210

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

đại học Đài Loan. Tôi liền hỏi người phụ trách quản lý hiện thời, ông ta

cho biết Nghiêm tiên sinh đã mất từ năm năm trước, thế mà tôi không

biết. Nghiêm Nhất Bình và tôi rất thân thuộc. Về sau, ông ta mở một thư

điếm, tức xưởng in các tác phẩm văn nghệ. Cổ thư Trung Hoa [tại Đài

Loan] do thư điếm của ông ta in đầu tiên. Các bộ Thập Tam Kinh, Nhị

Thập Ngũ Sử tôi được đọc lần đầu là do tiệm của ông ta in. Tôi đến chỗ

ông ta mua sách, nên rất thân quen với ông ta. Mở thư điếm kiếm tiền rất

nhiều, đại khái là trong mười năm đầu kiếm được rất nhiều tiền. Đã kiếm

được tiền, bèn thôi không dạy học nữa, từ nhiệm chức giáo sư, chuyên

môn  kinh  doanh.  Đại  khái  là  trong  vòng  mười  năm,  ông  ta  mua  năm

mươi căn nhà, cho người khác thuê. Những căn nhà giá rẻ thời đó, bây

giờ đắt lắm. Về sau, ông ta chuyên kinh doanh địa ốc. Tôi chẳng gặp mặt

ông ta đã hai mươi năm, tôi nghĩ nhất định là ông ta có một, hai trăm căn

nhà. Đáng tiếc là chẳng thọ, đã chết rồi! Sống chẳng mang theo gì đến, 

chết chẳng mang theo được gì. Chẳng biết tài sản là bao nhiêu ức, mở

thư điếm  hễ kiếm  được  tiền  bèn  mua  nhà.  Đã  nhiều năm  ngần ấy,  tôi

chẳng gặp ông ta, nào ngờ ông ta đã chết từ năm năm trước, đời người

vô thường! Có tiền, nhưng chẳng biết làm chuyện tốt, lắm tài sản ngần

ấy, chết đi, cũng chẳng mang theo được một đồng nào, cũng chẳng mang

theo được một căn nhà nào! Vẫn phải lưu chuyển theo nghiệp, rất đáng

thương!Thuở ấy, tôi vừa mới học Phật. Có một hôm, ông ta cùng tôi trò

chuyện. Ông ta nói: “Kinh Phật thì kinh Kim Cang tôi đã xem qua”. Tôi

nói: [Ông nghĩ] như thế nào? [Ông ta đáp]: “Chẳng có ý nghĩa gì! Giống

như hai thùng nước đổ qua, đổ lại, lặp đi lặp lại!” Một vị giáo sư đại học

nổi tiếng đấy nhé! Tôi nghe cảm thấy thật nực cười, ngu si, điên đảo! 

Những chuyện giống như vậy rất thường thấy, hãy nên giác ngộ, phải

thường cảnh tỉnh chính mình: Pháp thế gian vô thường. Có thể giác ngộ

thì tín tâm và nguyện tâm tu hành của chúng ta sẽ kiên cố, nghiêm túc! 

Mấy câu tiếp theo đó rất trọng yếu:  “Cẩu năng toàn tánh khởi ư

 thuận tu, tắc duyên liễu nhị nhân, thành vi phước trí trang nghiêm. Thị

 cố hành nhân thành Phật, nhi hữu tướng hảo vô biên, trí huệ vô biên” 

Cốt Văn là văn tự được khắc trên mai rùa (quy giáp) hoặc xương thú (thú cốt) nhằm

ghi chép những sự tích hoặc dự đoán do bói toán thường là vào cuối nhà Thương, 

cho  đến  đầu  triều  Châu.  Những  văn  tự này  cung  cấp  tài  liệu  quý  báu  về văn  hóa

Trung Hoa thời cổ, cũng như là tài liệu để nghiên cứu cội nguồn của chữ Hán hiện

thời. Các văn tự này phần lớn được phát hiện tại di chỉ Ân Khư (thuộc huyện An

Dương, tỉnh Hà Nam). 

 Tập 17

 211

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

(Nếu có thể toàn tánh khởi nơi thuận tu, thì duyên nhân và liễu nhân trở

thành phước trí trang nghiêm. Vì thế, hành nhân thành Phật bèn có tướng

hảo vô biên, trí huệ vô biên). Mấy câu này rất quan trọng. Phải thuận

tánh khởi tu,  tánh  là  gì?  Tánh là  thanh  tịnh, bình đẳng, đại từ,  đại bi, 

chúng ta phải ghi nhớ và tu học những điều này. Trong tâm thanh tịnh, 

chẳng  có  mảy  may  ô  nhiễm,  điều  này  quan  trọng  hơn  bất  cứ điều  gì

khác. Vì vậy, thuận tánh tu tập duyên nhân và liễu nhân. Duyên nhân là

thiện căn nhiều đời nhiều kiếp; liễu nhân chính là trí huệ hiểu rõ trong

hiện tiền, cũng có thể nói là giác tánh. Nay chúng ta nói người nào đó có

ngộ tánh rất cao, tâm cảnh giác rất cao. Đối với giác tánh, người hiện

thời nói là “tánh cảnh giác cao”, người ấy chẳng mê. Đó là liễu nhân. 

Sau khi đã tu thành công, bèn biến thành tướng hảo vô biên. Tướng hảo

vô  biên  do  duyên  nhân  biến  thành.  Trí  huệ vô  biên  do  liễu  nhân  biến

thành, toàn là Tánh Đức tự tại hiện tiền.  “Tùng toàn tánh khởi ư nghịch

 tu, tắc duyên liễu nhị nhân, thành vi tội xuẩn trang nghiêm. Thị cố chúng

 sanh đọa ngục, vô luận ngục chi đại tiểu, nhất nhân diệc mãn, đa nhân

 diệc mãn, sở hữu khổ cụ, tự nhiên nhi chí, thử giai phả tư nghị chi ác

 trang nghiêm, bất tùng ngoại lai, diệc tự tánh chi bổn cụ dã, cố viết vô

 pháp bất cụ, vô pháp bất tạo” (Từ toàn tánh mà khởi lên nghịch tu thì

duyên nhân và liễu nhân sẽ trở thành sự trang nghiêm trong [cảnh giới]

tội lỗi, ngu xuẩn. Vì thế, chúng sanh đọa địa ngục, bất luận là địa ngục

lớn hay nhỏ, một người cũng đầy ắp trong ngục, mà nhiều người cũng

đầy ắp. Tất cả những dụng cụ hành hình tự nhiên xuất hiện, những điều

này đều là những thứ trang nghiêm xấu ác chẳng thể nghĩ bàn, chẳng đến

từ bên ngoài, mà cũng là có sẵn trong tự tánh. Do đó nói “không pháp gì

chẳng trọn đủ, không pháp nào chẳng tạo”). Có thể thấy y báo và chánh

báo  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  thảy  đều  vốn  sẵn  có  trong  tự

tánh, đều do tự tánh biến hiện.  “Tạo”  là biến hiện, đều chẳng phải đến từ

bên ngoài, mà do quý vị một niệm thuận tánh hay một niệm trái nghịch, 

sai  biệt ở ngay  chỗ này!  Thuận  thì  là  toàn  bộ thuận,  hay  là  bộ phận

thuận? Do điều này mà có tứ thánh pháp giới sai biệt. Hoàn toàn thuận

bèn  thành  Phật,  bộ phận  thuận  bèn  thành  Bồ Tát,  ít  phần  thuận  sẽ là

Thanh  Văn,  Duyên  Giác.  Trái  nghịch  cũng  giống  như  vậy.  Hoàn  toàn

trái nghịch bèn là A Tỳ địa ngục; nhiều phần trái nghịch là ba ác đạo; ít

phần trái nghịch là hai đường nhân thiên. Tùy thuộc thuận hay nghịch tự

tánh! Vì sao mười pháp giới hình thành, đạo lý ở ngay nơi đây. Đoạn

này nói rất hay! 

Chúng ta lại xem đoạn văn kế tiếp, hãy xem dòng thứ ba trong

 Tập 17

 212

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

trang  một  trăm  lẻ hai.  Đây  là khoa  văn  (lời nhận  định  về khoa phán), 

không phải là sớ văn (lời sớ giải). Đáng lẽ phải in chữ thứ nhất thấp hơn, 

họ lại nâng cao lên, sai mất rồi! Trong phần nhận định về khoa phán đã

viết:  “Tựu  trung  vi  nhị” ,  [có  nghĩa  là]  trong  vấn  đề lớn  này,  sẽ chia

thành hai đề mục nhỏ.  “Sơ nhĩ thời hạ, chánh minh sát phụ, thứ vấn thủ

 môn nhân hạ, minh dục hại mẫu” (Thứ nhất là từ chữ “lúc ấy” trở đi, là

nói [vua A Xà Thế] giết cha, kế đó là từ chữ “hỏi kẻ giữ cửa” trở đi, nói

rõ nhà vua muốn hại mẹ). Đây là trình bày nhân duyên hưng khởi giáo

pháp của bản kinh này: Do vua A Xà Thế giết cha, hại mẹ. Chúng ta hãy

xem kinh văn. Dưới đoạn kinh văn này  có lời chú giải, quý vị hãy tự

xem, do chẳng khó hiểu, nên chẳng cần giới thiệu. Kinh văn thuộc trang

một trăm lẻ ba, kể từ hàng thứ ba đếm từ dưới lên. 

 Nhĩ thời Vương Xá đại thành, hữu nhất thái tử, danh A Xà Thế, 

 tùy thuận Điều Đạt ác hữu chi giáo, thâu chấp phụ vương Tần Bà Sa

 La,  u  bế trí  ư  thất  trùng  thất  nội,  chế chư  quần  thần,  nhất  bất  đắc

 vãng. 

爾時王舍大城 。有一太子。名阿闍世。隨順調達惡友

之教。收執父王頻婆娑羅 。幽閉置於七重室內 。制諸群臣

。一 不得往。

 (Khi ấy, trong đại thành Vương Xá có một thái tử tên là A Xà Thế, 

 nghe theo lời dạy của bạn ác là Điều Đạt, bắt giữ phụ vương Tần Bà Sa

 La (Bimbisara), nhốt kín trong một căn nhà có bảy lớp cửa, cấm ngặt

 các quần thần không ai được đến đó). 

Nay ta gọi chuyện này là  “chánh biến” (đảo chánh, coup d'état), 

chánh biến trong cung đình. Cuộc chánh biến này là con đoạt quyền cha, 

chẳng phải là người ngoài, mà là con cái đoạt quyền. Nói thật ra, ngôi

vua của cha trong tương lai nhất định truyền cho ông ta, nhưng ông ta

chẳng chờ nổi, còn chưa truyền, ông ta đã muốn làm vua ngay! Vì sao

ông ta chẳng chờ nổi? Có kẻ xúi giục, người ấy là ai? Đề Bà Đạt Đa! 

Gặp phải một người như vậy. Đề Bà Đạt Đa (Devadatta) là anh của tôn

giả A Nan (Ānanda)34, là anh ruột, là em họ của Thích Ca Mâu Ni Phật. 

34 Đề Bà Đạt Đa và A Nan là con của Bạch Phạn Vương (Śuklodana), Bạch Phạn

Vương là em trai của Tịnh Phạn Vương (Śuddhodana). Hai vua là con trai của Sư Tử

Tần Vương (Simhahanu). 

 Tập 17

 213

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Người này hết sức thông minh, đức Phật có ba mươi hai tướng, ông ta có

ba mươi tướng, nên nhìn cũng hết sức đẹp đẽ. Tuy hết sức thông minh, 

nhưng tâm thuật bất chánh, nói theo kiểu hiện thời là thích chơi trội, là

một người như thế đó, chẳng thật thà cho lắm. Vì lẽ đó, ông ta khá ganh

ghét Thích Ca Mâu Ni Phật, hy vọng trong tương lai chính mình thành

Phật, thay thế đức Phật. Ông ta muốn học thần thông, nhưng Thích Ca

Mâu  Ni  Phật  chẳng  dạy.  Ông  ta  tìm đến  đệ tử của  Thích  Ca  Mâu  Ni

Phật, những vị như Mục Kiền Liên, Xá Lợi Phất cũng đều chẳng dạy. 

Cuối cùng tìm tới A Nan. Ngài A Nan do thấy ông ta là anh mình, vì A

Nan chỉ chứng đắc Sơ Quả Tu Đà Hoàn, chẳng có năng lực quan sát căn

tánh  của  anh  mình,  nên đem  phương  pháp  tu  thần  thông  dạy  ông  ta. 

Chẳng bao lâu, ông ta tu thành Ngũ Thông, lợi dụng thần thông để dụ

dỗ,  mê  hoặc thái tử A  Xà  Thế.  Thương  lượng  với thái  tử, ông  ta nói:

“Ngài hãy giết cha để làm quốc vương, tôi hại chết Thích Ca Mâu Ni

Phật, tôi thành Phật. Ngài là tân vương, tôi là tân Phật, hai người chúng

ta cùng nhau giáo hóa người đời trên thế gian, há chẳng phải là chuyện

tốt đẹp ư?” Vua A Xà Thế nghe lời ấy, mắc bẫy của ông ta, thật sự đem

cha nhốt lại, nhốt trong  “thất trùng thất nội” , tức là qua bảy tầng canh

giữ. Ra lệnh bất luận kẻ nào cũng chẳng được gặp mặt, chẳng cho ai đến

thăm,  nhằm  mục  đích  khiến  cho  vua  cha  chết  đói,  dùng  phương  pháp

này. Nhắc tới một đoạn nhân duyên như vậy, nhân duyên trong đoạn này

cũng được nói rất cặn kẽ trong phần chú giải35. 

35 Trong sách ấy chú giải như sau (trong đây, những chi tiết đã được hòa thượng

Tịnh Không nhắc tới sẽ lược đi không dịch):  “Tần Bà Sa La, cõi này dịch là Mô

 Thật, hoặc dịch là Kiên Ảnh. Vi Đề Hy dịch là Tư Duy. A Xà Thế, cõi này dịch là Vị

 Sanh Oán, hoặc Bà La Lưu Chi, cõi này dịch là Chiết Chỉ (gãy ngón tay)… Lúc chưa

 sanh, thầy bói đoán:  S anh ra đứa trẻ này, quyết định sẽ hại cha, ý nói trong lúc còn

 ở trong thai, đã có tướng oán. Do thầy bói tiên đoán, nên đặt tên như vậy. Điều Đạt

 dịch là Thiên Nhiệt, còn dịch là Thiên Thọ, là con vua Bạch Phạn, là em họ đức

 Phật, là anh ruột A Nan, có ba mươi tướng. Xuất gia tụng sáu vạn pháp tụ, mãn

 mười hai Vi Đà. Vì lợi dưỡng, nên đến chỗ đức Phật, xin học thần thông. Phật chẳng

 giảng nói, dạy ông ta quán vô thường, sẽ được đắc đạo…. Điều Đạt vào núi, học

 được Ngũ Thông, tâm niệm: ‘Ai sẽ làm thí chủ cho ta? Thái Tử A Xà Thế, có tướng

 đại vương’, liền biến hiện thân hình thành Tượng Mã Bảo… Lại lên cõi trời, lấy hoa

 trời, thức ăn trời [hòng lấy lòng Thái Tử]… Điều Đạt phá Tăng, Xá Lợi Phất, Mục

 Kiền Liên giáo hóa, [tăng chúng] lại hòa hợp. Ông ta đẩy [tảng đá to từ] trên núi đè

 Phật, Mật Tích Kim Cang dùng chày Kim Cang đỡ, đá vỡ nát, [mảnh đá văng] làm

 ngón chân Phật bị thương. Tỳ-kheo-ni Hoa Sắc quở trách, Điều Đạt bèn đánh bà ta

 lòi mắt. Điều Đạt tạo ba tội nghịch, hãm vào địa ngục trong khi còn sống… Xưa kia, 

 Tập 17

 214

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Trong chú giải có mấy câu tôi phải trao đổi cùng với các đồng tu

đôi chút. Trang một trăm lẻ năm, hàng thứ năm, xem từ hai câu tiếp theo

đó:  “Như thử đẳng sự, giai thị đại sĩ thiện quyền hiện hóa, hành ư phi

 đạo, thông đạt Phật đạo. Chúng sanh căn tánh bất đồng, nhập đạo hữu

 dị, nhất nghịch, nhất thuận, hoằng đạo ích vật, thị hạnh vô gián, nhi vô

 não khuể, Xà vương hiện nghịch, vi tức ác nhân, linh bất khởi nghịch” 

(Những chuyện như thế đều do bậc đại sĩ quyền biến, thiện xảo hóa hiện, 

làm chuyện trái nghịch đạo lý, [hòng khiến cho chúng sanh] thông đạt

Phật đạo. Chúng sanh căn tánh bất đồng, nhập đạo sai khác, một đằng

nghịch, một đằng thuận. Do hoằng dương đạo, lợi lạc chúng sanh, nên

thị hiện hạnh Vô Gián, nhưng chẳng có ưu não, sân khuể. Vua A Xà Thế

thị hiện hạnh ác nghịch, nhằm ngăn dứt những kẻ ác, khiến cho họ chẳng

dấy lên những hạnh ác nghịch). Đoạn văn này có ý nghĩa giống như cách

nhìn chuyện Tần Cối hại Nhạc Phi mà tôi vừa mới nói. Vì thế, những

chuyện trong cảnh giới đúng là chẳng có thiện, ác, đúng, sai. Thiện, ác, 

đúng, sai, đích xác là do phân biệt, chấp trước trong tự tâm chúng ta. Lìa

khỏi hết thảy phân biệt, chấp trước thì mới có thể thấy chân tướng của

thế gian và xuất thế gian. Hết thảy chúng sanh có căn tánh khác nhau. Có

những chúng sanh phải dùng thiện pháp nhu hòa để tiếp dẫn thì họ có thể

nhập Phật môn. Có những chúng sanh phải dùng ác pháp thì mới có thể

tiếp dẫn họ nhập Phật môn. Quý vị thấy tướng thị hiện của các vị Bồ Tát

trong Phật môn, lấy ngay Quán Âm Bồ Tát để nói. Quán Âm Bồ Tát thị

hiện tại Trung Hoa, tướng mạo vô cùng nhu hòa, quá nửa là tướng người

nữ, do từ bi thương xót, nên hiện tướng ấy. Quý vị đến Tây Tạng hoặc

Ấn Độ để xem tượng đắp của Quán Âm Bồ Tát, đôi khi mặt xanh, nanh

nhọn, đáng sợ hãi cùng cực, nhưng đó cũng là hình tướng của Quán Âm

Bồ Tát. Thật vậy, nên dùng phương pháp gì để độ được, liền thị hiện

phương  pháp ấy,  có  thiện  độ,  có  ác  độ,  nhưng  đạt  đến  mục  tiêu  cuối

cùng thì là một. 

Trong hội này, nói thật ra, có phải vua A Xà Thế thật sự là như

vậy hay không? Chưa hề! Bồ Tát tái lai, diễn tuồng, một người đóng vai

mặt trắng (vai chánh diện, vai thiện), một người khác đóng vai mặt đen

(vai  phản  diện,  vai  ác).  Các  Ngài  đang  diễn  tuồng,  diễn  cho  chúng  ta

 vua Tần Bà đi săn nai trong núi Tỳ Phú La, chẳng săn được gì, gặp một vị tiên nhân

 đang tĩnh tọa, bèn sai người xua đuổi, rồi sai người giết đi. Lúc lâm chung, tiên nhân

 khởi ác niệm, nguyện trong đời sau, ta sẽ giống như ngày nay dùng tâm và miệng hại

 ngươi!” . Vị tiên nhân ấy đầu thai thành thái tử A Xà Thế. 

 Tập 17

 215

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

xem, khiến cho chúng ta giác ngộ. Các Ngài diễn tướng thế gian, khiến

cho chúng ta từ sự biểu diễn ấy mà thấu hiểu tướng thế gian sâu đậm

hơn, nhận thức rõ ràng hơn. Do đó, mới có thể thật sự tỉnh ngộ, đoạn

tuyệt  nỗi  tham  luyến  đối  với  pháp  thế gian,  nhất  tâm  tu  đạo.  Vì  vậy, 

những người ấy đều là bậc Đại Quyền thị hiện, nhưng những gì các Ngài

biểu  diễn  đều  là  thật,  chẳng  giả.  Chẳng  hạn  như  các  Ngài  thị hiện  ác

hạnh xác thực là đáng đọa trong địa ngục Vô Gián, về sau, do sám hối

bèn có thể thượng phẩm trung sanh, tuyệt đối chớ nên nói “đó là Bồ Tát

tái lai biểu diễn, chưa chắc đã là thật!”. Nếu chúng ta hiểu như vậy thì

sai mất rồi, sự biểu diễn của Ngài là thật. Dẫu chúng ta tạo trọng tội Ngũ

Nghịch, mà chí tâm sám hối, thì cũng có thể vãng sanh, điều này tương

ứng với ý nghĩa trong kinh này, chẳng trái nghịch. Pháp môn này quả

thật có  thể độ chúng  sanh  khổ sở cùng  cực trong địa ngục  viên thành

Phật đạo. Chúng sanh ác cùng cực, khổ cùng cực, do chí tâm sám hối

niệm  Phật  vãng  sanh,  sanh  về Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới  sẽ thuộc

phẩm vị nào? Không nhất định! Không thể đoán định chắc chắn họ thuộc

loại hạ phẩm hạ sanh, chưa chắc! Tùy thuộc sức sám hối của người ấy. 

Nếu sức mạnh sám hối của người ấy đặc biệt to lớn, phẩm vị bèn lập tức

tăng cao. Chuyện này cũng rất chẳng thể nghĩ bàn, đúng là pháp khó tin. 

Có người nói: Người này tu hành suốt cả một đời, tu hành rất khá, phẩm

vị cao,  mọi  người  đều  công  nhận  đúng  là  chẳng  có  vấn  đề gì;  nhưng

người làm nhiều điều xấu dường ấy, một niệm sám hối mà phẩm vị cũng

cao,  không  công  bằng!  Chúng  ta  nhìn  cách  nào  cũng  đều  thấy  không

công bằng. Nói chung, chẳng nghĩ ra đạo lý ở chỗ nào! 

Thật  ra,  lý ấy  rất  sâu,  xác  thực  là  có  căn  cứ lý  luận  viên  mãn, 

nhưng  chúng  ta  không  hiểu.  Vì  chúng  ta  là  nhục  nhãn  phàm  phu,  chỉ

thấy sự thị hiện bên ngoài, chẳng hiểu rõ Lý, nhân quả trong quá khứ

cũng chẳng hiểu rõ. Kẻ ấy suốt đời này là người ác, nhưng trong nhiều

đời nhiều kiếp là người tốt, trong nhiều đời nhiều kiếp đã tu không ít

công đức, chẳng thể một nét bút sổ toẹt được! Chúng ta chẳng có thần

thông, chẳng biết sự tu học của những chúng sanh ấy trong đời quá khứ. 

Do đó, cuối lời chú giải, câu cuối cùng nơi hàng thứ ba trong trang một

trăm lẻ sáu đã nhắc nhở chúng ta.  “Điều Đạt” , tức là Đề Bà Đạt Đa,  “A

 Xà, Tần Bà, Vi Đề, giai thị đại quyền, hiện nghịch, hiện thuận, lợi ích

 chúng sanh” (Đề Bà Đạt Đa, A Xà Thế, Tần Bà Sa La, Vi Đề Hy đều là

bậc đại quyền, thị hiện hạnh thuận nghịch đều nhằm lợi ích chúng sanh). 

Đại Quyền (大權) là bậc Bồ Tát thị hiện, là Đại Thừa Bồ Tát quyền xảo

phương tiện thị hiện cho chúng ta thấy. Giống như diễn tuồng, trên sân

 Tập 17

 216

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

khấu các Ngài sắm vai diễn nào, thật ra, thảy đều là đại Bồ Tát. Vì lẽ đó, 

thuở ấy,  đức  Phật  xuất  hiện  trên  thế gian  là  đóng  một  vở tuồng  cho

chúng ta là những kẻ đang mê hoặc, điên đảo xem. Nhắc nhở chúng ta

điều này, khiến cho chúng ta đối với những nhân vật này, tâm địa có thể

sanh khởi tâm bình đẳng, cung kính, mục đích ở chỗ này. Chớ nên phân

biệt, chấp trước, người này là người tốt, kẻ kia là người xấu. Quý vị chớ

khởi lên ý niệm ấy. Hễ khởi lên ý niệm ấy tức là đã sai lầm, vì sao? Đã

rơi vào phân biệt, chấp trước, sai mất rồi, tâm chúng ta chẳng thanh tịnh. 

Chúng ta lại xem phần kinh văn tiếp theo:

 Quốc thái phu nhân danh Vi Đề Hy. 

國太夫人名韋提希。

 (Quốc thái phu nhân36 tên là Vi Đề Hy). 

Đây là vương hậu. 

 Cung kính đại vương, tháo dục thanh tịnh, dĩ tô mật hòa sao, 

 dụng  đồ kỳ thân.  Chư  anh  lạc  trung  thịnh  bồ đào  tương,  mật  dĩ

 thượng vương. 

恭敬大王 。澡浴清淨。以酥蜜和麨。用塗其身。諸瓔

珞中。盛葡萄漿。密以上王。

 (Do cung kính đại vương, nên tắm gội thanh tịnh, dùng tô mật

36 Quốc Phu Nhân là một danh xưng để tôn xưng các mạng phụ (những phụ nữ được

triều đình sắc phong). Ngày xưa, các quan hoặc chư hầu được phong vương thì đất

phong của họ thường được gọi là “quốc” hoặc “quận quốc”. Tương ứng, vợ của các

vương gia được phong là Quốc Phu Nhân. Có khi chính bản thân người nữ đó được

phong thực ấp, chẳng hạn như Vũ Tắc Thiên đã phong cho chị mình là Vũ Thuận

làm Hàn Quốc Phu Nhân, về sau đổi thành Trịnh Quốc Phu Nhân. Thoạt đầu, Quốc

Phu Nhân chỉ dùng để gọi các bà ngoại mạng phụ. Nội mạng phụ là những người có

liên hệ huyết thống hoặc hôn nhân trực tiếp với hoàng đế như hoàng hậu, hoàng thái

hậu, thái hoàng thái hậu (bà nội vua), các công chúa, trưởng công chúa (chị hay em

gái của nhà vua), thái trưởng công chúa (cô của nhà vua) chưa lấy chồng. Đôi khi

còn bao gồm vợ cả của anh em họ nhà vua. Ngoại mạng phụ là cáo mạng phu nhân, 

tức là các công chúa, trưởng công chúa, thái trưởng công chúa đã lấy chồng, cũng

như chánh thất của những vương gia, đại thần không thuộc hoàng tộc được triều đình

sắc phong. Ở đây, bà Vi Đề Hy được gọi là Quốc Thái Phu Nhân với ý nghĩa hoàng

thái hậu (theo nghĩa nội mạng phụ), vì lúc đó A Xà Thế đã làm vua, vua Tần Bà đã

trở thành Thái Thượng Hoàng. 

 Tập 17

 217

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 trộn với bột rang để bôi lên thân, trong các chuỗi đeo đựng nước nho, 

 ngầm dâng lên vua). 

Quốc  vương  đã  bị giam kín,  bất  cứ ai  đều  chẳng  thể gặp,  đoạn

tuyệt thực phẩm, sanh mạng lâm nguy. Hoàng hậu rất thông minh, khi

ấy, trừ bà ta ra, chẳng ai có thể cứu nhà vua. Nhưng thức ăn lẫn đồ uống

đều  chẳng  được  đem  vào,  canh  cửa  rất  nghiêm,  chẳng  cho  đem  vào. 

Dùng phương pháp gì? Dùng mật và  “sao” (麨: bột rang37), người Đài

Loan gọi Sao là  “miến trà” (麵茶), dùng mật trộn [thành chất dính] để

trét lên người, bước vào [trong ngục, lính canh] sẽ chẳng kiểm tra được. 

Vào tới bên trong, lại gỡ ra cho vua Tần Bà ăn.  “Anh lạc” (瓔珞) là đồ

trang sức để đeo, bên trong đồ trang sức trống rỗng, giống như đồ đựng

sữa, chứa thức uống trong ấy, mang vào như vậy đó. Vì thế, vua Tần Bà

do có thức ăn, nên có thể giữ được tánh mạng. 

 Nhĩ  thời  đại  vương  thực  sao, ẩm  tương,  cầu  thủy  thấu  khẩu. 

 Thấu khẩu tất dĩ, hiệp chưởng cung kính, hướng Kỳ Xà Quật sơn, dao

 lễ Thế Tôn, nhi tác thị ngôn: “Đại Mục Kiền Liên thị ngô thân hữu, 

 nguyện hưng từ bi, thọ ngã Bát Giới”. Thời Mục Kiền Liên như ưng

 chuẩn phi, tật chí vương sở, nhật nhật như thị, thọ vương Bát Giới. 

 Thế Tôn diệc khiển tôn giả Phú Lâu Na, vị vương thuyết pháp. 

爾時大王食麨飲漿。求水漱口。漱口畢已。合掌恭敬

。向耆闍崛山 。遙禮世尊。而作是言。大目犍連。是吾親

友。願興慈悲 。授我八戒。時目犍連。如鷹隼飛，疾至王

所。日日如是 。授王八戒。世尊亦遣尊者富樓那，為王說

法。

 (Lúc bấy giờ, đại vương ăn bột rang, uống nước ép, xin nước súc

 miệng. Súc miệng xong xuôi, chắp tay cung kính, hướng về núi Kỳ Xà

 Quật, bái vọng đức Thế Tôn, bạch như thế này: “Ngài Đại Mục Kiền

 Liên là thân hữu của con, nguyện hãy dấy lòng từ bi, truyền cho con Bát

 Quan Trai Giới”. Khi ấy, ngài Mục Kiền Liên như chim ưng, chim ó bay

 liệng, nhanh chóng đến chỗ nhà vua, mỗi ngày đều như thế, truyền Bát

 Quan Trai Giới cho nhà vua. Đức Thế Tôn cũng sai tôn giả Phú Lâu Na

 thuyết pháp cho nhà vua). 

37  “Sao” ở đây là gạo hoặc lúa mạch rang chín, nghiền thành bột. 

 Tập 17

 218

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Quốc  vương  gặp  đại  nạn  này cũng đau khổ chẳng thể chịu nổi. 

Tuy được bí mật chuyển đạt đồ ăn, thức uống, nên có cái để ăn uống, 

nhưng trong cung đình cũng sám hối, cầu Phật giúp đỡ. Nhưng nhà vua

cầu Phật, vẫn chẳng cầu sanh Tịnh Độ, chẳng khởi ý niệm ấy, chỉ mong

cầu Phật truyền giới, truyền Bát Quan Trai Giới là hành pháp để người

tại gia tu hạnh xuất gia. Thời hạn của Bát Quan Trai Giới là một ngày

một đêm, hết một ngày đêm liền viên mãn, ngày hôm sau lại phải thọ lần

nữa, có thể thọ mỗi ngày. Nếu chẳng có thầy, không có người xuất gia, 

chính mình có thể đối trước Phật, Bồ Tát tự thọ. Vì thế, hành pháp này

có khai duyên, [nghĩa là] hễ có người xuất gia truyền cho quý vị thì rất

tốt, chẳng có người xuất gia thì chính mình có thể đối trước Phật, Bồ Tát

phát nguyện thọ trì. Tám giới ấy gồm tám điều giới và một điều về Trai, 

nên gọi là Bát Quan Trai Giới. Trai (齋) là ăn một bữa trưa, chẳng ăn sau

giữa trưa. Bát Quan Trai Giới thật sự thì sáng sớm ăn thứ gì cũng không

được. Sáng sớm cũng chớ nên ăn, mỗi ngày ăn một bữa. Sau giữa Ngọ, 

tức là sau giữa trưa, có thể uống nước, nhưng trong nước chẳng thể có

chất trầm lắng. Như sữa thì chẳng thể uống, vì sữa có chất trầm lắng. 

Sữa đậu nành cũng chẳng thể uống, vì sữa đậu nành cũng có chất trầm

lắng. Có thể uống gì? Có thể uống mật, mật và nước chẳng có chất trầm

lắng. Uống nước đường cũng được! Vì vậy, đối với Bát Quan Trai Giới, 

Trai hết sức nghiêm ngặt, trai lẫn giới đều nghiêm ngặt. Đó là cuộc sống

của người xuất gia thuở Phật tại thế, chúng ta sống một ngày [theo cách

sống ấy]. 

 “Trung” (中) [ở đây] là giữa trưa, chẳng phải là Ngọ. Người hiện

thời nói  “trì ngọ” , đó là sai lầm. Ngọ (午) là giờ Ngọ, từ mười một giờ

đến một giờ đều thuộc về giờ Ngọ. Một giờ chiều thì mặt trời đã qua

khỏi giữa trưa từ lâu. Vì vậy, người ấy (người trì Bát Quan Trai Giới) là

sau giữa trưa chẳng ăn, chẳng phải là ăn vào giờ Ngọ. Thời gian giữa

trưa  mỗi  ngày  khác  nhau.  Xưa  kia,  dùng  đồng  hồ mặt  trời  (nhật  quỹ, 

日晷)38 để tính toán thời gian giữa trưa. Hiện thời, thuận tiện hơn xưa kia, 

hiện  thời  dùng  gì?  Nếu  là  người  trì  ngọ,  sẽ dùng  nhật  lịch  thiên  văn

(Astronomical Almanac), đài thiên văn mỗi năm đều phát hành. Trong

nhật lịch thiên văn có ghi chép mỗi ngày, nhằm tháng mấy, ngày mấy, 

38 Nhật Quỹ (Sundial) là một loại đồng hồ dựa theo bóng nắng, thông thường gồm

một đĩa tròn có khắc vạch chỉ giờ, chính giữa là một cây kim mỏng và sắc. Khi mặt

trời di chuyển quanh bầu trời, bóng nắng chiếu vào kim sẽ soi lên vạch giờ tương

ứng. 

 Tập 17

 219

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thời gian đúng giữa trưa vào đúng mấy giờ, mấy phút, mấy giây, viết rất

rõ ràng. Nhất định phải [thọ trai] trước khi ấy, hễ quá một giây tức là đã

phá trai, đã phá Bát Quan Trai. Vì thế, đây là một chuyện rất phiền phức. 

Hiện thời có rất nhiều người trì ngọ, đó là làm cho có tiếng mà thôi, chứ

thật ra [cả trai lẫn giới] đều bị phá sạch cả rồi. Buổi tối ăn hoa quả, đã

phá giới, [vì hoa quả] có chất bã. Buổi tối uống cốc sữa thì cũng đã phá

giới.  Người ấy  trọn  chẳng  hiểu  những  thứ ấy  đều  chẳng  được  dùng. 

Phàm là những gì có chất trầm lắng đều chẳng được uống. Đó là sống

cuộc đời của người xuất gia trong một ngày. 

Quốc  vương  bị người  ta  giam  kín  nơi  đó,  đau  khổ chẳng  chịu

đựng nổi, nghĩ ta phải tu phước, trong đời quá khứ đã tạo tội nghiệp quá

nhiều, chẳng tu phước, bèn cầu tôn giả Mục Kiền Liên, chẳng dám cầu

Phật, mong mỏi học trò của đức Phật đến giúp nhà vua thọ giới. Ngài

Mục  Kiền  Liên và  nhà vua  có quan  hệ thân  thích.  Vua  vừa động  một

niệm, đức Phật liền biết, liền ngay lập tức sai Mục Kiền Liên truyền giới

cho vua, hòng mãn nguyện cho ông ta. Lại sai Phú Lâu Na đến thuyết

pháp, chỉ dạy, cho nhà vua khỏi đau khổ vì tịch mịch mà suy nghĩ lung

tung. Đức Phật nghĩ rất chu đáo, phái hai vị ấy đến chiếu cố, giúp đỡ nhà

vua. À! Chúng ta nghỉ ngơi mấy phút. 

 Tập 18

Xin mở kinh bổn, trang một trăm lẻ tám. Chúng ta xem kinh văn, 

dòng thứ ba từ dưới đếm lên. 

 Như thị thời gian, kinh tam thất nhật, vương thực sao mật, đắc

 văn pháp cố, nhan sắc hòa duyệt. 

如是時間 。經三七日。王食麨蜜。得聞法故。顏色和

悅。

 (Thời  gian  như  thế trải  qua  hai  mươi  mốt  ngày,  vua  do  ăn  bột

 rang và mật, được nghe pháp, nên vẻ mặt ôn hòa, vui sướng). 

Nhìn từ chuyện này, bất luận là vua Tần Bà hay phu nhân Vi Đề

Hy, có thể nói là đều gặp phải nghịch duyên hay nghịch cảnh thì mới

phát tâm học Phật, giác ngộ từ chỗ này. Duyên tuy là nghịch ác, nhưng

hậu quả đạt được lại là chánh diện, là chí thiện. Nhất là phu nhân Vi Đề

Hy mong cầu sanh Tịnh Độ, đấy là cơ duyên hiếm có, khó gặp, chẳng

ngờ sẽ được  chín  muồi ở chỗ này,  rất  khó  có!  Nếu  chúng  ta  có  thể

 Tập 18

 220

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thường ghi nhớ những chỗ này, quan sát thế gian, nhắc nhở chính mình:

Đối với những cảnh ngộ gặp gỡ trong thế gian, hãy nên giống như họ, có

thể dấy lên giác tánh, nghiêm túc nỗ lực tu học. Tất cả các nghịch duyên

đều là Tăng Thượng Duyên tốt nhất. Người đang gặp khổ nạn, nói thật

ra, tâm cầu đạo càng ân cần, tha thiết hơn. Hết thảy đều là thuận cảnh, 

dẫu gặp gỡ Phật pháp cũng rất khó tu trì, thiện căn sâu dầy, sanh khởi

tâm hoan hỷ mà thôi, chứ nghiêm túc tu học hết sức khó khăn. Vì thế, 

nói thật ra, nghịch cảnh trọn chẳng phải là chuyện xấu. Trong kinh, đức

Phật thường dạy chúng ta:  “Lấy khổ làm thầy”.  Xác thực là dễ thành tựu

trong khổ nạn. 

Quốc vương tuy bị giam cầm, giam cầm đã hai mươi mốt ngày, 

thời gian rất dài. Nhà vua được ăn uống, lại gặp ngài Mục Kiền Liên và

Phú Lâu Na thuyết pháp, vua đạt được pháp hỷ, cho nên  “nhan sắc hòa

 duyệt” , do đạt được pháp hỷ đó mà! Lại xem đoạn kinh văn tiếp theo:

 Thời A Xà Thế vấn thủ môn giả. 

時阿闍世問守門者。

 (Khi ấy, A Xà Thế hỏi người canh cửa). 

Đã qua hai mươi mốt ngày, ông ta đến tra hỏi đôi chút, nói:

 Phụ vương kim giả do tồn tại da? 

父王今者猶存在耶。

 (Nay phụ vương vẫn còn sống ư?)

Ông ta hỏi cha mình có còn sống hay chăng? Hỏi kẻ giữ cửa, có

còn sống hay chăng? Đã chết hay chưa? 

 Thời thủ môn nhân bạch ngôn. Đại vương. 

時守門人白言。大王。

 (Khi ấy, kẻ giữ cửa tâu rằng: “Tâu đại vương”). 

Chữ  “đại vương”  dành để gọi A Xà Thế, vì A Xà Thế là vua trong

hiện thời. 

 Quốc thái phu nhân, thân đồ sao mật, anh lạc thịnh tương, trì

 dụng thượng vương. Sa-môn Mục Liên cập Phú Lâu Na, tùng không

 nhi lai, vị vương thuyết pháp, bất khả cấm chế. 

 Tập 18

 221

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

國太夫人 。身塗麨蜜。瓔珞盛漿。持用上王。沙門目

連。及富樓那。從空而來。為王說法。不可禁制。

 (Quốc thái phu nhân, thân bôi bột rang và mật, chuỗi đeo đựng

 nước trái cây ép, đem dâng lên vua. Sa-môn Mục Liên và Phú Lâu Na từ

 trên hư không hiện tới, thuyết pháp cho nhà vua, chẳng thể ngăn cấm). 

Người giữ cửa biết tình hình sự thật, cũng chẳng giấu giếm. Anh

ta nói hoàng thái hậu mỗi ngày đem đồ ăn, thức uống cho vua, tâu trình

tình hình này. Khi ấy, quốc vương cấm những kẻ khác không được gặp

vua cha, chẳng nói cấm vương hậu không thể ra vào, chẳng nói tới lời

ấy. Do đó, vương hậu vào ra rất tự do, chẳng có ai ngăn trở bà ta. Mục

Liên và Phú Lâu Na do thần thông, từ không trung bay đến, bay đi, anh

ta cũng chẳng biết làm sao, ngăn chặn không được! Chẳng có cách nào! 

Những  chuyện ấy  không  có  cách  nào  cấm  chỉ,  quyền  lực  của  họ đều

chẳng làm gì được. Chỉ đành thật thà tâu chuyện này lên A Xà Thế: Cha

Ngài nay chưa chết, vẫn còn sống! 

 Thời A Xà Thế văn thử ngữ dĩ, nộ kỳ mẫu viết: “Ngã mẫu thị

 tặc, dữ tặc vi bạn. Sa-môn ác nhân, huyễn hoặc chú thuật, linh thử ác

 vương, đa nhật bất tử”. Tức chấp lợi kiếm, dục hại kỳ mẫu. 

時阿闍世聞此語已 。怒其母曰。我母是賊。與賊為伴

。沙門惡人 。幻惑咒術。令此惡王 。多日不死。即執利劍

。欲害其母。

 (Khi ấy, A Xà Thế nghe lời ấy, giận mẹ nói: “Mẹ ta là giặc, kết bè

 đảng  với  giặc.  Sa-môn  là  kẻ ác,  chú  thuật  huyễn  hoặc,  khiến  cho  ác

 vương  đã  nhiều  ngày  chẳng  chết”.  Liền  cầm  gươm  bén,  toan  hại  mẹ

 mình). 

Người Hoa gọi chuyện này là “thấy lợi tối mắt”, vì thỏa tư lợi của

chính mình, hoàn toàn chôn vùi lý trí. Không chỉ muốn hại cha, mà nay

còn muốn sát hại mẹ. Đúng là ác nghịch đến cùng cực. Chúng ta xem

phần  kinh  văn  kế tiếp,  trang  một  trăm  mười  một,  xem  phần  kinh  văn

được in cao hơn một chữ. 

 Thời hữu nhất thần, danh viết Nguyệt Quang. 

時有一臣。名曰月光。

 Tập 18

 222

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 (Khi ấy,  có  một  người  bầy  tôi  tên  là  Nguyệt  Quang

 (Candraprabhā)). 

Vua có một đại thần. 

 Thông minh đa trí, cập dữ Kỳ Bà. 

聰明多智。及與耆婆。

 (Thông minh, lắm trí huệ, cùng với Kỳ Bà). 

Kỳ Bà (Jīvaka) cũng là một đại thần39. Trong đám bầy tôi có hai

người này. Hai người này hết sức hiền năng, là hiền nhân trong nước, 

được mọi người trong nước hết sức ngưỡng vọng. 

 Vị vương tác lễ, bạch ngôn: “Đại vương! Thần văn Tỳ Đà Luận

 Kinh thuyết”. 

為王作禮。白言。大王。臣聞毘陀論經說。

 (Hướng về vua làm lễ, tâu rằng: “Tâu đại vương! Thần nghe kinh

 luận Tỳ Đà có nói). 

Đây không phải là kinh Phật, [Tỳ Đà (Vedas)] là kinh điển Bà La

Môn. 

 Kiếp sơ dĩ lai, hữu chư ác vương, tham quốc vị cố, sát hại kỳ

 phụ nhất vạn bát thiên. 

劫初已來。有諸惡王。貪國位故。殺害其父一萬八千。

 (Từ kiếp ban sơ đến nay, có các vua ác vì tham ngôi vua, giết hại

 cha mình có đến một vạn tám ngàn kẻ). 

Ý nói con đoạt quyền vị của cha từ xưa tới nay đều có, có nghe

nói chuyện này. 

 Vị tằng văn hữu vô đạo hại mẫu. 

未曾聞有無道害母。

 (Chưa từng nghe nói có kẻ nào vô đạo hại mẹ). 

39 Ngài Trí Giả chú giải:  “Kỳ Bà, cõi này dịch là Hoạt (sống). Lúc sanh ra, một tay

 cầm túi thuốc, một tay cầm ống kim. Xưa kia đã thề làm thầy thuốc, có thể trị bệnh

 cho người khác. Do đức mà lập hiệu”. 

 Tập 18

 223

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Còn như giết hại mẹ, vẫn chưa hề nghe nói đến. 

 Vương kim vi thử sát nghịch chi sự, ô Sát Lợi chủng. 

王今為此殺逆之事。污剎利種。

 (Nay bệ hạ làm chuyện giết chóc ngỗ nghịch này, khiến dòng Sát

 Đế Lợi bị ô uế). 

Ở đây chẳng phải là chữ Hãn (汗), đây lại là một chữ bị in sai, 

đúng ra phải là chữ Ô (污). Ô nhiễm Sát Đế Lợi, Sát Đế Lợi (Kṣatriya) là

vương tộc. Chuyện này khiến cho vương tộc bị ô danh, vương tộc nhục

nhã. 

 Thần bất nhẫn văn, thị Chiên Đà La. 

臣不忍聞。是旃陀羅。

 (Thần chẳng nỡ nghe. Đó là [hành vi của] Chiên Đà La). 

Chiên Đà La  (Caṇḍāla) thấp nhất trong  bốn  chủng tánh  (Varṇa)

của Ấn Độ, làm nghề mổ heo, giết trâu, là nghề nghiệp bất hảo nhất. 

 Ngô đẳng bất nghi phục trụ ư thử. 

吾等不宜復住於此。

 (Bọn thần không nên ở chỗ này nữa). 

Hôm nay quốc vương làm chuyện này, chúng tôi thật sự chẳng nỡ

lòng. Chuyện này ác nghịch đến tột cùng, chúng tôi chẳng thể lưu lại nơi

này nữa, cũng chẳng thể phò tá nhà vua, phải rời đi. 

 Thời nhị đại thần thuyết thử ngữ cánh, dĩ thủ án kiếm, khước

 hành nhi thoái. 

時二大臣。說此語竟。以手按劍。却行而退。

 (Khi ấy, hai vị đại thần nói lời ấy xong, dùng tay đè kiếm, lui chân

 rời đi). 

Hai người ấy chuẩn bị rời bỏ nhà vua, muốn bỏ trốn đến quốc gia

khác. A Xà Thế kể ra cũng còn khá lắm…

 Thời A Xà Thế kinh bố hoảng cụ, cáo Kỳ Bà ngôn: “Nhữ bất vị

 ngã da?” 

 Tập 18

 224

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

時阿闍世驚怖惶懼。告耆婆言。汝不為我耶。

 (Khi  đó,  A  Xà  Thế kinh  hãi,  hoảng  sợ,  bảo  Kỳ Bà  rằng:  “Ông

 chẳng vì ta ư?”). 

Các ông chẳng thể phụ trợ, giúp đỡ ta ư? 

 Kỳ Bà bạch ngôn: - Đại vương! Thận mạc hại mẫu. 

耆婆白言。大王。慎莫害母。

 (Kỳ Bà  tâu  rằng:  “Tâu  đại  vương!  Hãy  thận  trọng,  đừng  hại

 mẹ”). 

Ông ta nói: Bệ hạ hãy suy nghĩ, xét tưởng cho nhiều, quyết định

chớ nên hại mẹ. 

 Vương văn thử ngữ, sám hối cầu cứu, tức tiện xả kiếm, chỉ bất

 hại mẫu. 

王聞此語。懺悔求救。即便捨劍。止不害母。

 (Vua nghe lời ấy, ăn năn, hối lỗi, liền buông bỏ gươm, thôi không

 hại mẹ). 

Có thể nói là hai người này hết sức thông minh. Khi A Xà Thế đảo

chánh, bắt giam cha, sao họ chẳng đến khuyến cáo? Theo như chúng tôi

nghĩ, nhất định là có nguyên nhân. A Xà Thế hết sức thông minh, cũng

hết sức có năng lực, lại còn đã đạt đến giai đoạn chín chắn. Vua già tuổi

đã quá cao, chắc là giải quyết chánh sự cũng có những lúc hồ đồ. Vì thế, 

tuy  A  Xà  Thế bắt  giam  lão  vương  để kế thừa  ngôi  vua,  chắc  là  cũng

chẳng đến nỗi có hại cho dân chúng, mà còn có lợi, chẳng có hại. Vì thế, 

họ chẳng ra mặt khuyên can, ngăn trở, vẫn giúp nhà vua cai trị đất nước. 

Nay vua muốn hại mẹ, đây là chuyện đại nghịch bất đạo, ắt cần phải ra

mặt khuyên can, ngăn cản. Khuyên can, ngăn cản mà vua chẳng nghe, 

nhất định sẽ bỏ nước này, trốn sang nước khác. Chuyện này ở Ấn Độ có, 

mà ở Trung Hoa vào thời cổ cũng có. Vào thời Xuân Thu Chiến Quốc, 

quốc vương vô đạo, hiền nhân trốn đi là chuyện thường thấy, trong lịch

sử Trung  Hoa  cũng  thường  thấy.  Hai  vị hiền  thần  trong  lúc ấy  đến

khuyên nhủ vua, kể ra quốc vương cũng khá lắm, tiếp nhận lời khuyến

cáo, chẳng sát hại mẹ. 

Chúng ta xem đoạn kinh văn tiếp theo, dòng thứ hai từ dưới đếm

 Tập 18

 225

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

lên trong trang một trăm mười bốn. 

 Sắc ngữ nội quan, bế trí thâm cung, bất linh phục xuất. 

敕語內官。閉置深宮。不令復出。

 (Sắc truyền nội quan nhốt chặt mẹ trong cung cấm, chẳng cho ra

 ngoài nữa). 

 “Sắc” (敕) là sắc lệnh, người Hoa gọi là  “thánh chỉ” (聖旨), tức là

mệnh  lệnh  do hoàng  đế ban  ra.  Tuy  chẳng giết  mẹ,  nhưng  cũng  giam

cầm mẹ, chẳng cho bà được tự do hành động. Giam chặt bà trong thâm

cung, khiến bà chẳng thể lui tới chỗ quốc vương. Lần này, không chỉ mẹ

nhà vua mắc nạn, mà cha nhà vua còn bị nạn nặng hơn, đồ ăn thức uống

bị đoạn tuyệt, mẹ chẳng được tự do hành động. 

 Thời Vi Đề Hy bị u bế dĩ, sầu ưu tiều tụy. 

時韋提希被幽閉已。愁憂憔悴。

 (Lúc đó, bà Vi Đề Hy bị nhốt kín, sầu lo, tiều tụy). 

Nói  thật  ra,  bà  ta  ưu  lự không  phải  vì  chính  mình,  mà  vì  quốc

vương. Quốc vương không có ai lo ăn uống, sẽ nguy lắm! Đúng là mạng

trong sớm tối, nên hết sức lo sầu. 

 Dao hướng Kỳ Xà Quật sơn, vị Phật tác lễ. 

遙向耆闍崛山。為佛作禮。

 (Bèn hướng vọng về núi Kỳ Xà Quật, kính lễ đức Phật). 

Ở trong thâm  cung  chẳng thể ra  ngoài,  bèn  hướng  về đạo  tràng

giảng kinh, thuyết pháp của đức Phật, hướng về phương hướng ấy mà lễ

bái. 

 Nhi  tác  thị ngôn:  “Như  Lai Thế Tôn,  tại  tích  chi  thời,  hằng

 khiển A Nan lai ủy vấn ngã”. 

而作是言。如來世尊。在昔之時。恆遣阿難來慰問我。

 (Mà nói như thế này: “Bạch đức Như Lai Thế Tôn, xưa kia, Ngài

 luôn sai A Nan đến an ủi, thăm hỏi con”). 

Quốc vương và vương hậu khi ấy đều là hộ pháp của đức Thế

 Tập 18

 226

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Tôn, mà cũng là đệ tử tại gia của đức Thế Tôn, nên đức Phật thường sai

A Nan đến giảng kinh, thuyết pháp cho họ. 

 Ngã  kim  sầu  ưu,  Thế Tôn  oai  trọng,  vô  do  đắc  kiến,  nguyện

 khiển Mục Liên tôn giả A Nan, dữ ngã tương kiến. 

我今愁憂。世尊威重。無由得見。願遣目連尊者阿難。

與我相見。

 (Con nay sầu lo, Thế Tôn oai đức cao trọng, không cách nào được

 gặp, xin hãy sai tôn giả Mục Liên và A Nan đến gặp mặt con). 

Đức Phật là thầy, chẳng dám làm phiền lão nhân gia, mong mỏi

đức Phật có thể sai tôn giả Mục Kiền Liên và A Nan đến gặp mặt bà ta. 

 Tác thị ngữ dĩ, bi khấp vũ lệ, dao hướng Phật lễ. 

作是語已。悲泣雨淚。遙向佛禮。

 (Thưa  lời ấy  xong,  buồn  khóc,  tuôn  nước  mắt  như  mưa,  hướng

 vọng về phía Phật lễ bái). 

Chúc nguyện như vậy xong, lại lễ bái. Chúng ta lại xem phần kinh

văn kế tiếp nơi trang một trăm mười bảy. 

 Vị cử đầu khoảnh. 

未舉頭頃。

 (Trong khoảng chưa ngẩng đầu lên). 

Bà ta lạy xuống, còn chưa ngẩng đầu lên, ý nói thời gian rất nhanh

chóng. 

 Nhĩ thời Thế Tôn tại Kỳ Xà Quật sơn, tri Vi Đề Hy tâm chi sở

 niệm. 

爾時世尊在耆闍崛山。知韋提希心之所念。

 (Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn ở núi Kỳ Xà Quật, biết tâm niệm của Vi

 Đề Hy). 

Đức Thế Tôn tâm địa thanh tịnh có thể thấy thấu suốt khắp pháp

giới,  hết  thảy  chúng  sanh  khởi  tâm  động  niệm,  chẳng  có  gì đức  Phật

 Tập 18

 227

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

không biết. Như trong đại kinh đã nói: Hàng Bồ Tát trong thế giới Tây

Phương, ngay cả hạ hạ phẩm vãng sanh đều có năng lực này, chúng sanh

trong mười phương thế giới khởi tâm động niệm không gì chẳng biết. Do

đó, chúng sanh có cảm, Phật bèn có ứng. Vừa động niệm, đức Phật biết

ngay. 

 Tức sắc Đại Mục Kiền Liên cập dĩ A Nan, tùng không nhi lai. 

即敕大目犍連及以阿難。從空而來。

 (Liền truyền Đại Mục Kiền Liên và A Nan, từ hư không mà đến). 

Ứng với điều bà ta mong cầu. Bà ta cầu được gặp mặt Mục Kiền

Liên và A Nan, đức Phật liền sai hai vị ấy đến. Không chỉ là đức Phật sai

hai vị ấy đến, mà Ngài cũng tự đến. 

 Phật tùng Kỳ Xà Quật sơn một, ư vương cung xuất. 

佛從耆闍崛山沒。於王宮出。

 (Đức  Phật  biến  mất  tại  núi  Kỳ Xà  Quật,  xuất  hiện  tại  vương

 cung). 

Đức Phật cũng đến, dẫn theo hai người ấy. 

 Thời Vi Đề Hy lễ dĩ, cử đầu, kiến Thế Tôn Thích Ca Mâu Ni

 Phật, thân tử kim sắc tọa bách bảo liên hoa, Mục Liên thị tả, A Nan

 thị hữu, Thích, Phạm hộ thế chư thiên, tại hư không trung. 

時韋提希禮已 。舉頭。見世尊釋迦牟尼佛。身紫金色

坐百寶蓮華 。目連侍左 。阿難侍右。釋梵護世諸天。在虛

空中。

 (Khi ấy, Vi Đề Hy lễ xong, ngẩng đầu lên, thấy đức Thế Tôn Thích

 Ca Mâu Ni Phật, thân màu vàng tía, ngồi trên hoa sen bằng trăm thứ

 báu, Mục Liên hầu bên trái, A Nan hầu bên phải. Thích Phạm hộ thế chư

 thiên đều ở trên hư không). 

 “Thích Phạm hộ thế chư thiên”  chỉ hết thảy các vị thần hộ pháp. 

Thần hộ pháp ở trên hư không. 

 Phổ vũ thiên hoa, trì dụng cúng dường. 

 Tập 18

 228

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

普雨天華。持用供養。

 (Mưa khắp các hoa trời, dùng đó để cúng dường). 

Thần hộ pháp ở trên hư không rải hoa cúng dường. Đây là nói phu

nhân vừa dấy một niệm, Phật, Bồ Tát bèn xuất hiện tại vương cung. Đức

Phật đến vì biết nhân duyên đã chín muồi. Quốc vương cầu Phật, đức

Phật  chỉ phái  đệ tử đến  truyền  giới  và  thuyết  pháp  cho  vua,  đức  Phật

chẳng tự đến. Phu nhân vừa động niệm, đức Phật đích thân đến. Điều

này cho thấy vua và phu nhân, nguyện vọng mỗi người khác nhau, sở

cầu chẳng giống nhau. Một đằng chỉ cầu truyền giới, đức Phật sai đệ tử

đến là được rồi. Một đằng mong cầu lìa khổ được vui, trừ đức Phật tự

đến [dạy bảo] ra, [sai người nào khác đến giảng giải] đều chẳng thể. Vì

thế, do tâm niệm, nguyện cầu của họ khác nhau, mà cảm ứng cũng chẳng

giống nhau. 

Trong lời chú giải phía sau đoạn này, Đế Nhàn đại sư nêu ý kiến

về cách chúng ta thờ tượng Phật trong hiện thời, do đoạn kinh văn này

mà Ngài có ý kiến ấy. Chúng tôi đọc đoạn này một lượt, để các đồng tu

thấy đoạn này trong tâm chẳng khởi hoài nghi. Nơi hàng thứ ba trang

một trăm mười chín, xem từ câu thứ hai.  “Ngã quốc các xứ đại điện” , [ý

nói] trong Đại Hùng Bảo Điện của các tự viện nhà Phật [tại Trung Hoa]. 

 “Cúng  nhất  Phật  nhị thị giả tượng,  tương  truyền  đô  đạo  Ca  Diếp,  A

 Nan” (Thờ tượng một vị Phật và hai vị thị giả, tương truyền đều nói [hai

vị thị giả] chính là Ca Diếp và A Nan), thông thường truyền tụng, hai

tượng ấy, một bên là tôn giả Ca Diếp, bên kia là tôn giả A Nan. Quả thật

rất nhiều nơi thờ tượng theo cách thức ấy, một bên là tượng một vị trẻ

tuổi, tượng bên kia tuổi tác rất cao, thờ hai vị ấy.  “Ngã tắc tố ngôn bất dĩ

 vi  nhiên” (Tôi trọn chẳng  cho  như  vậy  là  đúng),  “tôi”  là  pháp  sư  Đế

Nhàn tự xưng,  “tuy bất kiến hữu nhân công nhiên phủ nhận, đản tâm

 trung do vị thành khẳng nhĩ” (tuy chẳng thấy có ai công khai phủ nhận, 

nhưng trong tâm vẫn chưa thật sự khẳng định như thế), có những người

thấy cách thờ như vậy không nghĩ là đúng, nhưng cũng không tiện nói. 

 “Phù cổ nhân kiến điện, cúng tượng, tất hữu sở bổn” (Phàm cổ nhân

dựng điện, thờ tượng, ắt có căn cứ), phải có căn cứ vì sao thờ phụng theo

cách thức ấy!  “Thí vấn Ca Diếp, A Nan, xuất ư hà điển” (Thử hỏi [thờ

hai vị thị giả] là Ca Diếp và A Nan xuất phát từ kinh điển nào), chẳng

tìm thấy căn cứ trong kinh điển.  “Ngã viết phi giả, nãi bổn ư kim kinh

 dã” (Tôi nói chẳng phải vậy, do căn cứ theo kinh này). Pháp sư Đế Nhàn

nói thờ tượng như vậy có thể là không đúng. [Nói là] không đúng vì căn

 Tập 18

 229

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

cứ theo kinh này, căn cứ trên đoạn kinh văn này.  “Kinh trung phân minh

 thuyết Phật thân tử kim sắc, tọa bách bảo liên hoa, Mục Liên thị tả, A

 Nan thị hữu, tả diện tương truyền ngôn Ca Diếp giả, dĩ manh tùng manh

 dã” (Trong kinh nói rõ ràng thân Phật màu vàng tía, ngồi trên hoa sen

trăm báu, Mục Liên hầu bên trái, A Nan hầu bên phải. Lời truyền tụng vị

đứng bên trái là Ca Diếp như trên đây chính là [lời tương truyền] do gã

đui dạy kẻ mù vậy). Trong cách nhìn của lão hòa thượng, Ngài nói người

bên trái chẳng phải là tôn giả Ca Diếp, phải nên là ngài Mục Liên, do

căn cứ theo những điều được nói trong kinh này. 

Cách nhìn này của lão hòa thượng cố nhiên là có lý, nhưng chúng

tôi cảm thấy người ta thờ một bên là Ca Diếp, thờ bên kia là A Nan, theo

như  chúng  tôi  nghĩ,  cũng  chẳng  có  gì  là  thờ sai!  Tuy  trong  kinh  điển

không có, nhưng những chuyện trong kinh điển không có rất nhiều! Chỉ

cần  nói  theo  phương  diện  ý  nghĩa  biểu  pháp  mà  thông  suốt  thì  cũng

chẳng phải là không được. Ngài Ca Diếp truyền Tông Môn, tức Thiền

Tông, ngài A Nan truyền Giáo Hạ. Dùng hai Ngài để biểu thị Tông Môn

và Giáo Hạ thì cũng xuôi tai, cũng trọn chẳng phải là hoàn toàn không

có lý do! Đây là cách thờ tượng thông thường, cụ Đế Nhàn nói có lý, 

nhưng thờ A Nan và Ca Diếp cũng có lý, đều chẳng thể coi là sai, chúng

ta chớ nên chấp trước, chớ nên thiên chấp là được rồi. Trong pháp môn

Đại Thừa, lúc thờ thì thường không thờ A Nan và Ca Diếp, mà là thờ

Thích Ca Mâu Ni Phật chính giữa, thông thường là thờ Văn Thù và Phổ

Hiền, thờ hai vị đại Bồ Tát ấy, giống như thờ Tây Phương Tam Thánh là

thờ A Di Đà Phật, Quán Âm, Thế Chí, thờ theo cách như vậy. 

Lại xem đoạn kinh văn tiếp theo. Khoa đề của phần kinh văn này

ở trong dòng thứ hai đếm từ dưới lên trong trang một trăm mười chín. 

Trong  khoa  đề,  có  một  chữ có  vấn  đề!  Đây  là  đoạn  thứ ba:  “Thương

 thán  thỉnh  pháp  nhị,  sơ  vấn  vãng  sanh  nhân” (Cảm  thương  than  thở, 

gồm  có  hai  phần.  Phần  thứ nhất  là  hỏi  về cái  nhân  vãng  sanh).  Chữ

“vãng sanh” này có vấn đề, [vì bà Vi Đề Hy] hỏi về cái nhân trong  “túc

 sanh” ,  tức  là  hỏi  về nhân  duyên  trong  đời  quá  khứ.  Kinh  văn  phải  là

 “vấn túc sanh” , chẳng phải là hỏi về vãng sanh. Do đó, chữ Vãng là sai! 

 Thời Vi Đề Hy kiến Phật Thế Tôn. 

時韋提希見佛世尊。

 (Khi đó, bà Vi Đề Hy trông thấy đức Phật Thế Tôn). 

Chẳng ngờ đức Phật đích thân đến. 

 Tập 18

 230

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Tự tuyệt anh lạc, cử thân đầu địa hào khấp hướng Phật. 

自絕瓔珞。舉身投地號泣向佛。

 (Tự giật đứt chuỗi anh lạc, gieo mình xuống đất, gào khóc hướng

 về Phật). 

Đức Phật hiện đến, cảm động sâu xa nhất, giật bỏ những thứ chuỗi

ngọc đeo trên thân, hướng về Phật đảnh lễ, đau đớn khóc ròng. 

 Bạch ngôn: “Thế Tôn! Ngã túc hà tội, sanh thử ác tử?” 

白言。世尊。我宿何罪，生此惡子。

 (Bạch rằng: “Bạch Thế Tôn! Con xưa có tội gì mà sanh ra đứa

 con tàn ác này?”)

Trong đời quá khứ, tôi đã tạo tội nghịch đến nỗi nào mà sanh ra

đứa con bất hiếu giết cha, hại mẹ. Đây là hỏi về nhân duyên trong quá

khứ. 

 Thế Tôn phục hữu hà đẳng nhân duyên, dữ Đề Bà Đạt Đa, cộng

 vi quyến thuộc? 

世尊復有何等因緣。與提婆達多。共為眷屬。

 (Đức Thế Tôn lại do có nhân duyên như thế nào mà cùng với Đề

 Bà Đạt Đa là quyến thuộc 40 ). 

Nói đức Phật Thế Tôn trong quá khứ có nhân duyên gì mà cớ sao

Đề Bà Đạt Đa và Ngài là anh em, tức anh em họ. Đó là nhân duyên gì? 

Con tôi và tôi là nhân duyên gì? Hai kẻ ấy cấu kết muốn hại Phật, muốn

hại cha mẹ, làm chuyện đại nghịch bất đạo này! 

Tiếp đó là hỏi đến nơi sẽ vãng sanh, trong đoạn kinh văn tiếp theo, 

tức là dòng thứ tư trong trang một trăm hai mươi mốt:

40 Tổ Trí Giả sớ giải:  “[Trong] kinh này chẳng đáp, nhưng các kinh khác có nói. Xưa

 kia vào thời Định Quang Phật, Phật Thích Ca [có tên] là Ma Nạp, theo học ở chỗ

 tiên nhân Trân Bảo. Học tập đã thành, nghĩ muốn báo ân, nhưng tự xét chính mình

 nghèo khó. Khi ấy, ông Da Nhã Đạt muốn gả con gái, có ông Tu Ma Đề mong được

 làm rể. Ông này thông minh, có trí huệ, nhưng hình mạo xấu xí. Ma Nạp gặp mặt

 [cùng Tu Ma Đề] nghị luận. Tu Ma Đề biện luận thua cuộc, Da Nhã Đạt hoan hỷ, 

 giúp Ma Nạp rất nhiều trân bảo, gả con gái cho. Tu Ma Đề sinh lòng phẫn hận, phát

 thệ trong vị lai đời đời gây não hại. Vì nhân duyên ấy, thường xúc não ông ta”. 

 Tập 18

 231

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Duy nguyện Thế Tôn, vị ngã quảng thuyết vô ưu não xứ, ngã

 đương vãng sanh, bất nhạo Diêm Phù Đề trược ác thế dã. 

唯願世尊 。為我廣說無憂惱處。我當往生。不樂閻浮

提濁惡世也。

 (Kính xin đức Thế Tôn, hãy vì con nói rộng rãi về chỗ chẳng có

 ưu não, con sẽ sanh về đó, chẳng thích cõi đời trược ác trong chốn Diêm

 Phù Đề). 

Ở đây bà ta mới nêu ra ý niệm ấy. Trước đó, bà trọn chẳng nói ra, 

chẳng nêu ra ý niệm ấy, chẳng nói ra ý nghĩ này, nhưng đức Phật đã biết. 

Chẳng cần chờ quý vị nói ra, đức Phật đã đến, muốn giúp quý vị giải

quyết vấn đề ấy. Nay đức Phật đã đến, bà ta nói ra. Chuyện này ngoại trừ

đức Phật đích thân đến thì không thể, vì sao? Đây là đại sự nhân duyên, 

kinh  Pháp  Hoa  nói  “một  đại  sự nhân  duyên” ,  liễu  sanh  tử,  thoát  tam

giới, thành Phật trong một đời, chẳng có chuyện gì lớn hơn chuyện này! 

Vua Tần Bà Sa La chẳng có ý niệm này, chẳng mong liễu sanh tử, thoát

tam  giới,  thành  Phật,  làm  Tổ,  vua  chẳng  có  nguyện  vọng ấy.  Nguyện

vọng của nhà vua là chỉ cầu được truyền giới, chỉ cầu nghe pháp hòng

giải  trừ khổ nạn  trong  hiện  tiền.  Phu  nhân  có  nguyện  vọng  vĩnh  viễn

thoát  khỏi  khổ nạn,  giải  quyết  một  chuyện  thì  trăm  chuyện  được  giải

quyết, hai người có nguyện vọng khác nhau. Vì thế, đối với quốc vương, 

đức Phật chỉ sai đệ tử đi là được rồi, đã có thể thỏa mãn nguyện vọng

của ông ta. Đối với phu nhân, không thể nào chẳng tự đi thì nguyện vọng

ấy mới có thể viên mãn; do đó, đức Thế Tôn đích thân đến hoàng cung. 

Bà ta nói rõ “chẳng muốn trụ trong thế gian này nữa”. Tiếp đó, kinh văn

chép:

 Thử trược ác xứ, địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh doanh mãn, đa

 bất thiện tụ. Nguyện ngã vị lai bất văn ác thanh, bất kiến ác nhân. 

此濁惡處 。地獄餓鬼畜生盈滿。多不善聚。願我未來

不聞惡聲。不見惡人。

 (Chốn trược ác này, địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh đầy dẫy, nhiều

 nỗi bất thiện tụ tập. Nguyện trong tương lai, con chẳng nghe tiếng ác, 

 chẳng thấy kẻ ác). 

Mấy  câu này  nêu  rõ  phu  nhân do  gặp  nạn này  bèn  triệt để giác

ngộ, thật sự giác ngộ. Thế giới này xác thực là địa ngục, ngạ quỷ, súc

 Tập 18

 232

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

sanh đầy ắp! Quý vị nói “chúng ta chưa thấy” ư? Chưa thấy là chưa thấy

quả, chứ cái nhân đã thấy rồi! Tham dục là nhân của ngạ quỷ, sân khuể

là nhân của địa ngục, ngu si là nhân của súc sanh. Chúng ta thấy thế gian

này ngập tràn tham, sân, si; những điều tạo tác cũng là tham, sân, si, quả

báo  trong  tương  lai  là  địa  ngục,  ngạ quỷ,  súc  sanh,  lẽ đâu  chẳng  tràn

ngập? Điều này thật sự quá đáng sợ!  “Đa bất thiện tụ”  là nói tới hoàn

cảnh nhân sự, thế gian này quá ít thiện nhân, người thật sự giác ngộ, thật

sự hiểu rõ quá ít. Không chỉ là người thế gian là như vậy, mà người học

Phật cũng chẳng phải là ngoại lệ. Có thấy rõ ràng hoàn cảnh thì mới biết

vãng sanh là khẩn yếu. Rời khỏi thế giới này sớm hơn một ngày, tức là

được  phước  sớm  hơn  một  ngày,  được  an  lạc  sớm  hơn  một  ngày.  Thế

gian này có gì đáng để lưu luyến? Bồ Tát trụ trong thế gian này thêm

một ngày,  nhằm  mục  đích  độ thêm  một  người  hữu  duyên,  tuyệt  đối

chẳng phải là lưu luyến thế gian này. Hết thảy việc làm, hết thảy hành

động đều nhằm giúp đỡ chúng sanh hữu duyên sớm sanh về Cực Lạc. 

Trừ chuyện này ra, chư vị ngẫm xem, còn có lý do gì để ở thêm một

ngày trong thế gian này? Hy vọng trụ trên thế gian thêm một ngày, chính

là mê hoặc điên đảo, là ngu si. Người có trí huệ, thật sự giác ngộ, chắc

chắn  không  hy  vọng ở trên  thế gian  này  thêm  một  ngày  nào! Ở đây, 

chúng ta thấy phu nhân Vi Đề Hy đã giác ngộ, đã hiểu rõ, trụ trong thế

gian này chẳng thể được! Chúng ta thấy bà ta giác ngộ, lại nghĩ tới chính

mình, bà ta thật sự biết thế gian này khổ sở, nay chúng ta gặp nạn vẫn

chưa đủ, nên vẫn chưa giác ngộ. 

Có thể nói là hiện thời, người thế gian trên cả thế giới đang bị hãm

trong hoàn cảnh hết sức bất thường. Bình thường là gì? Theo sự giáo hóa

của  Nho  gia,  [“bình  thường”  chính  là]  Ngũ  Luân,  Ngũ  Thường,  luân

thường xã hội bình thường, đúng mực. Vứt bỏ luân thường chính là bất

bình thường. Toàn thể thế giới đều bất bình thường, khổ nạn càng hãm

sâu hơn! Do đó, thế gian này còn có tai nạn rất lớn, ở ngay trước mắt, 

ngày càng gần hơn. Theo tiên đoán của Cơ Đốc giáo phương Tây, tận

thế xảy ra vào ngày nào? Năm 1999. Họ nói tận thế vào năm 1999, năm

nay là 1990. Nếu ngay cả đầu đuôi đều chẳng tính thì [theo cách nói ấy]

còn có chín năm nữa sẽ tận thế, Gia Tô (Jesus) sẽ giáng phàm tra xét

người đời. Đó là tiên đoán của Cơ Đốc giáo: Chín năm nữa, thế giới này

sẽ chẳng còn41. Trước đây, người ngoại quốc tin theo Cơ Đốc giáo, nay

41 Thật ra, đây không phải là tiên đoán của giáo hội Công Giáo, Chính Thống Giáo

hay các giáo hội Cơ Đốc Tân Giáo (Tin Lành, Phúc Âm, Cải Cách, Giám Lý v.v...). 

 Tập 18

 233

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

họ chẳng tin tưởng. Hiện thời, tại ngoại quốc người tin theo Cơ Đốc giáo

ngày càng ít. Tuy vẫn còn rất nhiều người đến nhà thờ lễ bái, nhưng họ

chẳng  tin  tưởng,  nghi  vấn  rất  nhiều.  Tôi  gặp  rất  nhiều  tín  đồ Cơ  Đốc

ngoại quốc đến nói với tôi: Mỗi Chủ Nhật họ vẫn đi nhà thờ, nhưng có

rất nhiều vấn đề hoài nghi đối với những gì Kinh Thánh đã nói. Trong

dự ngôn cổ xưa của Trung Hoa, thế giới này sẽ khôi phục trật tự bình

thường. Nếu tính theo Công Nguyên, đại khái là từ năm 2020 cho đến

2030,  thế giới  này  mới  khôi  phục  trật  tự bình  thường.  Tiên đoán  của

phương Đông và phương Tây trọn chẳng cùng nhau nghiên cứu, thương

Những tiên đoán này chỉ là ý kiến của một số cá nhân, dựa theo cách họ diễn dịch

những ẩn dụ trong sách Khải Huyền (Apocalypse, Revelation) của Kinh Thánh. Cứ

mỗi lần chuyển sang một thế kỷ mới, lại có dự đoán thế giới sẽ tận diệt. Nhất là vào

năm 1999 là năm cuối cùng của thế kỷ 20, do phát hiện một sai lầm trong hệ thống

computer, nhất là trong hệ thống Mainframe (do tiết kiệm bộ nhớ, người ta chỉ ghi

năm bằng hai con số cuối, nên sang thế kỷ 21, nếu không sửa lỗi trong các chương

trình đã sử dụng, năm 2013 sẽ được máy tính hiểu là năm 1913. Điều này có thể gây

nên những rối loạn trong các hệ thống dịch vụ công cộng), những nhà “tiên tri” bèn

ầm  ĩ  tiên  đoán  năm  1999  hoặc  năm  2000  sẽ  tận  thế.  Họ  thường  viện  dẫn

Nostradamus để chứng minh cho lập luận này, nhưng khi xét đến nguyên văn, chúng

ta chẳng thấy Nostradamus khẳng định năm nào. Những nhà “tiên tri” tiên đoán ồn

ào  nhất  về  ngày  tàn  của  thế  giới  vào  năm  1999  hoặc  năm  2000  là  James  Gordon

Linsay  (1906-1973)  (ông  này  là  người  sáng  lập  học  viện  Christ  For The  National

Institute), Edgar Cayce, Sun Myung Moon (mục sư sáng lập Unification Church của

Đại Hàn, rất nổi tiếng với những trò gây ồn ào như rửa tội cho hàng ngàn người bằng

ống tưới để xịt thay vì rảy nước thánh, hoặc làm lễ kết hôn cho mấy trăm cặp cùng

một  lúc),  Ed  Dobson  (mục  sư  của  Calvary  Church  tại  Grand  Rapids,  Michigan), 

Lester Sumrall, Harold Camping (ông này rất nổi tiếng vì đã tiên đoán rất nhiều lần

và luôn đoán sai be bét, vụ ầm ĩ nhất là ông tiên đoán như thánh phán ngày Hai Mốt

tháng Mười năm 2011 vừa qua sẽ có động đất khủng khiếp và Chúa sẽ mang 3% dân

số trên thế giới về nước trời mà thôi, những người còn lại sẽ chết sạch). Ngay cả

chuyện thế giới sẽ tận diệt vào cuối năm 2012 được các nhà “tiên tri”, khoa học gia

giả mạo tiên đoán vừa qua cũng chẳng phải là chuyện mới mẻ, vì John of Toledo

(giám mục xứ Proto and Santa Rufina, mất năm 1275) đã từng tiên đoán thế giới tận

diệt vào năm 1186 do các hành tinh trong Thái Dương Hệ xếp thẳng hàng. Điều đáng

trách là những đệ tử tại gia khi đọc các tin từ Internet hay các sách vở mạo danh

khoa học đã thiếu thái độ nghiêm túc suy xét, nên đã cung cấp những thông tin sai

lạc cho Hòa Thượng (vì Ngài không đọc báo, xem TV, nghe radio, nên không thể

kiểm chứng tính chân xác của mỗi bản tin), khiến cho trong các buổi giảng, với dụng

ý khuyên răn các đồng tu luôn tỉnh ngộ thế gian vô thường, Ngài đã dẫn dụng các tin

này, tạo thành những hạt sạn trong các lời giảng, khiến cho người nghe do thiếu suy

xét, phán đoán, chỉ lo chăm chú những chuyện vụn vặt ấy mà quên đi những giáo

nghĩa quan trọng, những lời khuyên thiết thực trong bài giảng của Hòa Thượng. 

 Tập 18

 234

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

lượng,  mà nghiễm  nhiên  tiên  đoán  rất  giống  nhau  như  vậy,  sai  lệch

khoảng chừng ba mươi năm, gần gũi như vậy đó! 

Chúng ta lại xem hoàn cảnh hiện tiền, nhìn từ chỗ nào? Nhìn từ

lòng người, nhìn từ các tạo tác của hết thảy mọi người, thế giới đúng là

sẽ có tai nạn. Đại khái là tai nạn ấy hết sức nghiêm trọng; sau tai nạn ấy, 

con người sẽ rất lắng lòng suy nghĩ cặn kẽ, biết phải thực hiện như thế

nào! Nếu chẳng thể khôi phục luân thường, đạo đức, chẳng thể tuân thủ

những  lời  răn  dạy  của  Phật,  Bồ Tát,  hết  thảy  chúng  sanh  quyết  định

chẳng thể tránh khỏi tai nạn đau khổ. Khi nào mọi người mới có thể tin

tưởng, tiếp nhận? Ắt phải là khi còn phải hứng chịu đại khổ nạn, họ mới

có thể tin tưởng, tiếp nhận. Giống như phu nhân Vi Đề Hy gặp đại kiếp

nạn như thế thì mới thật sự tỉnh ngộ. Bà ta mong cầu một cõi, nhưng

cũng chưa biết đến thế giới Cực Lạc, chỉ cầu một nơi chẳng có khổ nạn. 

Không chỉ là những chuyện khổ nạn tôi không trông thấy, mà ngay cả

nghe nói, cũng khiến cho tôi chẳng phải nghe, hy vọng có một nơi như

vậy để tôi có thể đến đó. Nêu bày nguyện vọng của chính mình, tiếp theo

đó  là  thỉnh  cầu.  Phần  kinh  văn  trong  trang  một  trăm  hai  mươi  hai  là

chính thức hướng về đức Thế Tôn nêu bày yêu cầu. Tiểu đoạn thứ ba là

 “thỉnh vãng sanh nhân” (thỉnh cầu đức Phật dạy bảo cái nhân để vãng

sanh). Chúng ta xem hàng kinh văn được in cao lên một chữ [so với các

dòng xung quanh]. 

 Kim hướng Thế Tôn ngũ thể đầu địa, cầu ai sám hối. 

今向世尊五體投地。求哀懺悔。

 (Nay hướng về đức Thế Tôn, năm vóc gieo xuống đất, xót xa cầu

 xin sám hối). 

Sám hối, đại khái là do trong đời quá khứ tạo tội nghiệp quá nặng, 

sanh ra một đứa con bất hiếu như thế, sám hối chuyện này. 

 Phật nguyện duy viết, giáo ngã quán ư thanh tịnh nghiệp xứ. 

佛願唯曰。教我觀於清淨業處。

 (Kính xin Phật hứa khả, dạy con quán chỗ có nghiệp thanh tịnh). 

Đoạn kinh văn này là cầu [chỉ dạy] cái nhân vãng sanh. Tuy phu

nhân khải thỉnh, nhưng đức Phật dùng phương pháp thiện xảo cùng cực, 

đức Phật trọn chẳng bảo bà ta: Ở phương Tây của thế giới Sa Bà, có thế

 Tập 18

 235

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

giới Cực Lạc, có A Di Đà Phật, nơi ấy tốt đẹp như thế nào, bà có thể

vãng sanh nơi đó. Đức Phật chẳng nói như thế, mà dùng phương pháp thị

hiện trọn hết Tịnh Độ của chư Phật trong mười phương trước mặt bà ta, 

để chính bà tự chọn lựa. Nói như hiện thời, cách làm này dân chủ, cởi

mở, chính quý vị chọn lựa. Quý vị chọn lựa kỹ càng rồi, ta sẽ dạy quý vị

cách tu như thế nào, cách đến đó như thế nào, đó mới là thật sự thỏa mãn

nguyện vọng của bà ta. Nói thật ra, phu nhân chọn lựa là chọn lựa thay

cho chúng ta, không phải là đức Phật chủ động giới thiệu cho chúng ta, 

để cho chúng ta được tự do tự tại chọn lựa. Phương pháp này thiện xảo, 

khiến  cho  chúng  ta  cầu sanh  Tây  Phương,  quả thật là tâm  phục,  khẩu

phục, xuất phát từ nguyện vọng của chính mình. Chúng ta hãy nên ghi

nhớ phương thức giáo học này, vì sao? Chúng ta thường khuyên người

khác niệm Phật, khuyên người khác cầu sanh Tịnh Độ, vì sao người ta

chẳng  bằng  lòng,  không  thể tiếp  nhận?  Thấy  người ấy  không  thể tiếp

nhận, bèn chẳng khuyên kẻ ấy. Hãy nói với kẻ ấy những điều hay trong

Phật pháp, bảo người đó làm lành có thiện báo, để kẻ ấy tiếp xúc nhiều, 

hiểu rõ hơn, sẽ dần dần khiến cho người ấy tự mình phát hiện chỗ thù

thắng của pháp môn Tịnh Độ. Do tìm được bèn cam tâm tình nguyện tu

tập, ta đã đạt được mục đích. 

Trở về Tịnh Độ là điều chắc chắn có thể xảy ra, vì sao? Tịnh Độ

thuộc loại tự tánh Tịnh Độ, tự tánh Di Đà, đều chẳng tách rời tự tánh, 

chẳng lìa khỏi tự tâm, há có lẽ nào chẳng thể giác ngộ? Bất quá là nhất

thời mê hoặc mà thôi. Do mê hoặc nhất thời, nên mới chẳng cầu sanh về

Tịnh  Độ.  Nói  thật  ra,  chẳng  nghĩ  tới  [cầu  sanh Tịnh  Độ] thì  trong ấy

cũng có nhân tố. Nhân tố ấy chính là sự sai lầm trong quan niệm. Có

những người nghĩ: “Ta tu hành, trong tương lai sẽ vượt Phật trỗi Tổ, cần

gì phải vãng sanh?” Giống như A Di Đà Phật đã phát nguyện trước Thế

Gian Tự Tại Vương Phật:  “Trong tương lai, con thành Phật sẽ vượt trỗi

 chư  Phật”. Đã  vượt  trỗi  chư  Phật  thì  cần  gì  phải  cầu  sanh  Tịnh  Độ? 

Nhưng vấn đề là người ấy có thể vượt trỗi được hay không? Đây là một

vấn đề. Có những người phát nguyện, tâm từ bi rất nặng: “Người khổ

nạn trong thế gian này rất nhiều, ta đời đời kiếp kiếp làm pháp sư trong

cõi này để giáo hóa chúng sanh là được rồi. Dẫu Tịnh Độ tốt đẹp, ta nay

vẫn  chưa  muốn  đi”.  Vì  vậy,  có  khá  nhiều  quan  niệm  sai  lầm.  Còn  có

người nghĩ: “Tịnh Độ rất tốt, nhưng nay ta vẫn chưa muốn tới đó. Trong

tương lai, đến lúc lâm chung, lại cầu sanh thì vẫn còn kịp”. Nào có biết

là đến khi lâm chung, không chừng cũng có khi bỏ lỡ nhân duyên. Quá

nhiều nhân tố khiến cho vãng sanh Tịnh Độ bị chướng ngại. Chúng ta

 Tập 18

 236

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

cần  phải  biết  những  chuyện  này!  Phải  trừ khử những  chướng  ngại ấy

ngay trong hiện tại, chứ lúc lâm chung rất khó thể nói! 

Phu nhân Vi Đề Hy chẳng biết trong quá khứ đã tạo tội nghiệp gì

nên  “cầu ai sám hối” (xót xa cầu xin sám hối). Bản thân chúng ta làm

sao biết tội nghiệp đã tạo trong quá khứ? Chúng ta sẽ chết bữa nào, chết

theo kiểu nào, làm sao biết được? Tại Hương Cảng, Phật môn chúng ta

có một vị đại hộ pháp, cũng rất giàu có, là bà Lôi, bà đã từng đến thăm

đạo tràng chúng ta. Kinh doanh rất thành công, năm 1997, đảng Cộng

Sản thu hồi Hương Cảng, nên bà ta dùng tiền kiếm được ở Hương Cảng

sang Gia Nã Đại mua đất đầu tư. Năm xưa, bà ta có nói với tôi, tại Ôn

Ca Hoa (Vancouver), tôi từng ở nhà bà ta. Tôi đến đó vào khoảng năm

1985, khi hội chợ triển lãm thế giới khai mạc tại Ôn Ca Hoa vào năm

1985. Bà đã mua hơn bảy mươi mẫu đất, một khu đất khá lớn. Mấy năm

trước, tôi có gặp bà ta, bà cho biết lại mua hơn một trăm mẫu đất, khu

đất ấy đã cất vài khu phố, quá to! Năm nay, bà ta chết vì tai nạn xe cộ, 

chính bà ta lái xe gặp tai nạn. Đại khái là bà ta cũng bị bệnh tim, khi tai

nạn xe cộ xảy ra, đưa tới bệnh viện thì chết. Bà cùng chồng hai người, 

ông chồng bị thương. Chồng bà mắt không tốt, thị lực rất kém, ban ngày

có thể lái xe, nhưng buổi tối chẳng dám lái xe. Bà ta lái xe, đã chết! Lần

này,  tôi ở Hương  Cảng,  khi  Hương  Cảng  làm  lễ truy  điệu,  tôi  có  đến

tham  dự.  Rất  giàu  có.  Đó  là  gì? Đó là  hoạnh  tử (chết  ngang  xương)! 

Kinh  hoảng,  thất  thố,  còn  biết  niệm  Phật  hay  chăng?  Quên  sạch  Phật

hiệu, chết như vậy không thể vãng sanh, vì kinh hoảng, thất thố. Do đó, 

chúng ta biết chính mình có tội nghiệp gì, tương lai sẽ là tình huống ra

sao? Không biết! 

Vì  thế,  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh,  nhất  định  phải  nắm  chắc  thời

gian trong hiện tại thì mới đáng tin cậy. Quyết định chớ nên nghĩ trong

tương lai ta phải như thế này, như thế nọ! Như bà Lôi luôn nghĩ tương

lai phải như thế này, như thế nọ, mua đất lớn như vậy, còn mong lập đạo

tràng. Phát tâm lập đạo tràng là tâm tốt lành, nhưng đạo tràng chưa cất

xong,  chính  mình đã  chết  ngang  trái.  Vì  thế,  đối  với  nhân  duyên  quá

khứ, chính mình chẳng hiểu. Phát tâm thì không chỉ người khác chẳng

hiểu, mà nói thật thà, chính mình cũng chẳng hiểu. Phát tâm dựng chùa, 

xây đạo tràng hay chùa chiền thì bà ta đủ sức để xây, chẳng có vấn đề gì, 

nhưng dựng chùa xong, có đạo hay không? Cơ sở thì có, nhưng cơ sở đó

trong tương lai sẽ để làm gì? Đều có vấn đề. Nếu cơ sở ấy chẳng có đạo, 

không chỉ chẳng có công đức, mà phước đức cũng chẳng có! Nếu cơ sở

ấy xây cất rất lớn, khiến cho người xuất gia ở trong ấy tranh quyền đoạt

 Tập 18

 237

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

lợi, không chỉ là chẳng có phước, mà còn tạo tội nghiệp. Chẳng dựng

còn tốt hơn, chẳng dựng sẽ tốt đẹp! 

Vì  thế,  chúng  ta  phải  quan  sát  từ nhiều  phương  diện,  quý  vị sẽ

hiểu: Niệm Phật cầu vãng sanh quyết chẳng thể chần chừ, chẳng thể chờ

đợi đến tương lai, chẳng thể đợi đến sang năm, ngày mai sẽ chẳng đợi

được đâu! Ở đây, phu nhân Vi Đề Hy đã thị hiện lìa bỏ Sa Bà, cầu sanh

Cực Lạc, quyết chẳng trì hoãn. Do đó, chỉ có Thích Ca Mâu Ni Phật đích

thân đến thì mới có thể giúp cho bà ta đạt được nguyện vọng này. Được

rồi! Chúng ta tan học. 

 Tập 19

Xin mở kinh bổn, trang một trăm hai mươi lăm:

 Nhĩ thời Thế Tôn phóng mi gian quang, kỳ quang kim sắc, biến

 chiếu thập phương vô lượng thế giới, hoàn trụ Phật đảnh, hóa vi kim

 đài, như Tu Di sơn, thập phương chư Phật tịnh diệu quốc độ, giai ư

 trung hiện. 

爾時世尊放眉間光 。其光金色。遍照十方無量世界。

還住佛頂 。化為金臺。如須彌山 。十方諸佛淨妙國土。皆

於中現。

 (Lúc đó, đức Thế Tôn phóng quang từ giữa hai mày42, quang minh

 ấy màu vàng chiếu khắp mười phương vô lượng thế giới rồi trở về trụ

 trên  đỉnh  đầu  đức  Phật,  hóa  thành  đài  vàng  như  núi  Tu  Di.  Các  cõi

 thanh tịnh mầu nhiệm của chư Phật đều hiện trong ấy). 

Đức Thế Tôn chấp nhận lời thỉnh cầu của phu nhân Vi Đề Hy, thị

42 Lời chú giải trong sách Quán Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa về tướng bạch hào giữa hai

mày đức Phật như sau:  “Giữa hai lông mày của đức Như Lai có tướng bạch hào, ví

 như kha tuyết, dài một trượng năm thước. Bạch hào có tám cạnh, chu vi năm tấc. 

 Trong bạch hào rỗng không, uyển chuyển xoay về bên phải, như ống lưu ly. Từ đó

 tỏa ra quang minh, chiếu vô lượng cõi nước, trở về trụ trên đỉnh đầu đức Phật, biến

 thành đài vàng, hiện rộng khắp các cõi nước, khiến cho bà Vi Đề Hy thích sanh về

 cõi An Dưỡng. Sự phóng quang này nhằm đáp ứng lời thỉnh xin chỉ dạy về cõi sẽ

 sanh về”.  Kha là một loại ngọc quý, sanh từ một loại ốc trong biển cả. Sách Nhĩ Nhã

giảng  Kha  (珂)  là  một  loại  ốc  lớn  mặt  ngoài  màu  vàng  pha  đen,  mặt  trong  trắng

ngần, nên từ ngữ  “kha tuyết”  thường được dùng để hình dung những gì trắng ngần, 

không tỳ vết, chẳng bị nhiễm bẩn. 

 Tập 19

 238

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

hiện các cõi nước Phật để phu nhân Vi Đề Hy tự mình quan sát, chính

mình chọn lựa. Đây cũng là một phần phóng quang, hiện tướng lành. Cõi

nước của chư Phật hoàn toàn chẳng giống nhau. Từ đoạn kinh văn tiếp

theo đây, chúng ta sẽ thấy tướng sai biệt của các cõi ấy. Chúng ta lật qua, 

xem hàng thứ nhất trong trang một trăm hai mươi sáu:

 Hoặc  hữu  quốc độ, thất  bảo  hợp  thành.  Phục  hữu  quốc  độ, 

 thuần thị liên hoa. Phục hữu quốc độ, như Tự Tại thiên cung. Phục

 hữu quốc  độ,  như  pha  ly  kính.  Thập  phương  quốc  độ,  giai  ư  trung

 hiện. Hữu như thị đẳng, vô lượng chư Phật quốc độ, nghiêm hiển khả

 quán, linh Vi Đề Hy kiến. 

或有國土 。七寶合成。復有國土。純是蓮華。復有國

土。如自在天宮 。復有國土。如玻璃鏡 。十方國土。皆於

中現。有如是等。無量諸佛國土。嚴顯可觀。令韋提希見。

 (Hoặc có quốc độ, do bảy báu hợp thành. Lại có quốc độ, thuần là

 hoa  sen.  Lại  có  quốc  độ,  như  cung  trời  Tự Tại.  Lại  có  quốc  độ,  như

 gương pha lê. Mười phương cõi nước đều hiện trong ấy. Có vô lượng

 các cõi nước Phật như vậy, trang nghiêm, rõ rệt, đáng ưa để cho Vi Đề

 Hy trông thấy). 

Đoạn này trình bày đại lược trạng huống khác nhau trong các cõi

nước Phật, đều là Tịnh Độ của Phật để phu nhân Vi Đề Hy thấy rõ ràng. 

Ở đây, chúng ta biết: Theo như kinh đã nói rất rõ ràng, phu nhân Vi Đề

Hy cùng với năm trăm cung nữ, nên trông thấy những điều này là mọi

người  đều  thấy.  Thuở ấy,  đức  Phật  thị hiện  tướng  này,  A  Nan ở bên

cạnh, Mục Kiền Liên cũng ở bên cạnh, Vi Đề Hy và năm trăm cung nữ

đều đích thân trông thấy. 

 Thời Vi Đề Hy bạch Phật ngôn: “Thế Tôn! Thị chư Phật độ, tuy

 phục thanh tịnh, giai hữu quang minh. 

時韋提希白佛言 。世尊。是諸佛土。雖復清淨。皆有

光明。

 (Lúc ấy, bà Vi Đề Hy bạch Phật rằng: “Bạch đức Thế Tôn! Các

 cõi Phật ấy tuy là thanh tịnh, lại còn đều có quang minh”). 

Bà ta tán thán Tịnh Độ của chư Phật. 

 Ngã kim nhạo sanh Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật sở. 

 Tập 19

 239

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

我今樂生極樂世界阿彌陀佛所。

 (Con  nay  thích  sanh  về thế giới  Cực  Lạc  là  chỗ của  A  Di  Đà

 Phật). 

Qua sự so sánh mười phương cõi nước, bà ta mong cầu vãng sanh

Tây Phương Cực Lạc thế giới, đây là sự chọn lựa sau khi đã so sánh. Do

điều này, có thể chứng minh, Di Đà Tịnh Độ quả thật thù thắng hơn Tịnh

Độ của chư Phật. Ở đây, đức Phật chẳng giới thiệu, mà bày ra, để cho bà

ta tự do chọn lựa. Chọn chắc chắn rồi, cách sanh về đó như thế nào? Cầu

xin  đức  Thế Tôn  chỉ dạy.  Khoa  tiếp  theo  là  Chánh  Thỉnh  Tu  Nhân, 

[nghĩa là] chúng ta phải tu cái nhân như thế nào thì mới có thể vãng sanh

Tây Phương Cực Lạc thế giới? 

 Duy nguyện Thế Tôn giáo ngã tư duy, giáo ngã Chánh Thọ. 

唯願世尊教我思惟。教我正受。

 (Kính xin đức Thế Tôn dạy con tư duy, dạy con Chánh Thọ). 

Nêu ra yêu cầu! Trong phần chú giải có viết:  “Sớ vân, tư duy thị

 nguyện” (Sớ viết: “Tư duy là nguyện”), Sớ là do Trí Giả đại sư nói, tư

duy là phát nguyện.  “Nguyện tư thị nghiệp, chánh vấn kỳ nhân. Chánh

 Thọ giả,  phi  tà  viết  Chánh,  lãnh  nạp  danh  Thọ,  tức  đệ nhị vấn  Quán

 Hạnh” (Nguyện và tư duy là nghiệp, hỏi thẳng vào cái nhân [để được

vãng sanh]. Chánh Thọ: Chẳng tà là Chánh, lãnh nạp là Thọ, tức là câu

hỏi thứ hai về Quán Hạnh). Hai câu này nói đơn giản, sẽ là: Một là hỏi

về nguyện, phát nguyện như thế nào? Hai là hỏi tu hành như thế nào? 

Điều này vô cùng quan trọng! 

Dưới  đây  là  lời  giải  thích  của  tôn  giả Tứ Minh:  “Sao  vân,  thử

 thỉnh Tịnh Độ chánh trợ nhị nhân. Sơ, giáo ngã tư duy. Nhược bất tư

 duy, bất thành nguyện nhạo. Hữu nguyện chi tư, nãi thành nghiệp nhân, 

 thử thỉnh Sự thiện trợ đạo chi nghiệp dã. Thứ giáo ngã Chánh Thọ, ly tà

 đảo tưởng, lãnh nạp sở duyên, thử thỉnh tu hành Tịnh Độ quán pháp, tức

 Chánh Quán dã” (Sao rằng: Đây là xin chỉ dạy chánh nhân và trợ nhân

của Tịnh Độ. Trước hết, hãy dạy cho con cách tư duy. Nếu chẳng tư duy, 

sẽ chẳng thể nào nguyện cầu, ưa thích. Đã nghĩ đến cái nguyện, bèn trở

thành nghiệp nhân. Đây chính là thưa hỏi những điều thiện thuộc về mặt

Sự để làm nghiệp trợ đạo. Kế đến, dạy cho con Chánh Thọ, lìa bỏ những

ý tưởng điên đảo, tà vạy, lãnh nhận các duyên. Đây chính là thưa hỏi

 Tập 19

 240

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

quán pháp để tu hành Tịnh Độ, tức là Chánh Quán). Đây là một đoạn

giải thích của sách Sớ Sao. 

Đoạn tiếp  theo,  “thiết  vị” (trộm  cho  rằng),  đây  chính  là lời của

pháp sư Đế Nhàn:  “Cứ Sớ ý, tư duy thị nguyện, quán hạnh thị hạnh, thị

 dĩ nguyện đạo hạnh dã, Sao cứ đáp văn” (Xét ra, lời Sớ mang ý nghĩa:

Tư duy là nguyện, quán hạnh là hạnh. Do vậy, dùng nguyện để hướng

dẫn hạnh; còn lời Sao thì dựa theo lời đáp [của đức Thế Tôn để giảng

giải]). Tôn giả Tứ Minh đã căn cứ trên lời đáp của đức Thế Tôn dành

cho  lời khải thỉnh  của  bà  Vi  Đề Hy.  Kinh văn  ghi  chép lời đáp  trong

phần sau.  “Tiên thị tịnh nghiệp thị Trợ, thứ minh diệu quán thị Chánh, 

 thị Chánh Trợ Song Tu dã” (Trước hết, chỉ ra Tịnh nghiệp là Trợ, kế đến

giảng rõ diệu quán là Chánh, tức là Chánh Trợ Song Tu vậy). Thích Ca

Mâu Ni Phật trả lời, trước hết nói về ba thứ Tịnh nghiệp, đó là Tư Duy. 

Trong phần sau của lời đáp, đã dạy về mười sáu phép Quán, đó là mười

sáu cách tu, tức là nói về Chánh Thọ. Tôn giả Tứ Minh đã căn cứ trên ý

nghĩa trong kinh để viết [lời Sao]. Hai cách giải thích ấy đều phù hợp với

ý  nghĩa  của  kinh,  dùng  nguyện  hướng  dẫn  hạnh,  Chánh  Trợ song  tu, 

đúng là cương lãnh tu học trong Tịnh Tông. 

Chúng  ta  xem  kinh văn.  Từ kinh văn,  có  thể thấy  phương  pháp

giáo học của đức Thế Tôn rất hoạt bát, rất sinh động. Đức Phật biết ý

nghĩ của bà Vi Đề Hy, cũng biết thiện căn nhiều đời nhiều kiếp hiện thời

dấy lên hiện hành, nên Ngài đến hoàng cung, hiển thị sự hoan hỷ khôn

sánh. Đây là cơ duyên thành Phật [của Vi Đề Hy] đã chín muồi, nên đức

Phật đến độ bà ta hoan hỷ khôn sánh. Dùng phương thức ấy để cho bà ta

tự chọn lựa, nói thật ra, đức Phật biết bà ta nhất định sẽ chọn thế giới

Cực  Lạc. Đã chọn  ra,  bèn  nêu  câu  hỏi,  hỏi  về phương  pháp  tu  hành. 

Chúng ta xem dưới đây, đức Thế Tôn trả lời ra sao, [hãy xem] trang một

trăm hai mươi tám:

 Nhĩ thời Thế Tôn tức tiện vi tiếu. 

爾時世尊即便微笑。

 (Lúc đó, đức Thế Tôn bèn mỉm cười). 

 “Mỉm cười”  cũng bao hàm ý nghĩa rất sâu. Mỉm cười là hoan hỷ, 

tỏ rõ  thiện  căn  của  bà  ta  đã  chín  muồi,  chọn lựa  hết  sức  chánh  xác. 

Không chỉ chính bà ta được lợi ích, mà còn có vô lượng vô biên chúng

sanh trong tương lai đều có thể đạt được lợi ích này. Qua việc bà ta thưa

 Tập 19

 241

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

hỏi và chọn lựa này, khá nhiều người sẽ đạt được lợi ích do vãng sanh

Tịnh Độ. 

 Hữu  ngũ  sắc  quang,  tùng  Phật  khẩu  xuất,  nhất  nhất  quang

 chiếu Tần Bà Sa La vương đảnh. Nhĩ thời đại vương tuy tại u bế, tâm

 nhãn vô chướng, dao kiến Thế Tôn, đầu diện tác lễ, tự nhiên tăng tấn, 

 thành A Na Hàm. 

有五色光。從佛口出 。一一光照頻婆娑羅王頂。爾時

大王雖在幽閉 。心眼無障 。遙見世尊。頭面作禮。自然增

進。成阿那含。

 (Có ánh sáng năm mầu từ miệng đức Phật tỏa ra, mỗi tia sáng

 chiếu đến đỉnh đầu vua Tần Bà Sa La. Khi đó, đại vương tuy bị nhốt kín, 

 nhưng tâm nhãn chẳng bị chướng ngại, thấy đức Thế Tôn từ xa, bèn dập

 đầu sát đất làm lễ, tự nhiên tăng tấn, thành A Na Hàm). 

A Na Hàm (Anāgāmi) là Tiểu Thừa Tam Quả. Quý vị thấy quốc

vương  trì  giới,  tu  hành  nơi  đó,  chứng  Tiểu  Thừa  Tam  Quả.  Kế đó  là

phần  chú  giải,  trước  hết,  hãy  xem  phần  khai  thị của  Trí  Giả đại  sư:

 “Tùng thử dĩ hạ, thù tiền tịnh nghiệp” (Từ đây trở đi nhằm đáp tạ [câu

hỏi về] tịnh nghiệp).  “Thù” (酬) là đền đáp. Trong phần trước, phu nhân

Vi Đề Hy đã nêu ra câu hỏi, ở đây, đức Phật sẽ giải đáp.  “Cận đáp Tư

 Duy, Chánh Thọ, tam chủng tịnh nghiệp” (Lời đáp gần gũi là giảng về

Tư  Duy  và  Chánh  Thọ,  ba  thứ tịnh  nghiệp),  đây  là  lời  đáp  trước  hết. 

 “Tán  tâm  tư  lượng,  viết  Tư  Duy.  Thập  lục  Chánh  Quán,  danh  Chánh

 Thọ” (Tán tâm suy lường thì gọi là Tư Duy, mười sáu phép Chánh Quán

gọi là Chánh Thọ). Tư Duy và Chánh Thọ được giải thích cách này cũng

rất hay. Tư Duy là gì? Chánh Thọ là gì? Những điều này liên quan đến

sự tu hành của chúng ta trong hiện thời. Tán (散) là tâm tán loạn. Tâm

tán loạn nhớ Phật, niệm Phật, đều gọi là Tư Duy. Nhất tâm chuyên xưng

niệm là Chánh Thọ, sai biệt ở chỗ này. Phóng quang: Trước khi thuyết

pháp,  đức  Phật  thường  phóng  quang,  quang  biểu  thị ý  nghĩa  rất  sâu. 

Không chỉ có ý nghĩa biểu thị pháp, mà còn có công đức diệt tội, đoạn

Hoặc trong ấy. Như trong kinh điển Tịnh Tông, [xét theo] bản dịch kinh

Di  Đà  của  Huyền  Trang  đại  sư,  tuy  trong  kinh Di  Đà  bản  tiếng  Phạn

không có chữ  “nhất tâm bất loạn” , bản tiếng Phạn ghi là  “nhất tâm hệ

 niệm” , La Thập đại sư dịch thành  “nhất tâm bất loạn” , nhưng Huyền

Trang đại sư chẳng nói là ngài La Thập dịch sai. Bởi lẽ, người vãng sanh

 Tập 19

 242

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

trong khi vãng  sanh, đức  Phật đến  tiếp dẫn, trước hết là phóng  quang

chiếu gội. Khi được Phật phóng quang chiếu gội, công phu niệm Phật

của người ấy liền được tăng lên gấp bội. Do vậy, La Thập đại sư dịch

thành  “nhất tâm bất loạn” , xét theo ý nghĩa thì chẳng sai lầm. 

Công  phu  nhất tâm  bất  loạn  có  cạn  hay  sâu  sai  khác.  Chúng  ta

niệm Phật, niệm đến khi chế ngự được phiền não thì mới có phần vãng

sanh. Chẳng thể chế ngự phiền não, sẽ chẳng thể vãng sanh. Có thể chế

phục phiền não, sẽ cảm ứng đạo giao cùng A Di Đà Phật. Khi tín niệm

trọn đủ, Phật đến tiếp dẫn. Khi Phật đến tiếp dẫn, công phu của quý vị sẽ

được nâng cao gấp bội. Do đó, Phật quang có công đức diệt tội và đoạn

Hoặc. Đã tăng lên, từ công phu thành phiến tăng lên thành Sự nhất tâm

bất loạn, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới như vậy thì nói theo lý

luận mới suông được. [Người sanh về Cực Lạc có địa vị] tương đương

với các Bồ Tát thuộc địa vị Sơ Tín trong Viên Giáo. Viên Giáo Sơ Tín

Vị Bồ Tát đã đoạn tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc, nhưng Tư Hoặc còn

chưa đoạn, nên Ngài vẫn trụ trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, chưa thể

đến cõi Phương Tiện Hữu Dư. Khi nào đoạn sạch tám mươi mốt phẩm

Tư Hoặc thì mới có thể sanh về cõi Phương Tiện Hữu Dư. Do đó, phàm

là người vãng sanh, dẫu là hạ hạ phẩm, được Phật quang chiếu gội, nói

thông thường, địa vị sẽ tương đương với Tiểu Thừa Sơ Quả, hoặc Sơ Tín

Vị Bồ Tát trong Đại Thừa Viên Giáo. Ở đây, đức Phật phóng quang, nói

theo phía phu nhân Vi Đề Hy thì cũng có sức mạnh ấy, mà đối với vua

Tần Bà Sa La, [Phật lực] cũng gia trì nhà vua. Nhà vua tinh tấn trong

ngục, dụng công tu hành. Gặp phải đại kiếp nạn này, tâm nhà vua tu đạo

đặc biệt ân cần, tha thiết, do tâm tu đạo đặc biệt chân thành, nên nhà vua

tiến bộ rất nhanh. Phật quang vừa chiếu tới, nhà vua có thể chứng đắc

quả A Na Hàm. 

Ở đây, pháp sư Đế Nhàn có nói mấy câu giải thích ý nghĩa của

kinh cũng rất hay. Lời chú giải của Ngài bắt đầu từ câu cuối cùng trong

dòng thứ hai đếm từ dưới lên nơi trang một trăm hai mươi chín. Câu nói

của lão nhân gia được thêm hai chữ  “thiết vị” (竊謂: trộm nghĩ). Câu nào

có hai chữ ấy thì kể từ đó là lời của pháp sư Đế Nhàn.  “Phật nhân Tần

 Bà, quả thục đế lạc, thời chí lý chương, cố tiên phóng quang chiếu xúc, 

 linh kỳ xuất phàn lung, nhi thành thánh quả, huống bỉ tiểu cơ, tự thành

 tiểu quả” (Đức Phật nhân vì [xét thấy] vua Tần Bà Sa La quả đã chín, 

cuống rụng, thời đã đến, lý ắt tỏ rạng, nên trước hết phóng quang chiếu

chạm, khiến cho vua thoát khỏi bẫy lồng, thành tựu chánh quả. Huống

chi  nhà vua  là  căn  cơ  Tiểu  Thừa,  nên  thành  tựu  Tiểu  Quả).  Do  quốc

 Tập 19

 243

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

vương và phu nhân hai người có căn tánh khác nhau, nên tâm tư bọn họ

cũng khác nhau. Vua Tần Bà Sa La là căn cơ Tiểu Thừa. Trong đời quá

khứ, thời gian nhà vua tu học Tiểu Thừa rất dài, tập khí Tiểu Thừa rất

nặng, tuy suốt một đời này thân cận Thế Tôn, vẫn chứng quả Tiểu Thừa. 

Duyên của nhà vua cũng đã chín muồi!  “Bất tỷ Vi Đề, thị bổn kinh phát

 khởi nhân, hựu thị đương cơ chúng” (chẳng sánh bằng bà Vi Đề Hy là

người phát khởi kinh này, lại còn là đương cơ chúng). Phu nhân là căn

cơ Đại Thừa. Không chỉ là căn cơ Đại Thừa, mà còn là người phát khởi

kinh này, là bậc đương cơ.  “Tần Bà nhị sự câu vô, cố linh tiên thoát dã” 

(Hai chuyện ấy vua Tần Bà đều không có, nên [đức Phật] độ cho vua

được  liễu  thoát  trước).  Quốc  vương  chẳng  phải  là  đương  cơ  của  kinh

này, mà cũng chẳng phải là người phát khởi, nên vua chứng Tiểu Quả

trước!  “Phật ư vị phóng quang tiền, tiên vi tiếu giả, hỷ ư trung, nhi hình

 ư ngoại, vị xuất thế dữ thế, lưỡng câu bất khả tư nghị dã” (Trước khi

đức  Phật  phóng  quang,  trước  hết  bèn  mỉm  cười,  niềm  vui  trong  lòng

được biểu lộ ra ngoài, có ý nghĩa: Xuất thế gian và thế gian, hai đằng

đều chẳng thể nghĩ bàn), nhân duyên này vô cùng chẳng thể nghĩ bàn. 

 “Xuất  thế”  là đối  với chúng  sanh  căn  cơ  đã  chín  muồi,  Ngài  sắp  nói

pháp môn thành Phật trong một đời, điều này chẳng thể nghĩ bàn. Pháp

thế gian là do cuộc chánh biến của vua A Xà Thế trong lần này, đã dẫn

khởi nhân duyên như thế, cũng là chẳng thể nghĩ bàn. Tiếp đó, [ngài Đế

Nhàn viết]:  “Tần Bà nhược bất sanh Xà Thế, vị tất hiện sanh, tức thành

 thánh quả” (Nếu vua Tần Bà Sa La chẳng sanh ra A Xà Thế, chưa chắc

đã thành thánh quả ngay trong đời hiện tại). Thật vậy, [nếu không gặp

cảnh ngộ khốn khổ ấy], nhà vua chẳng dụng tâm tu đạo chuyên tâm ngần

ấy. Chẳng chuyên tâm thì chưa chắc đã có thể thành tựu ngay trong một

đời. Vì sanh ra một đứa con bất hiếu như thế ấy, đâm ra lại khiến cho

chính mình chứng thánh quả, đây là chuyện chẳng thể nghĩ bàn.  “Tức sử

 hiện sanh đắc thành, diệc vị tất hữu nhược tư chi tốc” (Dẫu cho được

thành tựu trong đời này, cũng chưa chắc đã nhanh chóng dường ấy). Cho

dù có thể tu thành công trong một đời này, chẳng thể nhanh chóng ngần

ấy,  chẳng  thể nào  trong  hiện  tại  liền  chứng  quả A  Na  Hàm.  “Xà  Thế

 nhược bất phùng ác hữu” (Nếu A Xà Thế chẳng gặp bạn ác), [ý nói] nếu

A Xà Thế chẳng gặp Đề Bà Đạt Đa,  “vị tất tiện hữu sát phụ đồ vương

 chi niệm” (chưa chắc đã có ý niệm giết cha, đoạt ngôi vua). Nếu Đề Bà

Đạt Đa chẳng xúi giục nhà vua, ông ta cũng chẳng dấy lên ý niệm ấy. 

 “Vô thử cực ác chi tâm, đoạn bất tác thử nghịch sự” (Không có tâm cực

 Tập 19

 244

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

ác ấy, quyết chẳng làm chuyện ác nghịch này), nhà vua không có tâm ác

này, sẽ chẳng làm chuyện xấu xa này.  “Dĩ thế gian cực ác chi khổ nhân, 

 trợ thành xuất thế chứng thánh chi thiện quả, khởi phi bất khả tư nghị

 giả dư?” (Dùng cái nhân của nỗi khổ cực ác trong thế gian để giúp thành

tựu thiện quả xuất thế chứng thánh, há chẳng phải là không thể nghĩ bàn

ư?). Đây là nói nhân nhân quả quả của vua A Xà Thế, Đề Bà Đạt Đa, và

vua Tần Bà Sa La chẳng thể nghĩ bàn. 

 “Tần Bà nhân thân sanh tử, sát phụ đồ vương, do thị trần niệm

 nhược hôi” (Vua Tần Bà bị con ruột giết cha, đoạt ngôi, do vậy, ý niệm

trần tục [nguội lạnh] như tro tàn), tâm thật sự chán ngán thế gian này tới

cùng cực.  “Cập chí quan ư thất trùng thất nội, quốc chánh tiêm giới bất

 văn,  thử thời  hoàn  tha  bổn  lai  diện  mục,  kiêm  chi dĩ  phụng  giới,  văn

 pháp, Tam Học tề tu. Thị cố, đoạn Hoặc chứng Chân dã, nghi hỹ” (Cho

đến khi bị nhốt trong phòng, sau bảy tầng cửa, chẳng còn nghe chuyện

chánh sự mảy may, khi ấy, trở về diện mục sẵn có, lại còn giữ giới, nghe

pháp, Tam Học cùng tu. Vì thế, đoạn Hoặc, chứng Chân là chuyện phải

nên như vậy). Đây là nói về nhân duyên của quốc vương. Thường ngày, 

quốc vương bận bịu việc triều chánh, nay bị con trai giam cầm, đúng là

hết thảy đều buông xuống, thân tâm thanh tịnh. Gặp phải kiếp nạn này, 

chẳng còn mảy may lưu luyến cuộc đời, toàn tâm toàn lực tu hành, đây

là một Tăng Thượng Duyên rất khó có. Vì thế, cụ Đế Nhàn bảo là  “thử

 thời hoàn tha bổn lai diện mục” (khi ấy, trở về diện mục sẵn có của ông

ta). Bổn lai diện mục là gì? Là thân tâm vô sự, vô sự là bổn lai diện mục. 

Nếu đang vô sự mà tìm tòi đa sự, đó chẳng phải là bổn lai diện mục. 

Tâm thanh tịnh là bổn lai diện mục, phải luôn ghi nhớ điều này.  “Vốn

 chẳng có một vật, chỗ nào nhuốm bụi bặm” , đó là bổn lai diện mục. Khi

vua Tần Bà Sa La bị giam cầm, đúng là đã khôi phục bổn lai diện mục

của  chính  mình,  chẳng  bị ràng  buộc  bởi  nhiều  chuyện  như  lúc  bình

thường. Vì thế, Tam Học của vua tăng thượng, Tam Học là Giới, Định, 

Huệ. Do đó, vua đoạn Hoặc, chứng Chân. 

 “Tần Bà chứng quả, Phật tâm thư sướng, sở dĩ, vi tiếu giả dã” 

(Vua Tần Bà chứng quả, tâm Phật vui sướng, cho nên Ngài mỉm cười). 

Chẳng ngờ vua Tần Bà Sa La do chuyện như vậy, bèn nhanh chóng, tăng

tốc độ chứng đắc Tam Quả của Tiểu Thừa. Đó là một nguyên nhân khiến

cho đức Phật mỉm cười.  “Quang hữu ngũ sắc giả, biểu tùng Phật pháp

 tánh Ngũ Ấm thể thượng, hiển lộ diệu quang, chiếu phá Tần Bà Ngũ Ấm, 

 chuyển biến nhi thành ngũ phần Pháp Thân quả dã. Sở dĩ, vương tuy u

 bế, nhi nội ngoại tâm thân vô bất thư sướng” (Quang minh có năm màu, 

 Tập 19

 245

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

biểu thị từ bản thể Ngũ Ấm từ trong Pháp Tánh của đức Phật mà hiển lộ

quang minh mầu nhiệm, chiếu tan Ngũ Ấm của vua Tần Bà, chuyển biến

thành cái quả năm phần Pháp Thân, nên vua tuy bị giam kín, nhưng thân

tâm trong ngoài không gì chẳng thoải mái, vui sướng). Nhà vua đắc pháp

hỷ sung  mãn.  “Thất  trùng phòng  bích,  vạn bất năng giá,  tuy  viết  dao

 kiến, như tại mục tiền. Tác lễ chi khoảnh, tức chứng Tam Quả. Phạn vân

 A Na Hàm, Hoa ngôn Bất Lai, vị dĩ đoạn Dục Giới cửu phẩm sanh nhân, 

 khả dĩ bất lai hạ giới thọ sanh dã” (Bảy tầng vách phòng, muôn phần

chẳng thể ngăn che. Tuy nói là “nhìn từ xa”, nhưng giống như trước mắt. 

Trong khoảnh khắc làm lễ, liền chứng Tam Quả. Tiếng Phạn là A Na

Hàm, Hán dịch là Bất Lai, ý nói đã đoạn cái nhân của chín phẩm sanh

trong Dục Giới, có thể chẳng còn phải vào thọ sanh trong hạ giới). Tam

Quả được gọi là Bất Lai, Bất Lai là chẳng đến trong Dục Giới. Người ấy

(người đã chứng Tam Quả) ở nơi đâu? Trụ trong Ngũ Bất Hoàn Thiên43

của  Tứ Thiền.  Người ấy  đến  đó  tu  hành,  đến  tu  hành  trong  Ngũ  Bất

Hoàn Thiên. Chư vị phải hiểu: Đến tu hành trong Ngũ Bất Hoàn Thiên

chẳng phải là thân đi, mà là thần thức đến đó. Quốc vương bị giam cầm

ở nơi đây, cũng chẳng có ai cho nhà vua ăn uống, chúng ta thấy quốc

vương  đã  chết  đói.  Trên  thực  tế,  quốc  vương  đã đến  Ngũ  Bất  Hoàn

Thiên. Đây là đức Phật độ nhà vua trước. Mục đích giết phụ thân của

vua A Xà Thế đã đạt được, nào ngờ cha sanh lên Ngũ Bất Hoàn Thiên, 

đến cõi Tứ Thiền, đã chứng thánh quả, chẳng còn mảy may lưu luyến thế

gian này. 

Những chuyện  giống  như vậy,  phàm  phu nhục nhãn chẳng  thấy

được. Nếu ở đây, đức Phật chẳng nói rõ, thì cũng chẳng có cách nào biện

định vấn đề này: Rốt cuộc là vua đến đó khi còn sống, hay đã chết? Rốt

cuộc tình huống là như thế nào? Qua lời giảng giải này, [vấn đề ấy] liền

rành mạch. Tam Quả La Hán, Tam Quả cũng được gọi là La Hán, có đủ

năm món thần thông, nên nhà vua thấy đức Phật thuyết pháp cho vương

hậu, bèn đảnh lễ Phật từ chỗ bị giam, chứng đắc Tam Quả. Nhà vua đã

trọn đủ năm món thần thông. 

 Nhĩ thời Thế Tôn cáo Vi Đề Hy. 

43 Ngũ Bất Hoàn Thiên (Śuddhāvāsa), còn gọi là Tịnh Cư Thiên, là nơi ở của các bậc

thánh nhân trong Tứ Thiền Thiên. Ngũ  Bất Hoàn Thiên gồm năm tầng trời là Vô

Phiền  Thiên  (Arvha),  Vô  Nhiệt  Thiên  (Atapa),  Thiện  Sanh  Thiên  (Sudrśa),  Thiện

Hiện Thiên (Sudarśana), và Sắc Cứu Cánh Thiên (Aknistha). 

 Tập 19

 246

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

爾時世尊告韋提希。

 (Khi ấy, đức Thế Tôn bảo Vi Đề Hy). 

Đức Phật độ hai người gần như đồng thời, trong khi phóng quang

đã đồng thời gia trì hai người ấy, bảo phu nhân Vi Đề Hy:

 Nhữ kim tri phủ? A Di Đà Phật, khứ thử bất viễn. 

汝今知不。阿彌陀佛。去此不遠。

 (Bà có biết không? A Di Đà Phật cách đây chẳng xa). 

Nói về Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

 Nhữ đương hệ niệm, đế quán bỉ quốc. Tịnh nghiệp thành giả, 

 ngã kim vị nhữ quảng thuyết chúng thí, diệc linh vị lai thế nhất thiết

 phàm  phu  dục  tu  Tịnh  nghiệp  giả,  đắc  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc

 quốc độ. 

汝當繫念諦觀彼國 。淨業成者。我今為汝廣說眾譬。

亦令未來世一切凡夫欲修淨業者。得生西方極樂國土。

 (Bà hãy nên hệ niệm, quán kỹ cõi ấy, sẽ thành tựu Tịnh nghiệp. Ta

 nay vì bà nói rộng các thí dụ, cũng khiến cho hết thảy phàm phu muốn tu

 Tịnh nghiệp trong đời vị lai, được sanh về Tây Phương Cực Lạc quốc

 độ). 

Đoạn này chỉ rõ công đức khải thỉnh vô lượng vô biên. Trước hết

là an ủi, khuyến cáo: Bà đã chọn lựa Di Đà Tịnh Độ, cõi ấy cách nơi này

chẳng xa. Phương pháp để mong đến nơi đó, quan trọng nhất là phải  “hệ

 niệm, đế quán bỉ quốc”. “Hệ niệm”  là trả lời câu hỏi của bà ta về Tư

Duy,  “đế quán”  là trả lời câu hỏi về Chánh Thọ. Ở đây, tuy chẳng nói

cặn kẽ, nhưng đã nói với bà ta thì không chỉ mình bà ta được lợi ích, 

 “diệc linh vị lai thế nhất thiết phàm phu dục tu Tịnh nghiệp giả” (cũng

khiến cho hết thảy phàm phu muốn tu Tịnh nghiệp trong đời vị lai). Nay

bà đã chọn pháp môn này, người khác trông thấy, nhất định là sẽ ngưỡng

mộ, nhất định cũng muốn vãng sanh Di Đà Tịnh Độ. Lợi ích đều được

dẫn khởi bởi sự chọn lựa của bà, nên công đức lợi ích này quá thù thắng. 

Ở đây,  Trí  Giả đại  sư  giải  thích,  vì  sao  nói  “khứ thử bất  viễn” 

(cách đây không xa):  “Sớ vân, khứ thử bất viễn giả, Cực Lạc khứ thử

 thập vạn ức sát” (Sớ rằng: “Cách đây chẳng xa”: Cực Lạc cách thế giới

 Tập 19

 247

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

này mười vạn ức cõi). Khoảng cách giữa thế giới Cực Lạc và thế giới Sa

Bà là mười vạn ức Phật quốc độ. Một Phật quốc độ là một tam thiên đại

thiên thế giới; cớ sao có thể nói khoảng cách mười vạn ức đại thiên thế

giới giữa hai cõi chẳng xa? Trong lời đáp, có hai ý nghĩa:  “Đáp hữu nhị:

 Nhất dĩ Phật lực cố, dục kiến tức kiến” (Đáp rằng: Có hai nghĩa; một là

do Phật lực nên muốn thấy liền thấy). Nay đức Phật dùng thần lực, phô

bày cõi nước của mười phương chư Phật trước mặt phu nhân Vi Đề Hy, 

nên chẳng xa, bà ta vừa mới thấy rành mạch, vừa mới trông thấy. Đó là

một ý nghĩa. Ý nghĩa thứ hai:  “Quang trung hiện độ, hiển ư Phật đảnh, 

 nhất niệm năng duyên, ngôn bất viễn dã” (Trong quang minh hiện cõi

nước, hiển hiện trên đỉnh đầu Phật, do một niệm bèn có thể duyên, nên

nói chẳng xa). Hằng sa các cõi Phật, đức Phật đều có thể triển hiện trong

Phật quang. Vì thế, tâm chúng ta vừa động một niệm, bèn có thể đạt tới. 

Nếu nói theo sự tướng thế gian, xác thực là mười vạn ức cõi Phật. Mười

vạn ức cõi Phật trong một niệm có thể đạt đến, vậy thì rốt cuộc phạm vi

có thể đạt đến của một niệm to cỡ nào? Thưa cùng chư vị, có thể đạt đến

tận hư không khắp pháp giới. Mười vạn ức cõi nước quá gần, giống như

phát  ra  làn  sóng  điện,  làn  sóng  điện  vừa  phát  ra  sẽ đến  tận  hư  không

khắp pháp giới, khoảng cách mười vạn ức đích xác là rất ngắn, chẳng kể

như rất dài! 

Do vậy, ý niệm chẳng thể nghĩ bàn, kinh thường nói:  “Niệm kiếp

 viên  dung” (Niệm  và  kiếp  viên  dung).  Một  niệm  triển  khai  thành  vô

lượng kiếp, vô lượng kiếp rút gọn thành một niệm. Một niệm là vô lượng

kiếp, vô lượng kiếp là một niệm. Đây cũng là nói rõ: Thời gian chẳng

thật, không gian cũng là giả. Nay chúng ta nói tới thời gian và không

gian, trong Phật pháp, thời gian và không gian là Bất Tương Ứng Hành

Pháp. Nói cách khác, chúng là những khái niệm trừu tượng, chẳng thật. 

Vì y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới là  “duy tâm

 sở hiện,  duy  thức  sở biến” , một  niệm  này  chính  là  tâm  thức  khởi  tác

dụng. Vì thế, một niệm có thể biến ra khắp hư không pháp giới, dẫu xa

cách mấy, một niệm vẫn đạt tới. Đừng nói Di Đà Tịnh Độ, còn xa hơn

Di Đà Tịnh Độ. Vô lượng vô biên Hằng hà sa đại thiên thế giới, cũng là

một niệm bèn đạt tới, chẳng cần tới hai niệm hay ba niệm, chỉ một niệm

bèn đạt tới viên mãn. Do đó nói là “chẳng xa”. 

Tiếp đó, lão pháp sư Đế Nhàn khai thị:  “Phật ngôn bất viễn giả, 

 hiển Cực Lạc nãi duy tâm Tịnh Độ, hà viễn chi hữu? Sớ chỉ Phật đảnh

 quang trung Di Đà, cố thị, Phật bất nhất định Di Đà thuyết tại quang

 trung. Như quả thị quang trung Di Đà, dữ Vi Đề địch diện tương kiến, 

 Tập 19

 248

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Phật diệc bất vấn tri chi dữ phủ? Cứ Phật ý vị, nhĩ tiền ngôn nhạo sanh

 A Di Đà Phật Cực Lạc thế giới, kim cáo Vi Đề Hy ‘nhữ kim tri phủ? A

 Di Đà Phật Cực Lạc thế giới, khứ thử bất viễn’, bất nan vãng sanh, chỉ

 yếu hệ niệm A Di Đà Phật, đế quán bỉ Cực Lạc quốc độ” (Đức Phật nói

“chẳng xa” nhằm hiển thị Cực Lạc là duy tâm Tịnh Độ, há có xa chi? 

Lời Sớ nói đến Phật Di Đà ở trong quang minh, cố nhiên là như vậy, 

nhưng đức Phật chẳng nhất định nói tới Phật Di Đà ở trong quang minh. 

Nếu là Phật Di Đà ở trong quang minh thì bà Vi Đề Hy đã thấy ngay

trước mặt rồi, đức Phật cũng chẳng hỏi bà ta có biết hay không! Xét ra, ý

đức Phật là nói: Trước đó, [do Vi Đề Hy] đã nói “thích sanh về thế giới

Cực Lạc của A Di Đà Phật”, nay Ngài bảo Vi Đề Hy: “Bà có biết chăng? 

Thế giới  Cực  Lạc  của  A  Di  Đà  Phật cách  đây  chẳng  xa,  sanh  về đó

chẳng khó. Chỉ cần hệ niệm A Di Đà Phật, quán chắc thật cõi nước Cực

Lạc”). Pháp sư Đế Nhàn chú trọng hai câu này, hai câu ấy giải thích hết

sức thân thiết, quả thật là rõ ràng, đúng chỗ, khẳng định hơn so với lời

Sớ của Trí Giả đại sư. Nói hay tuyệt! Xa hay gần chẳng phải là chuyện

khẩn yếu, chuyện khẩn yếu là đến đó như thế nào, quyết định đến, đó

mới là chuyện khẩn yếu! Cụ Đế Nhàn đã căn cứ trên ý nghĩa của kinh

văn để giải thích: Chỉ cần hệ niệm A Di Đà Phật! Xét theo ý nghĩa trong

phần trên,  “hệ niệm” (繫念) là tín nguyện cầu sanh. Tâm cầu sanh hết

sức khẩn thiết; đó là hệ niệm. Tâm cầu sanh khẩn thiết, tự nhiên sẽ coi

nhạt thế gian này, bất luận đãi người tiếp vật trong thế gian này, đối với

người, đối với sự, quý vị sẽ chẳng còn so đo, mà cũng chẳng riết róng, vì

sao? Nhất tâm nhất ý mong sanh về thế giới Cực Lạc, mong lìa bỏ thế

giới này, há còn có gì chẳng thể chịu đựng thế giới này nữa? Chẳng có! 

Đó  gọi  là  buông  xuống  vạn  duyên,  thật  sự buông  xuống!  Hệ niệm  là

buông xuống vạn duyên, nhất tâm nhất ý cầu sanh thế giới Cực Lạc. 

 “Đế quán” (諦觀) là nhớ Phật, niệm Phật. Mười sáu phép Quán đã

được nói chung thành bốn chữ ấy (nhớ Phật, niệm Phật). Mười lăm phép

Quán trước là nhớ Phật, phép Quán cuối cùng là niệm Phật. Đại Thế Chí

Bồ Tát đã giảng về nhớ Phật, niệm Phật:  “Hiện tiền, tương lai, nhất định

 thấy Phật”.  Ta mới hiểu đế quán bao gồm phương pháp tu hành. Phạm

vi của ức niệm là y báo và chánh báo trang nghiêm trong Tây Phương

Cực Lạc thế giới.  “Hệ niệm tức tư duy, trợ đạo dã. Đế quán, tức quán

 tưởng, chánh hạnh dã” (Hệ niệm là tư duy, là trợ đạo. Đế quán là quán

tưởng, là chánh hạnh). Trì danh niệm Phật thuộc loại Chánh Hạnh, thuộc

phạm vi của quán tưởng, thuộc trong phạm vi của mười sáu phép Quán. 

 Tập 19

 249

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Vì thế, chư vị phải ghi nhớ: Trì danh chẳng phải là trợ niệm44, trì danh là

chánh  niệm,  chẳng  phải  là  trợ đạo,  mà  là  chánh  hạnh.  “Nhị câu  tịnh

 nghiệp” (Cả hai đều là tịnh nghiệp), hai điều như đức Phật đã nói đều là

tịnh nghiệp.  “Chánh trợ hạnh thành, lâm chung quyết định vãng sanh, 

 khả vô nghi nhị” (Chánh hạnh và trợ hạnh thành tựu, lâm chung quyết


định vãng sanh, chẳng còn ngờ vực chi nữa). Chánh tu và trợ tu, chánh

trợ song tu, lâm chung quyết định vãng sanh, đó là vấn đề chẳng còn có

mảy may nghi ngờ chi nữa! 

Tiếp theo đây, đức Phật dạy chúng ta cách hệ niệm, tức là hệ niệm

ba thứ tịnh nghiệp. Chúng ta đọc phần kinh văn này một lượt, vô cùng

quan trọng, đó là tịnh nghiệp chánh nhân của tam thế chư Phật. Vì vậy, 

tựa đề của khoa này được ghi là  “chánh thị vãng sanh chánh nhân” (chỉ

bày cái nhân chủ yếu để vãng sanh). Trong phần này có hai đoạn, đoạn

thứ nhất là Chánh Nhân. Vì vậy, phần này vô cùng quan trọng. 

 Dục sanh bỉ quốc giả, đương tu tam phước. 

欲生彼國者。當修三福。

 (Người muốn sanh về cõi ấy, nên tu ba món phước). 

Phàm là người vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, bất luận

là người tu hành tích lũy công đức, hoặc là người lâm chung sám hối

vãng  sanh,  nhất  định  trọn  đủ ba  phước. Sau  này,  vua  A  Xà  Thế cũng

vãng sanh Tịnh Độ. Vua giết cha, hại mẹ, có tu  “hiếu dưỡng phụ mẫu, 

 phụng sự sư trưởng”  hay không? Thưa cùng chư vị, có chứ! Hiện thời

chẳng có, nhưng lâm chung vừa sám hối bèn có, hễ sám hối liền trọn đủ. 

Nghĩ lại trong quá khứ, thái độ, tâm thái, hành vi đối với cha mẹ thật sự

sai lầm, bèn triệt để ăn năn hối lỗi. Vừa ăn năn hối lỗi, phước ấy liền

trọn đủ, vì sao? Ông ta chẳng còn dùng tâm thái ấy, dùng hành vi ấy để

đối  xử với  cha  mẹ nữa,  thật  sự sửa  đổi.  Người  Hoa  có  câu  tục  ngữ:

 “Lãng tử hồi đầu kim bất hoán” (Lãng tử quay đầu, vàng chẳng đổi), 

thật sự triệt để hối cải. Vua A Xà Thế đến khi lâm chung mới hối cải, 

nên  vua ắt  phải  trọn  đủ ba  thứ tịnh  nghiệp ấy.  Chẳng  có  ba  thứ tịnh

44 Xin lưu ý, trợ niệm ở đây không phải là đến niệm Phật trợ duyên cho người sắp

mất  theo  cách  hiểu  thông  thường,  mà  có  nghĩa  là  phân  biệt  Chánh  Hạnh  và  Trợ

Hạnh. Hòa Thượng Tịnh Không nói  “trì danh chẳng phải là trợ niệm, mà là chánh

 niệm”  ngụ  ý:  Trì  danh  là  phương  pháp,  là  hạnh  chánh  yếu  trong  cách  niệm  Phật, 

chẳng phải là một hạnh phụ trợ cho các cách tu niệm Phật khác. 

 Tập 19

 250

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nghiệp ấy, quyết định chẳng thể vãng sanh. Chư vị đồng tu phải ghi nhớ

điều này. 

Nay chúng ta bất hiếu với cha mẹ, bất kính với sư trưởng. “Chẳng

sao hết! Học theo vua A Xà Thế, đến khi lâm chung, chúng ta mới sám

hối vãng sanh”. Nếu ấp ủ tâm thái ấy, đó gọi là “lươn lẹo, mánh mung”, 

tâm thái như vậy chắc chắn chẳng thể vãng sanh! Vì sao? Khi quý vị lâm

chung, chẳng có cơ hội sám hối, tất nhiên đọa lạc. Đức Phật giáo huấn

chúng ta, trước khi chúng ta nghe biết Phật pháp thì đã tạo tác tội nghiệp, 

mê hoặc, điên đảo. Sau khi nghe Phật pháp, nhất là sau khi đã thọ Tam

Quy, thọ các giới, nếu lại tạo tác tội nghiệp, tức là tội càng thêm tội. Do

đó, bốn giới trọng chẳng thông sám hối, chẳng có cơ hội sám hối, chư vị

nhất định phải ghi nhớ điều này. Quyết định chớ nên có tâm lý cầu may, 

[nếu có tâm lý ấy] sẽ là lầm lẫn quá đỗi, kể từ hôm nay, hãy bắt đầu

nghiêm túc tu học. Trong ba câu ấy, câu đầu tiên là:

 Hiếu  dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất  sát,  tu

 thập thiện nghiệp. 

孝養父母。奉事師長。慈心不殺。修十善業。

 (Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng giết, tu

 mười thiện nghiệp). 

[Phước này] gồm bốn chuyện. Điều thứ hai:

 Thọ trì Tam Quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi. 

受持三歸。具足眾戒。不犯威儀。

 (Thọ trì Tam Quy, tròn đủ các giới, chẳng phạm oai nghi). 

[Phước này] gồm ba chuyện. Điều thứ ba. 

 Phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân quả, độc tụng Đại Thừa, khuyến

 tấn hành giả. 

發菩提心。深信因果。讀誦大乘。勸進行者。

 (Phát tâm Bồ Đề, tin sâu nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, khuyến

 khích, sách tấn hành giả). 

[Phước  này]  gồm  bốn  chuyện.  Tổng  cộng  là  mười  một  chuyện. 

Thứ nhất  là  phước  nhân  thiên,  trong  chú  giải  nói  phước  thứ nhất  là

 Tập 19

 251

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 “cộng phàm phu” (chung với phàm phu), tức là phước báo nhân thiên. 

Phước thứ hai là  “cộng Tiểu Thừa” , thứ ba là  “Bồ Tát phước”.  Vì thế, 

ba điều này, mỗi điều sau trỗi vượt điều trước, điều sau nhất định bao

gồm điều trước, điều trước chẳng thể bao hàm điều sau. Nếu nói chi tiết

thì tổng cộng mười một câu, câu sau bao quát câu trước, câu trước chẳng

thể bao  quát  câu  sau.  Nói  cách  khác,  bất  hiếu  với  cha  mẹ,  chắc  chắn

chẳng thể  “phụng sự sư trưởng” , chẳng có lẽ này! Chẳng thể phụng sự

sư  trưởng,  nhất  định  là  chẳng  có  tâm  từ bi,  chẳng  thể có  tâm  từ bi. 

Không có tâm từ bi thì làm sao có thể tu mười thiện nghiệp cho được? 

Chẳng có mười thiện nghiệp, làm sao có thể thọ trì Tam Quy? Người thọ

trì Tam Quy chắc chắn viên mãn Thập Thiện. Nhìn từ chỗ này, quý vị

biết Tịnh Độ Tông là đạo dễ hành, nhưng thật ra cũng chẳng dễ dàng! 

Nếu dễ dàng, sẽ là một vạn người niệm Phật, một vạn người đều vãng

sanh. Cớ sao thầy Lý thường nói: “Trong một vạn người niệm Phật, chỉ

có đôi ba người vãng sanh?” Quý vị chú tâm quan sát đôi ba người vãng

sanh ấy,  [sẽ thấy]  họ thật  sự làm  được,  xác  thực  là làm  được  [Tịnh

nghiệp  tam  phước].  Phàm  là  những  kẻ chẳng  thể làm  được,  bề ngoài

tuân phục, bên trong chống đối, sẽ chẳng thể vãng sanh. Bất luận quý vị

là  tại  gia  hay  xuất  gia,  quý  vị mong  sanh  về Tịnh  Độ chẳng  dễ dàng

dường ấy! Đức Phật đã nói rành rẽ, nhưng bản thân chúng ta chẳng làm

theo. Ở đây, chúng tôi đơn giản là đọc lời chú giải cho quý vị nghe, 

đoạn  này  chẳng  cần  nói  cặn  kẽ,  vì  chúng  tôi  vừa  mới  giảng  tại  giảng

đường chưa lâu, tôi nhớ là giảng ba lượt, giảng xong ba điều này. Hy

vọng  mọi  người sẽ tìm  băng  thâu  âm  để nghe  kỹ càng,  vô  cùng  quan

trọng. Đây là mấu chốt để được vãng sanh hay không? Không có cơ sở

này, làm sao có thể niệm tốt đẹp một câu Phật hiệu cho được? Làm sao

có thể niệm tương ứng? Nay chúng ta niệm A Di Đà Phật chẳng tương

ứng, càng niệm phiền não càng nhiều, niệm đến cuối cùng chẳng muốn

niệm nữa, niệm không nổi. Đó là do thiếu phước. Đây là ba phước, niệm

một câu A Di Đà Phật tương ứng, sẽ là người có đại phước báo, như vậy

thì mới có thể niệm tương ứng. 

Chúng ta xem dòng thứ hai từ dưới đếm lên trong trang một trăm

ba mươi bốn, xem từ câu thứ ba:  “Tổng chi, dục tu tịnh nghiệp, phụ mẫu

 bất năng bất hiếu, sư trưởng hợp nghi phụng sự” (Nói chung, muốn tu

Tịnh nghiệp, chẳng thể không hiếu thảo với cha mẹ, hãy nên phụng sự

sư trưởng),  “hợp nghi” (合宜) là hãy nên,  “thân khẩu ý nghiệp, bất đắc

 bất  thận” (thân,  khẩu,  ý  nghiệp,  chẳng  thể không  cẩn  thận).  Từ tâm, 

 Tập 19

 252

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Thập Thiện là thân ba điều, khẩu bốn điều, ý ba điều, phải cẩn thận.  “Thị

 phàm phu phận sở đương hành, cố viết cộng phàm phu” (Là những điều

nên  hành  thuộc  vào  bổn  phận  của  phàm  phu,  nên  nói  là  “cộng  phàm

phu”). Đây là đức hạnh cơ bản của nhân thiên; chẳng làm được chỗ này

thì nói cách khác, trong đời sau chẳng có tư cách được làm người hay

trời!  Đời  sau  chẳng  đến  được  cõi  nhân  thiên,  sẽ đến  nơi  đâu?  Đương

nhiên là vào trong ba ác đạo. Có thể thật sự giữ gìn, làm được bốn câu

này,  đời sau quyết  định  chẳng đọa  trong ba  ác  đạo, hưởng  phước  báo

nhân thiên. Chẳng còn tranh cãi chi nữa, cha mẹ có ân dưỡng dục, lẽ đâu

chẳng báo? Đối với sư trưởng thì có vấn đề, phải chọn lựa vị thầy chúng

ta thân cận và bạn bè, cha mẹ chẳng thể tuyển chọn, chẳng có cách nào

tuyển chọn, nhưng phải tuyển chọn thiện tri thức chân chánh, thân cận

họ, bái họ làm thầy. Bái họ làm thầy thì phải nghe lời, chẳng nghe lời sẽ

vô dụng. Phụng sự sư trưởng thì quan trọng nhất là y giáo phụng hành; 

do đó, chọn lựa thầy lại càng phải thận trọng hơn! 

Trong  Phật  môn, vị sư  phụ ta  quy  y,  vị thầy  xuống  tóc,  vị thầy

truyền giới đều chẳng trọng yếu. Đó là  “sư phụ dẫn vào cửa, tu hành do

 cá nhân” . Điều này cũng giống như nói người giới thiệu chúng ta vào

Phật môn chẳng quan trọng. Quan trọng là gì? Là vị thầy chỉ dạy chúng

ta tu hành, trong Phật môn gọi vị thầy ấy là “vị thầy truyền pháp”, người

đệ tử ấy được gọi là “pháp tử”. Trong Phật môn, hết sức coi trọng vị thầy

này, gọi là “sư thừa”. Ta chẳng quy y với vị ấy, vị ấy cũng chẳng phải là

giới hòa thượng (hòa thượng truyền giới) của ta, điều này chẳng sao cả! 

Ta  theo  vị ấy  học  pháp,  vị ấy  truyền  pháp  cho  ta,  vị ấy  chính  là  hòa

thượng, là thân giáo sư của ta, điều này trọng yếu! Tu hành tại gia cũng

là như thế, nhất định phải chọn lựa thiện tri thức. Thật ra, chọn lựa chẳng

được,  ai  là  thiện  tri  thức  chân  chánh,  chúng  ta  cũng  không  nhận  biết. 

Càng là thiện tri thức chân chánh, quý vị đến cầu Ngài, Ngài càng khiêm

hư: “Tôi chẳng có gì để dạy quý vị, chính tôi cũng chưa thể liễu sanh

tử!”, càng khiêm hư, càng khách sáo. Kẻ chẳng phải là thiện tri thức [sẽ

lớn lối]: “Ta tu hành công phu tốt đẹp lắm, có thể phóng quang, ta có

thần thông”. Hiện thời thật hay giả chẳng dễ gì phân biệt, vào lúc này thì

phải làm sao? Vì thế, tôi thường khuyên đồng tu chúng ta lấy cổ nhân

làm thầy, chẳng sai, dùng phương pháp này! 

Vị thầy tốt nhất là A Di Đà Phật, há còn sai sao được? Trực tiếp

học với A Di Đà Phật. A Di Đà Phật chẳng ở nơi đây, làm thế nào đây? 

Tịnh Độ Ngũ Kinh chính là [giáo huấn của Ngài], nương theo Tịnh Độ

Ngũ Kinh để học, quý vị bái A Di Đà Phật làm thầy, bái Thích Ca Mâu

 Tập 19

 253

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Ni Phật làm thầy, chắc chắn các vị thầy chẳng sai lầm. Nếu nói “giáo

huấn của các vị ấy quá sâu, tôi vẫn chưa hiểu”, cạn hơn một chút, gần

gũi hơn một chút sẽ là Ấn Quang đại sư. Tuy Ấn Quang đại sư chẳng tại

thế, Văn Sao vẫn còn. Ta mỗi ngày đọc Văn Sao, y giáo phụng hành, 

Ngài dạy ta làm như thế nào, ta liền làm như thế ấy. Pháp sư Ấn Quang

là thầy của chúng ta, đó là đúng, chẳng sai lầm! Phải khéo chọn thầy, 

chọn lựa đồng tham đạo hữu, trong một đời này, chúng ta mới có thể đạt

được thành tựu. 

 Tập 20

Xin xem kinh bổn, trang một trăm ba mươi lăm, hàng thứ nhất. 

Vừa mở đầu liền nói tiếp [những điều đang được nói trong] trang trước, 

tức là nói về bốn câu trong điều thứ nhất [của Tam Phước].  “Khẳng thận

 tựu dị, bất khẳng tựu nan” (Chịu thận trọng [thực hiện] thì dễ, không

chịu sẽ là khó). Vấn đề là chúng ta có chịu thận trọng hay không? Có

chịu  nghiêm  túc  thực  hiện  hay  không?  Câu  dưới  đây  nhằm  giải  thích

phước thứ hai:  “Đạo tục căn bản giới pháp, thượng thả thập nhân cửu

 phạm, thiểu lộ đa tàng, huống vi tế hạnh” (Đối với giới pháp căn bản

của  hàng  xuất  gia  hay  kẻ  thế  tục,  lại  còn  là  mười  người  hết  chín  kẻ

phạm, ít kẻ bộc lộ, phần nhiều giấu diếm, huống là các hạnh vi tế), nói

về chuyện trì giới. 

Tam Quy là tổng cương lãnh tu hành, cương lãnh ấy ở ngay trong

tựa  đề  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  chính  là  Phật,  Pháp,  Tăng,  Giác,  Chánh, 

Tịnh. Trong tựa đề kinh, thanh tịnh là Tăng Bảo, bình đẳng là Pháp Bảo, 

giác là Phật Bảo, nên Tam Quy đều ở trong tựa đề kinh, đây là nguyên lý

và nguyên tắc tu hành. Thực hiện từ trì giới, tức là  “cụ túc chúng giới, 

 bất phạm oai nghi” (trọn đủ các giới, chẳng phạm oai nghi). Phạm vi

của giới luật hết sức rộng. Trong kinh luận nhà Phật chỉ có thể nói một

nguyên  tắc,  tuy  có  các  hạng  mục,  nhưng  đó  là  lúc  Phật  tại  thế,  trong

hoàn cảnh sinh hoạt vào thời đại ấy, đó là các quy tắc mà mọi người ắt

phải tuân thủ. Thời đại thay đổi, khu vực địa lý khác nhau, nhưng tinh

thần  giới  luật  quyết  định  chẳng  thay  đổi.  Giới  luật  là  tiêu  chuẩn  siêu

phàm nhập thánh; nói cách khác, nó vượt trỗi giới hạn quốc gia, vượt

trỗi  giới  hạn  dân  tộc,  thậm  chí  vượt  trỗi  giới  hạn  của  các  chủng  loại

trong lục đạo, hết thảy hữu tình chúng sanh đều phải tuân thủ. 

Tinh thần giới luật là gì? Nói quy nạp lại, chỉ có hai câu:  “Đừng

 làm các điều ác, vâng làm các điều lành”. Đó là tinh thần giới luật. Ác

 Tập 20

 254

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

là gì? Thiện là gì? Trong Phật pháp, nói thật ra, có khá nhiều tiêu chuẩn

khác nhau.  Hiện thời,  tiêu  chuẩn  khác  nhau  càng nhiều hơn  nữa!  Mỗi

quốc gia có quan niệm thiện ác khác nhau, nhận biết khác nhau, mỗi địa

phương  cũng  chẳng  giống nhau,  mỗi  thời  đại  cũng  chẳng  giống nhau, 

chúng  ta  phải  hiểu  những  điều  này.  Đức  Phật  chỉ nói  nguyên  tắc,  rốt

cuộc, chúng ta là người hiện thời, trong hoàn cảnh sống hiện thời, chúng

ta chẳng phải là cổ nhân, mà cũng chẳng phải là người trong tương lai, 

nên  nhất  định  phải  hiểu  nguyên  tắc,  phải  tuân  thủ tập  tục  và  trào  lưu

đương thời, tức là đối với những gì mọi người đã quen tôn sùng, đề cao, 

chúng ta phải tuân thủ. Ý nghĩa chân chánh của giới luật là phải khiến

cho ta và đại chúng chung sống hòa thuận, đó là mục đích của giới luật. 

Hy  vọng  chính  mình đoạn  ác, tu thiện,  có  thể đạt được  cái  tâm  thanh

tịnh. Mục tiêu lớn nhất của giới luật là đắc Định:  “Nhân Giới sanh Định, 

 nhân Định khai Huệ” . Quý vị phải biết đạo lý này rồi mới hiểu chúng ta

phải nên tuân thủ giới luật như thế nào, giúp chúng ta đắc Định, giúp

chúng ta buông xuống hết thảy vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Nhưng giới luật rất khó, khó ở chỗ nào? Từ vô thỉ kiếp tới nay, 

chúng ta phiền não, tập khí quá nặng, một là phiền não, hai là tà tri tà

kiến, tức là cách nghĩ sai lầm, cách nhìn sai lầm. Một mực như vậy! Dẫu

quốc  gia ấn  định  pháp  luật  rất  hay,  chúng  ta  vẫn  nghĩ  trọn  hết  mọi

phương pháp để kiếm lỗ hổng luật pháp, đó là chẳng tuân thủ luật lệ, 

chẳng trì giới! Những người ấy đều là những người rất thông minh, có

thể kiếm ra lỗ hổng pháp luật, Phật pháp gọi thông minh kiểu đó là Thế

Trí Biện Thông, chẳng phải là trí huệ chân thật. Người có trí huệ chân

thật sẽ tuân thủ pháp luật; không chỉ là quyết định chẳng vi phạm những

điều khoản được quy định bởi pháp luật, dẫu đối với những điều chẳng

có  trong  văn  bản  pháp  luật,  nhưng  xã  hội,  đạo  đức  chẳng  chấp  nhận, 

cũng nhất quyết chẳng vi phạm. Do vậy có thể biết: Trì giới thật khó! Do

đó nói:  “Đạo tục căn bản giới pháp” ,  “đạo”  là người xuất gia,  “tục”  là

kẻ tại gia. Giới pháp căn bản là gì? Ngũ Giới. Ngũ Giới là giới pháp căn

bản. Có thể nói: Tinh thần của giới pháp căn bản không chỉ vĩnh viễn

chẳng thay đổi, mà giới điều cũng là vĩnh viễn không thay đổi. Những

giới  luật  khác,  có  thể do  thời  gian,  do  địa  điểm  mà  tu  chỉnh,  sửa  đổi

thành  Thanh  Quy  (清規)  như  người  Hoa thường  nói,  tức  là  công  ước

thường trụ, đều thuộc loại giới luật được hiện đại hóa; nhưng năm điều

[trong Ngũ Giới] chẳng thể sửa đổi, vì sao? Đến bất cứ nơi nào trên thế

giới, trong bất cứ thời đại nào, cũng đều có thể nói thông suốt, [nếu có

khác biệt thì] tối đa là phạm vi giải thích rộng hay hẹp, sâu hay cạn sai

 Tập 20

 255

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

khác. Vì thế, Ngũ Giới từ Sơ Phát Tâm cho đến Đẳng Giác Bồ Tát đều

bất biến, đúng là giới pháp căn bản. 

 “Thượng thả thập nhân cửu phạm” (Lại còn mười người hết chín

kẻ phạm), thật đấy! Mấy ai có thể trì Ngũ Giới tốt đẹp? Tỳ Kheo Giới, 

Bồ Tát Giới đều là hình thức! Dường như chẳng thọ Bồ Tát Giới thì địa

vị của ta trong Phật giáo sẽ thấp hơn người khác một bậc, ta không phải

là Bồ Tát, họ đều là Bồ Tát. Đó là chấp vào tướng danh lợi, hiếu danh, 

ham lợi. Người thật sự trì giới, [luôn tâm niệm] giữ Ngũ Giới tốt đẹp sẽ

là phi phàm! Vì thế, trong kinh Vô Lượng Thọ, từ chương ba mươi ba

đến chương ba mươi bảy, quý vị chú tâm quan sát đôi chút, sẽ thấy đức

Phật giảng về Ngũ Giới, Thập Thiện. Chúng ta có thể thực hiện tốt đẹp

[những  giáo huấn ấy],  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc thế giới quyết

định  chẳng  có  vấn  đề gì. Đại  giới  rõ  rệt  như  vậy  mà  còn  làm  không

được, huống gì những giới hạnh vi tế?  “Hựu huống tam thiên oai nghi, 

 tỳ-kheo ngũ thiên thất tụ, cộng nhị bách ngũ thập điều, trì phạm, giai y

 hành,  trụ,  tọa,  ngọa  tứ nghi,  mỗi  nghi  cụ nhị bách  ngũ  thập,  tứ cộng

 thành thiên, lịch tam thế, thành tam thiên dã” (Huống hồ lại còn có ba

ngàn oai nghi, năm thiên, bảy tụ45, tổng cộng là hai trăm năm mươi điều, 

giữ, phạm, đều nương theo bốn oai nghi đi, đứng, nằm, ngồi,  mỗi oai

nghi có đủ hai trăm năm mươi điều, do bốn oai nghi [nhân với hai trăm

45 Giới Tỳ-kheo (Cụ Túc Giới) được chia thành bảy tiểu loại gọi là Thất Tụ, còn gọi

là Thất Phạm Tụ, hay Thất Tội Tụ bao gồm:

1) Ba  La Di (Pārājika),  dịch là Đoạn Đầu, tức những  giới căn bản trọng tội (giết, 

trộm, dâm, dối). Kẻ phạm những giới này hoàn toàn đánh mất tư cách tỳ-kheo, chẳng

được ở chung với tăng chúng. 

2)  Tăng  Già  Bà  Thi  Sa  (Samghāvaśesa),  dịch  nghĩa  là  Tăng  Tàn,  tội  này  nếu  chí

thành  sám  hối  trước  thanh  tịnh  chúng  thì  còn  có  thể  khôi  phục  tư  cách  tỳ-kheo. 

Chẳng hạn như hủy báng người khác thì là tội này. 

3) Thâu Lan Giá (Sthūlātyaya), dịch nghĩa là Đại Chướng Thiện Đạo, ý nói tội lỗi

này tuy nhẹ hơn, nhưng chướng ngại thiện pháp sanh khởi. Kinh Đại Bát Niết Bàn có

nêu một thí dụ: Như có người thấy tràng hoa cúng Phật đã héo, bèn tùy tiện tháo chỉ

xâu hoa, đem cất riêng để sau này sử dụng, không xin phép Thường Trụ, thì phạm tội

Thâu Lan Giá. 

4) Ba Dật Đề (Prāyaścittika), dịch là Xả Đọa. 

5) Ba La Đề Xá Ni (Pratideśanīya), dịch là Hướng Bỉ Hối. 

6) Đột Cát La (Duskrta), dịch là Ác Tác, như nói lời thô ác, có hành vi không đúng

với oai nghi, nhưng chẳng phạm vào bốn tội trọng. 

7) Ác Thuyết (Durbhāsita). 

Bảy loại trên đây nếu nói gọn lại sẽ thành năm loại, gọi là Ngũ Thiên, tức Ba La Di, 

Tăng Tàn, Ba Dật Đề, Ác Tác và Ác Thuyết. 

 Tập 20

 256

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

năm mươi điều ấy], nên tổng cộng thành một ngàn điều, trải qua ba đời

[nên một ngàn điều trong mỗi đời nhân với ba đời] thành ba ngàn [oai

nghi]). Do quá khứ, hiện tại, tương lai, nên gọi là “ba ngàn oai nghi”, 

mấy ai có thể làm được? Ngẫu Ích đại sư nói, Ngẫu Ích đại sư sống vào

những  năm  cuối  triều  Minh,  lão  nhân  gia  viên  tịch  vào  thời  đầu  nhà

Thanh. Vì thế, nay chúng ta thấy trong sách của Ngài có chỗ ghi là nhà

Minh, có chỗ ghi là nhà Thanh, Ngài đều có thể viết như vậy được, vì đã

trải qua hai triều đại. Ngài nghiên cứu giới luật rất kỹ, gần giống như

Hoằng Nhất đại sư trong thời cận đại cũng nghiên cứu giới luật rất kỹ. 

Ngài nói:  “Tại Trung Hoa, từ triều đại Nam Tống trở về sau chẳng có

 tỳ-kheo”.  Tỳ-kheo đã chẳng có, lấy đâu ra Tỳ Kheo Giới? Thật sự trở

thành một vị tỳ-kheo, mức độ tối thiểu phải là có năm vị tỳ-kheo thật sự

truyền giới thì quý vị mới có thể đắc giới. Một tỳ-kheo còn chẳng có! Do

vậy có thể biết: Truyền giới chỉ có hình thức, chẳng có thực chất. Về

thực chất là chẳng có, chỉ có hình thức, nhìn bề ngoài thì vẫn có. 

Cận đại, Hoằng Nhất đại sư càng nói rõ rệt hơn. Ngài trụ tại Mân

Nam46 một thời gian rất lâu, trụ tại Mân Nam Phật Học Viện thuộc chùa

Nam  Phổ Đà ở Hạ Môn.  Quý  vị thấy  trong  lời  khai  thị tại  Phật  Học

Viện, Ngài đã nói rất thấu triệt: Có cần phải thọ giới hay không? Phải

thọ! Thọ giới, nhưng trong tâm chính mình phải hiểu rõ, quyết định là

chẳng thể đắc giới, chỉ là thọ trên hình thức mà thôi! Vì sao là thọ giới

trên hình thức? Để người thế tục khỏi phê bình: “Anh là loại người tăng

chẳng ra tăng, tục chẳng ra tục”, người ta hủy báng! Vì thế, thọ giới trên

hình thức. Đồng thời, đã thọ giới hình thức thì chính mình phải nghiên

cứu giới luật kỹ càng, hiểu rõ một điều bèn giữ một điều, đó là thọ giới

chân chánh. Vì lẽ đó, giới đàn là hình thức, người xuất gia và giới đàn

đều  là  hình  thức,  huống  hồ tại  gia?  Càng  phải  hiểu  điều  này  rõ  hơn. 

Thuở tôi học Phật, khi thân cận Chương Gia đại sư, Chương Gia đại sư

hết  sức  coi  trọng  trì  giới.  Lão  nhân  gia  dạy  tôi:  “Trì  giới  là  anh  làm

 được một điều, bèn gọi là trì một điều” . Ngài chẳng khuyên tôi nơi nào

có truyền giới, anh hãy đến đó thọ giới, chẳng có! Ngài dạy tôi hãy tuân

thủ, làm theo. Hễ làm được một điều, tức là anh đã thật sự thọ giới điều

ấy.  Có  thể thấy:  Những  bậc  thiện  tri  thức  thật  sự sẽ trọng  thực  chất, 

46 Mân Nam là từ ngữ để chỉ khu vực phía Nam tỉnh Phước Kiến, đối diện eo biển

Đài Loan, bao gồm các huyện Chương Châu, Tuyền Châu và Hạ Môn. Nếu hiểu theo

nghĩa rộng còn bao gồm Bồ Điền, lưu vực sông Cửu Long Giang và Tấn Giang. Ngữ

hệ Hà Lạc (tiếng nói của vùng Tuyền Châu và Chương Châu) chính là khởi thủy của

tiếng Đài Loan hiện thời. 

 Tập 20

 257

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chẳng coi trọng hình thức. Hình thức chẳng khẩn yếu, thực chất mới là

khẩn yếu. 

Vì lẽ đó,  “ngôn bất phạm, thành phi dị dị” (Nói chẳng phạm, thật

sự không dễ dàng), chẳng phạm giới thật sự không dễ dàng. Đặc biệt là

giới Tiểu Thừa, giới Tiểu Thừa hoàn toàn kết tội theo sự tướng, rất khó! 

Thưa cùng chư vị, giới Đại Thừa lại càng chẳng dễ dàng. Giới Đại Thừa

kết tội từ khởi tâm động niệm, còn rắc rối và khó khăn hơn Tiểu Thừa. 

Đối với Tiểu Thừa, ta chỉ cần làm trên hình thức là được, đã [được coi]

là thật sự trì giới rồi, Đại Thừa xét theo khởi tâm động niệm. Vì thế, giới

Đại Thừa nhìn bề ngoài là phóng khoáng, bất luận là xét theo tư tưởng, 

kiến giải, hay hành trì đều là phóng khoáng; Tiểu Thừa là câu nệ, dè dặt, 

bảo thủ, hết sức bảo thủ. Hai loại hình thái hoàn toàn bất đồng; nhưng

[Đại Thừa] phóng khoáng mà tâm địa thanh tịnh vượt trỗi Tiểu Thừa. 

Nói cách khác, đức Phật chủ trương phóng khoáng, tự do, tự tại, chẳng

câu nệ, chẳng bó buộc. Đức Phật cũng đề xướng tự do, bình đẳng, hoàn

toàn giống như yêu cầu dân chủ tự do trong hiện tại. Hiện thời, chúng ta

chỉ nói đến dân chủ, tự do, chẳng nói đến thanh tịnh, đáng sợ quá! Do

chẳng nói đến chuyện thân tâm thanh tịnh, nên trong tự do bình đẳng có

khá nhiều tệ nạn. Tự do, bình đẳng, dân chủ trong nhà Phật được kiến

lập trên cơ sở thân tâm thanh tịnh, khác hẳn! Chúng được kiến lập trên

cơ sở trí huệ ở một mức độ cao. Do vậy, họ tự tại, chẳng trở ngại người

khác tự tại; đó mới là tự tại thật sự. Ta bình đẳng chẳng trở ngại người

khác bình đẳng, hết thảy chúng sanh đều bình đẳng. 

Vì thế, trong tâm mục của người hiện thời, truy tìm dân chủ, tự

do, bình đẳng, trong Phật môn thật sự có những thứ ấy. Những thứ ấy ở

đâu  ra? Ắt  cần  phải  đặt  vững  cơ  sở Tiểu  Thừa.  Phật  giáo  truyền  đến

Trung Hoa, nói thật thà thì kinh luận Tiểu Thừa được truyền đến Trung

Hoa khá hoàn chỉnh. A Hàm Bộ trong Đại Tạng Kinh [tiếng Hán] sai

khác tạng kinh [Nikaya] bằng tiếng Ba Lợi (Pāḷi) rất ít, gần như toàn bộ

kinh điển Tiểu Thừa đều được phiên dịch [sang tiếng Hán]. Nhưng Tiểu

Thừa  giáo  chỉ thịnh  hành  trong  một  thời  gian  ngắn  vào  thời  Tùy -

Đường; về sau, chẳng còn nữa, nguyên nhân là đâu? Nguyên nhân là đã

bị Nho  gia  và  Đạo  gia  của  Trung  Hoa  thay  thế.  Quý  vị đọc  sách  của

Khổng Tử và Lão Trang đã đủ để tốt đẹp vẹn toàn như pháp Tiểu Thừa. 

Vì vậy, người học Phật tại Trung Hoa trước kia do đều có cơ sở Nho và

Đạo đã được vun bồi rất tốt đẹp, nên chẳng cần phải tốn thời gian học

giáo pháp Tiểu Thừa, mà trực tiếp tiến nhập Đại Thừa. 

Nhưng cho đến gần đây nhất, một trăm năm qua đáng thương lắm, 

 Tập 20

 258

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

giáo pháp Tiểu Thừa đã sớm bị bỏ mất, chẳng hưng khởi nữa. Nếu quý

vị đọc kinh Tiểu Thừa, người bình phàm đều coi thường quý vị. Sách

Nho gia cũng chẳng đọc, sách Đạo gia cũng vứt bỏ, cứ như vậy mà trực

tiếp học Đại Thừa, đã không có nền tảng, tu pháp Đại Thừa bằng cách

nào? Tu suốt một đời, vẫn chẳng thể thành tựu. Quý vị nói xem: Như

vậy thì làm sao được? Đây là một vấn đề khó khăn nhất trong chuyện

học Phật ngày nay. Nay chúng ta có cần phải đặt vững cơ sở nơi Tiểu

Thừa hay không? Đối với người Hoa mà nói, thật ra chẳng cần, vì sao? 

Người  Hoa  đọc  kinh  Tiểu  Thừa,  chẳng  bằng  đọc  Tứ Thư,  Ngũ  Kinh, 

Thập Tam Kinh của Nho gia, chẳng bằng đọc những thứ ấy. Đó là những

thứ của người Hoa, nên họ đọc [các tác phẩm ấy] sẽ đích xác là thuận

tiện,  dễ đọc,  học  dễ dàng!  Kinh  điển  Tiểu  Thừa  dịch  từ Phạn  văn  ra, 

[nhiều  khi]  dịch  không  khéo,  chẳng  lưu  loát,  trôi  chảy  như  kinh  Đại

Thừa, nên kinh Tiểu Thừa chẳng dễ đọc. Chúng ta phải biết điều này. 

Sau khi đã biết, chúng ta mới biết từ nay trở đi nên đi theo con

đường nào. Thật sự học Phật, nói thật thà, chẳng thể không đọc Tứ Thư, 

vì sao? Thay cho Tiểu Thừa. Đương nhiên có thể đọc Ngũ Kinh thì càng

tốt hơn, nói đến Ngũ Kinh thì phân lượng quá nhiều, ta chẳng có cách

nào thọ trì. Nếu ít hơn [Ngũ Kinh] thì ít tới mức chẳng thể nào ít hơn

được nữa, chính là Tứ Thư. Đây là bộ sách dành cho người đọc sách tại

Trung Hoa do Châu Hy đã chọn ra từ khá nhiều kinh điển. Ý tưởng chọn

lựa của ông ta rất viên mãn. Trong Tứ Thư có lý luận, có phương pháp, 

lại còn kèm theo biểu diễn. Nói thật ra, chúng tôi chỉ có thể suy đoán, 

đoán mò mà thôi, vì chẳng tìm được chứng cứ, tôi chẳng nghiên cứu về

ông Châu, chẳng hiểu rõ cuộc đời của ông ta cho lắm. Ông ta biên tập

Tứ Thư, có nhận thức rất giống với kinh Hoa Nghiêm. Có phải là do ông

ta  đọc  Hoa  Nghiêm  mà  được  linh  cảm  hay  không  thì  tôi  chẳng  biết, 

nhưng  [cách  thức  biên  tập]  rất  giống  kinh  Hoa  Nghiêm.  Kinh  Hoa

Nghiêm có lý luận, có phương pháp, lại còn kèm thêm biểu diễn. Phần

đầu  kinh  Hoa  Nghiêm  giảng  về lý  luận,  phẩm  Ly  Thế Gian  giảng  về

phương pháp tu hành. Phẩm Nhập Pháp Giới là Thiện Tài đồng tử và

năm mươi ba vị thiện tri thức nêu gương cho chúng ta thấy, hoàn toàn

biểu hiện lý luận và phương pháp trong cuộc sống hiện tại, giống như

diễn tuồng, diễn luyện cho chúng ta xem. Vì thế, sự giáo học như vậy

đúng là đã đạt tới viên mãn cùng cực. 

Tứ Thư  giống  như  thế đó.  Trung  Dung  là  lý  luận,  Đại  Học  là

phương pháp, [sách Luận Ngữ của] Khổng lão phu tử và Mạnh Tử giống

như Thiện Tài đồng tử và năm mươi ba vị thiện tri thức. Quý vị thấy:

 Tập 20

 259

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Ứng dụng lý luận và phương pháp của Đại Học và Trung Dung vào cuộc

sống, ứng dụng trong xử sự, đãi người, tiếp vật như thế nào? Nói cách

khác, Khổng lão phu tử làm được, Mạnh Tử làm được. Hai người ấy gần

giống như Thiện Tài đồng tử biểu diễn cho chúng ta thấy, làm điển hình, 

nêu  gương  cho  người  Hoa.  Người  Hoa  [cần  phải]  giống  như  thế nào? 

Khổng Tử là người Hoa, Mạnh Tử là người Hoa. Người Hoa học làm

một  người  Hoa  [đúng  nghĩa]  thì  phải  lấy  Mạnh  Tử,  Khổng  Tử làm

khuôn phép, học giống như họ. Nói thật ra, đức hạnh của họ chẳng kém

Tiểu Thừa, trí huệ vượt trỗi Tiểu Thừa, trí huệ và tâm lượng đều vượt

trỗi Tiểu Thừa, hết sức gần với Đại Thừa. Vì vậy, từ Nho nhập Phật, so

với từ Tiểu Thừa nhập Phật, tiến nhập Đại Thừa hay hơn quá nhiều. Do

đó, chẳng thể không đọc Tứ Thư, không có cơ sở này sẽ chẳng được. 

Chính  mình  tu  hành  còn  phải  có  cơ  sở này,  huống  là  hoằng  pháp  lợi

sanh, phải giảng giải Phật pháp cho người khác, quý vị thiếu cơ sở này

thì làm sao được? 

Tôi dạy học tại Mỹ, ước định bảy môn học, bảy môn học ấy mức

độ thấp nhất là phải học thuộc lòng. Trong bảy môn học ấy có Tứ Thư, 

phải học thuộc. Chẳng thể thuộc, sẽ không có tư cách giảng kinh. Trong

bảy môn học của tôi, kinh gồm có bốn loại là kinh Vô Lượng Thọ, Di Đà

Kinh Yếu Giải, Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm, A Nan Vấn Sự

Phật Cát Hung Kinh, đây là một bộ kinh Tiểu Thừa. Kinh gồm ba bộ Đại

Thừa, một bộ Tiểu Thừa. Ba loại khác là Liễu Phàm Tứ Huấn, Cảm Ứng

Thiên  và  Tứ Thư.  Tôi  chọn  bảy  loại  này,  nếu  chẳng  thể học  nhuần

nhuyễn bảy thứ này, chẳng có tư cách giảng kinh. Chính quý vị tu hành

thì chẳng cần nhiều như vậy, chọn lấy một loại trong kinh điển, nhưng

phải đọc Tứ Thư, thuộc hay không chẳng sao hết. Nếu phát tâm hoằng

pháp  lợi  sanh,  bảy  loại  này  là  cơ  bản,  tôi  cũng  đã  chọn  tối  thiểu  rồi, 

không thể nào ít hơn được nữa, chẳng có cách nào ít hơn, do đã hạ thấp

tiêu chuẩn đến mức độ thấp nhất. Các đồng tu phải thật sự biết điều này, 

nếu thật sự muốn phát Bồ Đề tâm hoằng pháp lợi sanh, phải thật sự dốc

hết tánh mạng để làm. Tiếp đó, sách [Sớ Sao Diễn Nghĩa] viết:  “Phát Bồ

 Đề, tín nhân quả, tụng Đại Thừa, giai tự lợi, duy khuyến tấn cú, thị lợi

 tha. Nhị lợi cụ bị, cố thị Đại Thừa” (Phát Bồ Đề, tin nhân quả, tụng Đại

Thừa đều là tự lợi, chỉ có câu “khuyến tấn hành giả” là lợi tha. Hai điều

lợi (tự lợi và lợi tha) trọn đủ, cố nhiên là Đại Thừa). Khi giới thiệu Sớ

Sao, chúng tôi đã nói với các vị đồng tu ý nghĩa này. Chúng ta lại xem

phần sau là phần Kết Thán, kinh văn ở ngay sau đó. 

 Phật cáo Vi Đề Hy: “Nhữ kim tri phủ? Thử tam chủng nghiệp, 

 Tập 20

 260

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 nãi thị quá khứ, vị lai, hiện tại tam thế chư Phật tịnh nghiệp chánh

 nhân. 

佛告韋提希 。汝今知不。此三種業。乃是過去未來現

在三世諸佛淨業正因。

 (Phật bảo Vi Đề Hy: “Nay bà có biết chăng? Ba nghiệp ấy chính

 là  tịnh  nghiệp  chánh  nhân  của  quá  khứ,  vị lai,  hiện  tại  tam  thế chư

 Phật”). 

Cần  phải  ghi  nhớ đoạn  kinh  văn  này.  Chúng  ta  có  muốn  thành

Phật hay không? Muốn thành Phật thì nhất định phải tu mười một câu

trên đây, nhất định phải tu, phải nghiêm túc tu Tam Phước, không tu sẽ

chẳng thành Phật. Quá khứ Phật, vị lai Phật, hiện tại Phật, chẳng có vị

Phật  nào  không  tuân  thủ nguyên  tắc  này.  Nói  cách  khác,  chẳng  có  vị

Phật nào là ngoại lệ, có vị nào không tu những điều này mà thành tựu

hay không? Chẳng có! Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới là thành

Phật, nên người vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, bất luận là tích

đức vãng sanh, hay sám tội vãng sanh, cũng phải trọn đủ ba phước ấy. 

Chẳng đầy đủ ba phước, nay quý vị niệm Phật, niệm A Di Đà Phật, chỉ

có thể nói là kết pháp duyên, đời này chẳng thể vãng sanh. Muốn vãng

sanh trong một đời này, phải ghi nhớ điều này, phải y giáo phụng hành. 

Trong phần sau của lời chú giải, Đế Nhàn đại sư có dặn dò chúng

ta mấy câu cũng rất quan trọng, hãy xem từ nửa đoạn nơi dòng thứ hai

trong trang một trăm ba mươi sáu.  “Thiết vị” (Trộm cho rằng), [hễ mở

đầu  bằng  chữ]  “thiết  vị”  thì  chính  là  lời  của  Đế Nhàn  đại  sư.  “Tam

 chủng ký vân chư Phật chánh nhân, cụ kiến chư Phật” (Đã nói ba điều

ấy là chánh nhân của chư Phật, đủ thấy chư Phật),  “cụ” (具) là cụ thể, 

chúng ta có thể thấy hết thảy chư Phật,  “bất cẩn tu Đại Thừa, tức tiểu

 thánh phàm phu chi hạnh, diệc sở đương hành dã” (không chỉ tu Đại

Thừa,  dẫu  là  hạnh  của  tiểu  thánh  hay  phàm  phu  cũng  đều  nên hành). 

Mười một câu trên đây, chẳng có ai là không y giáo phụng hành, nghiêm

túc tu học, như vậy thì mới có thể thành tựu. Nay chúng ta chẳng cần hai

đoạn trước, ta đọc  thấy  “phát  Bồ Đề tâm,  tin  sâu  nhân quả” , chỉ cần

điều này, có thành tựu được chăng? Giống như một tòa cao ốc, chẳng

cần hai  tầng dưới,  ta  muốn  xây  tầng  thứ ba  mà  thôi, quý vị xây  bằng

cách nào? Cách nghĩ ấy gọi là tà tri tà kiến, chẳng biết tu từ căn bản! 

Phát Bồ Đề tâm kiểu đó thì Bồ Đề tâm [mà quý vị đã phát] là giả trất! 

Thật sự phát Bồ Đề tâm, phải thực hiện từ hiếu thuận cha mẹ, đó là thật

 Tập 20

 261

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

sự giác ngộ, triệt để giác ngộ. 

Do vậy, Phật pháp, đặc biệt là Đại Thừa Phật pháp, được kiến lập

trên cơ sở hiếu đạo. Giáo học của Nho gia cũng được kiến lập trên cơ sở

hiếu đạo. Vì thế, có thể biết: Giáo học thế gian và xuất thế gian đều lấy

hiếu đạo làm căn bản. Nay chúng ta nói giáo dục thất bại, thất bại ở chỗ

nào? Thiếu căn bản! Trong nhà trường chẳng dạy hiếu đạo, đó là giáo

dục triệt để thất bại. Con người chẳng hiếu thảo với cha mẹ, sẽ chẳng thể

tôn trọng thầy. Chẳng hiếu thảo với cha mẹ, chẳng tôn trọng thầy, chắc

chắn sẽ không trung với quốc gia, chẳng yêu thương dân chúng, chẳng

thể nào! Sau khi học thành sẽ như thế nào? Tự tư tự lợi. Ai nấy đều cầu

lợi ích cho bản thân, lẽ đâu quốc gia và xã hội chẳng loạn? Đôi bên tranh

giành lợi lộc. Giáo dục xưa kia là bỏ mình vì người, cầu gì? Cầu xã hội

an hòa, lợi lạc, cầu điều này, chẳng cầu vì cá nhân, nhấn mạnh “hy sinh

mình vì người khác”. Gia tộc xưa kia là đại gia tộc, hiện thời là tiểu gia

đình. Trong đại gia tộc, quan niệm luân lý, đạo đức vô cùng trọng yếu. 

Chẳng có điều ấy, sẽ không thể duy trì, gia tộc ấy sẽ rối loạn. Do hiện

thời những chuyện này đều bị bỏ sạch, đã bị bỏ sạch thì làm sao? Chỉ có

duy nhất tiểu gia đình. Tiểu gia đình vẫn có vấn đề, vấn đề ở chỗ nào? 

Quý vị thấy [trong xã hội tỷ lệ] ly hôn bao nhiêu? Nếu quý vị hỏi do

nguyên nhân nào ư? Chẳng có giáo dục! Chẳng biết mối quan hệ giữa

con người với nhau! Vợ chồng có quan hệ gì? Cha con có quan hệ gì? 

Anh em có quan hệ gì? Thảy đều không có. Ta có lợi, ta có tiền, chỉ thấy

mối quan hệ ấy. Trừ danh lợi ra, những thứ khác đều chẳng đáng quan

tâm, đáng sợ quá! Đáng ngán lắm, đáng kinh hãi quá! Chỉ mưu cầu lợi! 

Vì thế, đấy là chỗ thất bại triệt để trong giáo dục. 

Nhưng giáo dục đã phạm sai lầm ngần ấy năm, nay mọi người đều

chẳng giác ngộ, cứ tưởng sự phát triển trong hiện thời là bình thường, 

không biết quay đầu; [cứ nghĩ] quay đầu là lạc hậu, là giáo dục phong

kiến. Do đó, nhất định là có đại tai nạn. Sau khi đại tai nạn đã xảy ra, 

người ta sẽ suy nghĩ cẩn thận, nghĩ xem nguyên nhân nào khiến cho tai

nạn phát sanh? Lại đi tìm cội rễ, tìm đến cuối cùng, vẫn thấy giáo dục

của cổ nhân là đúng. Trong đại tai nạn ấy, người trên thế giới chết từ một

nửa đến hai phần ba, con người mới giác ngộ, mới tỉnh ngộ. Không có

tai nạn như vậy, sẽ mê hoặc, điên đảo, vĩnh viễn chẳng thể quay đầu. 

Trong  những  lãnh  tụ trên  thế giới  hiện  thời,  tôi  rất  bội  phục  ông  Lý

Quang Diệu, Lý Quang Diệu có tầm nhìn xa. Do vậy, tại Tân Gia Ba, 

trong trường học, [học trò phải] học cổ thư Trung Hoa, học Phật học. 

Nhà trường có môn học về Phật học. Chúng tôi chỉ nghe nói ông ta tán

 Tập 20

 262

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thán văn hóa cố hữu của Trung Hoa. Tôi nghe các đồng tu Tân Gia Ba

kể: Ông Lý Quang Diệu từng nói trên TV và radio, ông ta rất nuối tiếc là

chính  mình được  giáo  dục  theo  kiểu  Anh.  Ông  ta  nói  nếu  mình được

giáo  dục  theo  cách  giáo  dục  truyền  thống  của  Trung  Hoa,  thành  tích

chánh trị của Tân Gia Ba hiện thời phải vượt xa rất nhiều lần. Đây cũng

là từng hứng chịu nỗi đau thê thảm về mặt giáo dục, quay lại phản tỉnh, 

có chút nhận thức nền văn hóa Trung Hoa. 

Vì thế, đoạn văn này là phần vô cùng quan trọng trong bộ kinh; 

trong mười sáu phép Quán, phép Quán thứ mười sáu là Trì Danh, nắm

được hai đoạn ấy, quý vị sẽ đạt được toàn bộ công đức và lợi ích. Chúng

ta lại xem phần kinh văn tiếp theo:

 Phật cáo A Nan cập Vi Đề Hy: “Đế thính! Đế thính! Thiện tư

 niệm chi, Như Lai kim giả vị vị lai thế nhất thiết chúng sanh, vị phiền

 não tặc chi sở hại giả, thuyết thanh tịnh nghiệp. Thiện tai Vi Đề Hy, 

 khoái vấn thử sự”. 

佛告阿難及韋提希 。諦聽諦聽。善思念之。如來今者

為未來世一切眾生 。為煩惱賊之所害者 。說清淨業。善哉

韋提希。快問此事。

 (Đức Phật bảo A Nan và Vi Đề Hy: “Lắng nghe! Lắng nghe! Hãy

 khéo nghĩ nhớ, Như Lai nay sẽ vì hết thảy chúng sanh là những kẻ bị

 giặc phiền não làm hại trong đời vị lai mà nói nghiệp thanh tịnh. Lành

 thay Vi Đề Hy, khéo hỏi chuyện này). 

Khởi đầu, đương cơ phát khởi của kinh này là tôn giả Vi Đề Hy. 

Phật lại gọi cả ngài A Nan [bảo hãy lắng nghe], ngài A Nan có quan hệ

gì với kinh này? Ngài A Nan có quan hệ rất lớn, vì sao? Vì kinh này

được nói trong hoàng cung, đức Phật nói kinh này, đệ tử Phật chỉ có hai

người  được  nghe.  Các  đệ tử thường  tùy  gồm  một  ngàn  hai  trăm  năm

mươi người chẳng nghe, họ ở núi Linh Thứu, chẳng theo đến, nên không

được nghe. Nhưng qua phần khai kinh, chúng ta thấy các Ngài đều được

nghe,  được  nghe  như  thế nào? Ở đây,  đức  Phật  bảo  ngài  A  Nan  phải

nghe kỹ, quay về, sẽ đem những gì ta đã nói bảo với họ, nên các Ngài

đều được nghe. Đây là nguyên nhân khiến đức Phật gọi ngài A Nan ở

chỗ này, đó là một nguyên nhân. 

Nguyên nhân  thứ hai,  trong tương  lai, ngài  A  Nan  kết  tập  Kinh

Tạng, là người truyền pháp, nên Ngài nhất định phải nghe kỹ càng. Vì

 Tập 20

 263

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thế, đối với hai người theo Ngài đến đây, Ngài chẳng gọi ngài Mục Kiền

Liên lắng nghe, mà bảo A Nan lắng nghe,  “thiện tư niệm chi” (hãy khéo

nghĩ nhớ). Ở đây, đức Phật thuyết pháp cũng là  “vị vị lai thế nhất thiết

 chúng  sanh” (vì  hết  thảy  chúng  sanh  trong  đời  vị lai),  muốn  tu  tịnh

nghiệp, hy vọng vãng sanh Tịnh Độ. Pháp môn này hữu ích rất lớn, có

thể khiến cho hết thảy chúng sanh ai nấy được mãn nguyện. Cuối cùng

lại hết sức tán thán phu nhân Vi Đề Hy: Bà hỏi rất hay! Do câu hỏi này

của bà, chẳng biết bao nhiêu người được lợi ích! 

Chúng ta xem lời giải thích của lão hòa thượng Đế Nhàn, trong

trang  một  trăm  ba  mươi  bảy,  hàng  thứ nhất, xem  từ câu  cuối  cùng:

 “Thiết vị, tường Như Lai ý” (Trộm cho rằng: Xét kỹ ý Như Lai), quan

sát  tỉ mỉ,  cẩn  thận  ý  nghĩa  trong  lời  dạy  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật. 

 “Tam chủng tịnh nghiệp, chuyên vị mạt thế chúng sanh nhi thuyết” (Ba

thứ Tịnh  nghiệp  chuyên  vì  chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  mà  nói).  Cụ Đế

Nhàn cho rằng: [Ba thứ Tịnh nghiệp] được đặc biệt nhấn mạnh đối với

chúng sanh trong thời kỳ Mạt Pháp, vì sao? Quả thật, như trong phước

thứ nhất,  lúc đức  Phật  chưa  xuất hiện tại  Trung  Hoa,  Nho  gia  đã  làm

được. Nay chúng ta vứt bỏ giáo dục của Nho gia, nên mới cảm thấy mấy

câu này của đức Phật quan trọng, xưa kia, mọi người đọc đến điều này

đều làm được. Học giáo pháp Tiểu Thừa,  “thọ trì Tam Quy, cụ túc chúng

 giới, bất phạm oai nghi” (thọ trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm

oai nghi), họ cũng đều rất thật thà làm được. Vì thế, trong thuở ấy, đức

Phật đặc biệt nhấn mạnh pháp Bồ Tát. Đức Phật đặc biệt nêu ra ba điều

này, quả thật nhằm đối trị chúng sanh trong thời Mạt Pháp, Mạt Pháp rất

khổ! Như chúng ta hiện đang gặp nạn này, thật sự rất khổ, chẳng hề có

tiền lệ trong lịch sử. Lịch sử xưa nay, trong ngoài nước chưa hề có [tình

trạng này]. Đừng thấy hiện thời khoa học kỹ thuật phát triển, Đài Loan

giàu có dường ấy [mà lầm], hãy mở sử sách ra xem, [sẽ thấy hiện thời]

đau khổ và bần cùng hơn bất cứ thời đại nào. Bần (貧) là gì? Chẳng có trí

huệ; Tiện (賤) là chẳng có địa vị, trong xã hội, chẳng có ai tôn trọng quý

vị. Trước kia làm quan thì ghê gớm lắm, dân chúng ai chẳng kính sợ quý

vị? Vừa cung kính, vừa sợ hãi. Nay thì ngay cả Tổng Thống còn có kẻ

chỉ vào mặt mắng nhiếc, quý vị thấy đúng là chẳng ra thể thống chi cả! 

Trước  kia,  hành  chánh  viện  trưởng  (thủ tướng),  huyện  thị trưởng  ghê

gớm lắm, nay đi ra ngoài, ai quan tâm tới? Ngay cả những kẻ bán hàng

rong trên phố trông thấy họ còn chẳng thèm ngó tới. Thiên hạ đại loạn, 

toàn thể xã hội mất trật tự, trật tự xã hội bị hủy mất, đáng sợ quá! 

Lễ đã băng hoại, lễ là cao thấp, tôn ty có trật tự; hiện thời, lễ đã

 Tập 20

 264

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

băng  hoại,  thiên  hạ đại  loạn.  Thuở sinh  tiền,  Lão  Tử dạy  học đã  nói:

 “Đạo thất nhi hậu hữu đức” (Đạo đã mất, nhưng hãy còn đức). Đạo đã

mất, nhưng còn có đức để duy trì.  “Đức thất nhi hậu nhân, nhân thất nhi

 hậu nghĩa, nghĩa thất nhi hậu lễ” (Đức đã mất hãy còn nhân, nhân đã

mất hãy còn nghĩa, nghĩa đã mất thì hãy còn lễ). Lễ là cuối cùng, là tầng

cấp thấp nhất. Lễ mất luôn thì thiên hạ đại loạn. Sau thời Khổng Tử, nói

thật ra, mỗi triều đại đều bảo vệ lễ, mãi cho đến những năm cuối triều

Mãn Thanh. Trong giáo dục, quốc gia hết sức coi trọng [lễ], nên có khi

giáo  dục được  gọi  là  “lễ giáo”,  cũng  là  có  đạo  lý.  Tới  đầu  thời  Dân

Quốc, các sinh viên sang du học ngoại quốc, cho rằng ngoại quốc tự do, 

bình đẳng, còn lễ giáo Trung Hoa quá sức bó buộc con người, lễ giáo là

lễ giáo “ăn thịt người”, muốn đả đảo nó. Do đã đả đảo, nên mới có kết

cục như hiện thời. Đảng Cộng Sản thống trị Trung Hoa Đại Lục, xã hội

hiện thời động loạn như vậy, đều là kết cục sau khi lễ giáo băng hoại. 

Tuy giàu, giàu mà chẳng vui, tâm chẳng thể an, thật sự chẳng được vui

sướng. Nói cách khác, vật chất chẳng thiếu thốn, nhưng tinh thần hết sức

trống trải. Cuộc sống thiếu tinh thần khổ lắm! Chúng ta quan sát cặn kẽ, 

chú tâm phản tỉnh, phải tìm ra cái gốc bệnh. Chẳng thể cứu xã hội thì tối

thiểu  là phải  cứu  chính  mình, phải khiến  cho  cuộc  sống tinh thần  của

chính mình được sung mãn. Để sung mãn cuộc sống tinh thần của chính

mình, không gì bằng đọc sách Khổng Mạnh, đọc Đại Thừa Phật pháp rồi

mới cảm thấy sống một đời này còn có chút ý nghĩa, cuộc đời vẫn có

chút ý nghĩa, có chút giá trị. Nếu chẳng đọc sách Khổng Mạnh, không

đọc  Đại  Thừa  Phật  pháp,  luống  uổng  đời  này,  đời  người  chẳng  có  ý

nghĩa, không có giá trị. Có tiền, nhưng đáng bao nhiêu tiền? Chẳng đáng

giá! Chúng ta phải chú ý, phải lưu ý những chỗ này. Ở đây, hiểu dụng ý

thuyết pháp của đức Phật, chính là vì người trong thời đại hiện tại này

mà nói, nên ở đây đặc biệt nhấn mạnh ba thứ Tịnh nghiệp. 

 “Dĩ diệt hậu chúng sanh, chướng đại tặc cường, Pháp Thân huệ

 mạng yểu thương, bất hữu tam chủng Tịnh nghiệp, thùy năng bảo nhậm, 

 cố vân  vị vị lai  thế đẳng” (Do  chúng  sanh  sau  khi  đức  Phật  diệt  độ, 

chướng to, giặc phiền não mạnh mẽ, Pháp Thân huệ mạng gần như đoạn

tuyệt, nếu chẳng có ba thứ Tịnh nghiệp, ai có thể đảm bảo. Do đó, nói

“vì đời vị lai” v.v…). Nói rất hay, trình bày hết sức rõ ràng, hết sức minh

bạch. Sau khi đức Phật diệt độ, tại Trung Hoa, Khổng phu tử đã khuất, ít

có kẻ chánh tri chánh kiến!  “Chướng đại, tặc cường” : Chướng là nghiệp

chướng,  Tặc  là  phiền  não.  Phiền  não  ngày  càng  nặng,  nghiệp  chướng

cũng  ngày  càng  sâu.  “Pháp  Thân  huệ mạng  yểu  thương” :  Pháp  Thân

 Tập 20

 265

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

huệ mạng  gần  như  đoạn  tuyệt.  Học  Phật,  phải  mong  thành  Phật,  phải

mong vãng sanh, vãng sanh thành Phật chính là Pháp Thân huệ mạng, 

làm thế nào để duy trì Pháp Thân huệ mạng? Sử dụng ba thứ tịnh nghiệp

này. Do đó, không chỉ là tu Tịnh Độ nhất định phải tuân thủ ba thứ Tịnh

nghiệp, mà tu học Đại Thừa Phật pháp, bất luận là tông nào, bất luận

pháp môn nào, nếu không ra sức thực hiện từ mười một câu ấy, có thể

đoan  quyết  người ấy  chẳng  thể thành  công.  Bản  thân  chúng  ta  tu  học

cũng giống như vậy, niệm Phật cũng thế, mà tham Thiền cũng thế, trì

chú cũng thế, bất luận quý vị tu pháp môn nào, chẳng làm được mười

một câu này, có thể nói là sự tu học của quý vị chỉ tu được một chút si

phước nhân thiên [mà thôi]. Nói si phước nhân thiên là rất cung kính quý

vị, chứ nói không chừng quý vị phải vào ba ác đạo để hưởng một chút si

phước ấy.  Ác  đạo  cũng  có  trường  hợp  rất  có  phước,  súc  sanh  đạo  có

phước, chúng tôi đã thấy rất nhiều. Quý vị thấy người ngoại quốc nuôi

những con vật cưng, chúng thật sự có phước! Chủ nhân hầu hạ nó chẳng

thiếu một điều nhỏ nhặt nào, chết đi còn được chôn ở phần mộ chung, 

[chủ nhân] còn thường đến cắm hoa, còn đến thương tiếc chúng, đúng là

có phước! Những súc sanh ấy đều là kẻ đời trước niệm Phật tu hành. 

Chúng ta lại xem đoạn kinh văn kế tiếp:

 A Nan! Nhữ đương thọ trì. 

阿難汝當受持。

 (A Nan! Ông hãy nên thọ trì). 

Câu này rất quan trọng! Quý vị thấy mỗi đoạn đều đặc biệt gọi A

Nan, Thích Ca Mâu Ni Phật vẫn chưa chỉ dạy, mà đã đặc biệt bảo A Nan

 “nhữ đương thọ trì”. 

 Quảng vị đa chúng tuyên thuyết Phật ngữ. 

廣為多眾宣說佛語。

 (Rộng vì nhiều người tuyên nói lời Phật). 

Dặn dò ngài A Nan phải truyền pháp. 

 Như Lai kim giả, giáo Vi Đề Hy cập vị lai thế nhất thiết chúng

 sanh, quán ư Tây Phương Cực Lạc thế giới. Dĩ Phật lực cố, đương

 đắc  kiến  bỉ thanh  tịnh  quốc  độ,  như  chấp  minh  kính,  tự kiến  diện

 Tập 20

 266

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 tượng, kiến bỉ quốc độ cực diệu lạc sự, tâm hoan hỷ cố, ứng thời tức

 đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn. 

如來今者。教韋提希及未來世一切眾生。 觀於西方極

樂世界。以佛力故 。當得見彼清淨國土 。如執明鏡。自見

面像 。見彼國土。極妙樂事 ，心歡喜故。應時即得無生法

忍。

 (Như Lai nay sẽ dạy Vi Đề Hy và hết thảy chúng sanh trong đời vị

 lai quán Tây Phương Cực Lạc thế giới. Do Phật lực, sẽ thấy cõi nước

 thanh tịnh ấy, như cầm gương sáng tự thấy vẻ mặt. Thấy các sự vui tột

 bậc mầu nhiệm trong cõi ấy, do tâm hoan hỷ, nên ngay khi đó, đắc Vô

 Sanh Pháp Nhẫn). 

Đặc biệt phó chúc tôn giả A Nan thọ trì, hoằng dương và tiếp nhận

pháp môn này, tu học [pháp môn này] sẽ đạt được công đức và lợi ích

chẳng thể nghĩ bàn. Đoạn văn này chứng tỏ bộ kinh này là Viên Đốn đại

giáo, vì hành nhân sẽ chứng Vô Sanh Pháp Nhân chẳng tuân theo thứ tự, 

ngay lập tức bèn chứng đắc, nên thuộc loại Đốn Giáo, có cùng một ý

nghĩa với  “hoặc một ngày cho đến bảy ngày nhất tâm bất loạn”  trong

kinh Di Đà. Người tu hành dùng cái tâm chân thành của chính mình để

cầu sanh Tịnh Độ, chúng sanh có cảm, Phật bèn có ứng. Khi Phật ứng, 

Phật có thể hiện thân, chứng minh cho quý vị, hiện tướng lành, đó gọi là

 “hiện tiền, tương lai, nhất định thấy Phật”. Ở đây nói là  “dĩ Phật lực cố, 

 đương đắc kiến bỉ thanh tịnh quốc độ, như chấp minh kính, tự kiến diện

 tượng” (do Phật lực nên sẽ thấy cõi nước thanh tịnh ấy, như cầm gương

sáng tự thấy vẻ mặt). Đây là thấy trước khi được vãng sanh. Giống như

Huệ Viễn đại sư trong quá khứ, trong một đời, lão nhân gia đã thấy Tây

Phương Cực Lạc thế giới ba lần, trông thấy trạng huống giống hệt như

trong kinh dạy. 

Thuở Viễn Công tại thế, kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật còn chưa

được dịch ra, kinh A Di Đà cũng chưa phiên dịch, lão nhân gia căn cứ

kinh Vô Lượng Thọ, chỉ có kinh Vô Lượng Thọ. Trong Tịnh Độ Tam

Kinh, kinh Vô Lượng Thọ được truyền đến Trung Hoa sớm nhất. Thuở

ấy, Viễn Công đại sư nương theo một bộ kinh để tu trì, thành lập Liên

Xã ở Lư  Sơn,  Tịnh Độ Tông  được  thành  lập tại  đó.  Những  người  chí

đồng đạo hợp, chuyên tu Tịnh Độ cầu vãng sanh thế giới Cực Lạc. Một

trăm hai mươi ba người niệm Phật ở Lư Sơn. Lão nhân gia ba lượt thấy

Tịnh Độ, kinh Lăng Nghiêm nói là  “hiện tiền thấy Phật” , Ngài thấy Phật

 Tập 20

 267

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

ngay  trong  hiện  tiền.  Trong  quá  khứ,  người  niệm  Phật  hoặc  là  trong

Định, hoặc trong niệm Phật đường, hoặc trong khi chính mình đang tu

học, đi, đứng, nằm, ngồi, thấy thánh tượng A Di Đà Phật, thấy ao báu

trong thế giới Tây Phương, thấy y báo và chánh báo trang nghiêm của

thế giới Tây Phương, những chuyện này được ghi chép rất nhiều. Thời

cận đại, ít người [trông thấy] hơn. Thời cận đại như tôi biết, tại Cựu Kim

Sơn, cư sĩ Cam Quý Huệ trong khi niệm Phật thấy hoa sen, trên hoa sen

có đề tên ông ta, tương ứng với điều kinh đã nói. Đó là Phật dùng thần

lực chứng minh cho quý vị. Quý vị tu hành đến một mức độ kha khá, 

bèn hiện tướng chứng minh cho quý vị hòng tăng cường tín tâm. 

Chúng ta tu trì chẳng thấy tướng [tốt lành]; nói cách khác, Phật

biết quý vị chưa đủ mức. Nếu Phật hiện tướng ấy, quý vị sẽ phát cuồng! 

Vừa thấy tướng lành ấy, bèn tự cảm thấy ta ghê gớm lắm, kiêu căng, ngã

mạn: “Ta tu hành đã thành tựu. Các ngươi xem đó, các ngươi chẳng có

công  phu,  nên  đều  chẳng  trông  thấy”.  Người ấy  liền phát  cuồng,  phát

cuồng là phiền não sanh khởi, tâm thanh tịnh ngay lập tức mất đi. Khi cổ

nhân  trông  thấy  tướng  lành, thấy  mà  như  không  thấy,  không  chỉ hoàn

toàn chẳng động tâm, mà cũng chẳng kể với ai. Đến khi nào sẽ nói với

người khác? Khi người ấy vãng sanh, mọi người đưa người ấy đi vãng

sanh, người ấy kể cho mọi người biết kinh nghiệm khi trước. Như Viễn

Công lúc sắp vãng sanh bèn bảo các đồng tu:  “Ta lại thấy cảnh giới Tây

 Phương. Trong quá khứ, từng thấy hai lần, nay lại trông thấy, ta sắp đi

 rồi”.  Khi đó mới tuyên bố, trước nay chưa hề kể cảnh giới với người

khác. Nay vừa thấy đôi chút, ngay cả khi chỉ thấy một chút phưởng phất, 

đã vội vã đi khắp nơi tuyên dương, cứ sợ kẻ khác chẳng biết, còn phải

viết thành sách. Quý vị nói xem, còn làm sao được nữa? Thậm chí còn

có kẻ chẳng thấy, nhưng sợ người ta nói chính mình chẳng có công phu, 

vẫn muốn lừa gạt kẻ khác, [bịa chuyện] ta thấy này thấy nọ! Gạt người, 

bịa chuyện đơm đặt! Chuyện này tại Trung Hoa lẫn ngoại quốc quá phổ

biến, quá nhiều! 

Hễ nghe  thấy,  quý  vị phải  chú  ý,  quyết  định  là  giả,  quyết  định

chẳng thể là thật, vì sao? Nếu là thật, lẽ nào người ấy chịu khinh dễ nói

với quý vị. Chẳng thể nào khinh thường, dễ dãi nói cho quý vị biết. Thật

sự gặp cảnh giới ấy thì có thể nói với ai? Đại đa số là nói với thầy mình, 

xin thầy ấn chứng. Đối với đồng tham đạo hữu bình thường cũng chẳng

nói, làm sao chịu tuyên bố với đại chúng cho được? Hễ tuyên bố cùng

đại chúng, nhất định là đơm đặt, bịa chuyện, không gì chẳng nhằm cầu

tiếng  tăm,  lợi  dưỡng,  nay  nói  là  “đánh  bóng  tên  tuổi”.  Dùng  phương

 Tập 20

 268

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

pháp ấy để đánh bóng tên tuổi, lừa gạt hết thảy chúng sanh, chắc chắn

chẳng thể tin cậy được, chúng ta phải biết điều này! Vô Sanh Pháp Nhẫn

là gì? Lần sau chúng ta sẽ lại nghiên cứu. 

 Tập 21

Xin mở kinh bổn, trang một trăm ba mươi bảy, dòng thứ hai từ

dưới đếm lên. Thời gian trôi qua rất nhanh, ngày mai chúng tôi sẽ giảng

viên mãn; do vậy, hôm nay phải tăng nhanh tốc độ. Nói thật ra, đạo tràng

chúng  ta  là  đạo  tràng  giảng  kinh  lâu  dài,  nhất  là  chuyên  giảng  Tịnh

Tông, có nhiều chỗ đọc qua là đã có thể hiểu rõ. Nếu ở những nơi khác

thì cần phải nói tỉ mỉ, ở đây, chúng ta có thể tham khảo kinh Vô Lượng

Thọ, hoặc tham khảo sách Di Đà Kinh Sớ Sao, ý nghĩa đại khái chẳng

sai biệt cho mấy. 

Trong dòng này, phải đặc biệt giới thiệu Vô Sanh Pháp Nhẫn cùng

quý vị. Nói thật ra, Vô Sanh Pháp Nhẫn quan trọng nhất là chữ Nhẫn. 

Đức  Phật  thuyết  pháp  có vô lượng  phương  tiện  thiện xảo.  Trong kinh

Nhân Vương, Ngài đã chia các địa vị Bồ Tát thành năm loại lớn; năm

loại lớn ấy đều dùng Nhẫn để biểu thị. Do vậy có thể biết, Nhẫn quả thật

hết sức trọng yếu. Từ kinh Kim Cang, chúng ta thấy cương lãnh tu học

của Bồ Tát gồm có sáu điều, tức là Lục Độ. Kinh Kim Cang đặc biệt

nhấn mạnh Bố Thí và Nhẫn Nhục trong Lục Độ. Quý vị thấy bốn điều

kia được nói rất ít, còn Bố Thí được nói rất nhiều, Nhẫn Nhục cũng được

nói rất nhiều! Do vậy có thể biết, quan trọng nhất trong sáu đại cương ấy

chính  là Bố Thí  và  Nhẫn.  Bố Thí  là  buông  xuống.  Nếu  không  buông

xuống được, sẽ chẳng thể nhẫn. Chẳng thể nhẫn, sẽ không buông xuống

được! Đây là đạo lý nhất định, có mối quan hệ nhân quả hỗ tương. 

Ngũ Nhẫn theo kinh Nhân Vương là: Thứ nhất là Phục Nhẫn, thứ

hai là Tín Nhẫn, thứ ba là Thuận Nhẫn, thứ tư là Vô Sanh Nhẫn, thứ năm

là Tịch Diệt Nhẫn. Đem Ngũ Nhẫn trong kinh Nhân Vương phối hợp với

Thập  Địa  Bồ Tát  thì  Phục  Nhẫn  là  địa  vị Tam  Hiền  (Thập  Trụ,  Thập

Hạnh, Thập Hồi Hướng); Tín Nhẫn là Sơ Địa, Nhị Địa, Tam Địa; còn Tứ

Địa, Ngũ Địa, Lục Địa là Thuận Nhẫn; Thất Địa, Bát Địa, Cửu Địa là Vô

Sanh Nhẫn; Thập Địa và Đẳng Giác là Tịch Diệt Nhẫn. Tiêu chuẩn của

chữ Tín cũng rất cao, quả thật là hễ thật sự nói đến hàng Bồ Tát thì phải

nên có tiêu chuẩn cao như vậy! Chưa nhập Sơ Địa, vẫn chưa thể nói là

tin Phật nghiêm túc được! Nhưng kinh Nhân Vương nói theo Biệt Giáo, 

chẳng nói theo Viên Giáo. Sơ Địa trong Biệt Giáo chính là Sơ Trụ trong

 Tập 21

 269

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Viên Giáo. Vì thế, dòng thứ nhất ở đây (trong trang một trăm ba mươi

tám) là:  “Sớ vân, Vô Sanh Pháp Nhẫn, thị Sơ Trụ Sơ Địa” (Sớ rằng: Vô

Sanh Pháp Nhẫn là Sơ Trụ hay Sơ Địa). Sơ Trụ Bồ Tát là nói theo Viên

Giáo, còn Sơ Địa là nói theo Biệt Giáo, phá một phẩm vô minh, chứng

một  phần  Pháp  Thân,  khi ấy  mới  có  thể gọi  là  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn. 

Nhưng nếu nói nghiêm ngặt thì vẫn chưa được, kinh Nhân Vương nói

tương đối nghiêm ngặt. Nói [thật sự] nghiêm ngặt thì Thất Địa Bồ Tát

chứng hạ phẩm Vô Sanh Nhẫn, Bát Địa là trung phẩm Vô Sanh Nhẫn, 

Cửu Địa là thượng phẩm Vô Sanh Nhẫn, đó là nói theo sự chứng đắc

chánh thức. Do vậy có thể biết, Vô Sanh Nhẫn do Sơ Trụ hay Sơ Địa

chứng đắc chính là Tương Tự Vô Sanh Nhẫn, vì sao? Các Ngài [thật sự]

là Tín Nhẫn hay Thuận Nhẫn, tương tự mà thôi! Phục Nhẫn càng khỏi

phải  bàn  tới,  “phục” (伏)  là  gì?  Chế phục  phiền  não.  Nói  theo  Tịnh

Tông, giai đoạn  “phục phiền não”  là công phu thành phiến, Tín Nhẫn

mới là Sự nhất tâm bất loạn, đạt đến Vô Sanh Nhẫn sẽ là Lý nhất tâm bất

loạn. Tín Nhẫn và Thuận Nhẫn đều là Sự nhất tâm. Trong Sự nhất tâm, 

có mức độ cạn hay sâu khác nhau. Lý nhất tâm là Vô Sanh Nhẫn và Tịch

Diệt Nhẫn, [hai loại Nhẫn này] đều thuộc loại Lý nhất tâm, nhưng Tịch

Diệt Nhẫn là công phu Lý nhất tâm sâu, còn Vô Sanh Nhẫn công phu Lý

nhất tâm khá cạn. [Do vậy], đặc biệt coi trọng chữ Nhẫn. 

Kinh  Kim  Cang  dạy  chúng ta:  “Nhất  thiết  pháp  đắc  thành  ư

 Nhẫn” (Hết thảy các pháp đều do Nhẫn mà thành tựu). Pháp thế gian và

xuất thế gian nếu chẳng thể nhẫn nại, sẽ chẳng thể thành tựu, có thể thấy

Nhẫn Nhục Ba La Mật trong Lục Độ là then chốt của sự thành bại. Nhẫn

thì mới có thể có tinh tấn, tinh tấn thì mới có thể đắc Định. Nếu nói theo

Tịnh Độ Tông, Định là nhất tâm bất loạn, là tâm thanh tịnh. Đã đắc định, 

trí huệ mới mở mang, nên nhẫn nhục quả thật là then chốt. Ví như nay

chúng ta nói đến chuyện tu học, tu học trong thời cổ và hiện thời khác

nhau. Tu học thời cổ luôn luôn là thâm nhập một môn. Phải nhẫn nơi

một môn, những pháp môn khác ta tạm thời đều phải buông xuống hết, 

hết thảy các kinh luận ta chẳng thể xem, mà cũng chẳng thể nghe giảng, 

ta chỉ rất ngoan ngoãn học một môn, điều này đòi hỏi phải nhẫn! Thâm

nhập một môn, một môn sẽ tinh (chuyên ròng), nhiều môn chẳng tinh. 

Tấn trong nhiều môn thì gọi là Tạp Tấn, chẳng phải là Tinh Tấn. Tạp

Tấn sẽ khó đắc Định. Nói cách khác, khó đắc tâm thanh tịnh! Tinh Tấn

sẽ dễ đắc tâm thanh tịnh. Vì vậy, từ xưa, tổ sư đại đức tạo lập môn đình

sai khác, thường ca ngợi pháp môn của chính mình, chê bai, hạ thấp các

pháp môn khác. Đó là một phương thức quyền xảo, tuyệt đối chẳng phải

 Tập 21

 270

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

là khinh thường các pháp môn khác. Nếu [người đọc, người nghe] có sự

phân biệt, chấp trước ấy thì sai mất rồi. Các Ngài dùng phương pháp ấy

để cường điệu, nhằm tăng cường tín tâm của kẻ mới học. Tham Thiền thì

từ Thiền thâm nhập một môn, chẳng thể vừa học Giáo, vừa niệm Phật. 

Vì sao? Như vậy thì sẽ biến thành tạp. Người niệm Phật cũng chẳng thể

học Giáo, cũng chẳng thể tham Thiền. Nói chung, pháp môn nhất định là

một môn thì mới có thể thâm nhập. 

Môn nào cũng đều hay, vì sao? Môn nào cũng đều có thể minh

tâm kiến tánh, đều có thể đạt đến mục đích. Vì thế, nói  “pháp môn bình

 đẳng, chẳng có cao thấp” , chúng ta phải nhớ kỹ điều này. Trong nhiều

pháp môn ngần ấy, chúng ta chỉ có thể chọn lựa một môn, điều này quan

trọng lắm! Nếu đồng thời chọn lựa nhiều môn, rất khó thành tựu. Thuở

Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, dạy học trò, mỗi học trò cũng đều là học

một môn. Đức Phật giảng kinh, họ đều đến nghe, đó gọi là  “bàng thính” 

(dự thính), đến làm Ảnh Hưởng Chúng. Nói theo cách hiện thời là  “hộ

 trì đạo  tràng” ,  khiến  cho  số lượng  thính  chúng  trong  đạo  tràng  đông

thêm, có thể tăng cường tín tâm cho người mới học. Nếu đức Phật giảng

kinh chỉ có dăm ba người nghe, người ta trông thấy cảnh tượng ấy cũng

chẳng tin tưởng, mất đi tín tâm. Vì thế, những vị Bồ Tát, La Hán giúp

Phật trang nghiêm đạo tràng, tăng cường tín tâm của hàng sơ học, mục

đích ở chỗ này! Các Ngài ngồi ở đó, nghe hay không nghe chẳng nhất

định! Có lúc đức Phật giảng kinh, các Ngài ngồi đó niệm Phật, về căn

bản là cũng chẳng nghe câu nào. Đó là trang nghiêm đạo tràng, chúng ta

phải hiểu điều này. Chư vị hiểu đạo lý này là được rồi! 

Còn  như  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn  là  gì? Ở đây,  tôi  nói  đại  lược. 

 “Pháp”  là hết thảy các pháp. Vô Sanh Pháp Nhẫn là một pháp, còn chữ

Pháp chỉ hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian. Vô Sanh là hết thảy

các pháp bất sanh, bất diệt. Khi nào quý vị chứng đắc, thừa nhận, đồng

ý, tán thành  “hết thảy các pháp bất sanh, bất diệt” , cảm thấy đức Phật

nói lời ấy chắc chắn chẳng có vấn đề gì, là sự thật, quý vị bèn chứng đắc

Vô Sanh Pháp Nhẫn. Nay chúng ta đang thấy hết thảy các pháp có sanh, 

có diệt, thấy động vật có sanh, lão, bệnh, tử, thấy thực vật có sanh, trụ, 

dị, diệt, thấy khoáng vật có thành, trụ, hoại, không, hết thảy các pháp là

vô thường. Đó là cách nhìn của chúng ta, chúng ta cảm thấy đó là sự

thật. Nay đức Phật bảo chúng ta  “hết thảy các pháp bất sanh, bất diệt” , 

chúng ta nghe chẳng hiểu, nghe xong bèn hoài nghi, vì sao? Hoàn toàn

tương phản với sự quan sát của chúng ta, cảnh giới của Phật và cảnh giới

của chúng ta khác nhau. Vì sao cách nhìn của chúng ta khác với cách

 Tập 21

 271

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nhìn của đức Phật? Chúng ta dùng cái tâm sanh diệt để nhìn hết thảy các

pháp, nên hết thảy các pháp biến thành sanh diệt. Đức Phật dùng tâm bất

sanh, bất diệt để nhìn hết thảy các pháp, nên hết thảy các pháp bất sanh, 

bất diệt. Từ chỗ này cũng chứng thực “hết thảy các pháp chỉ do tâm biến, 

hết thảy các pháp chỉ do tâm chuyển, tâm chuyển cảnh giới, chẳng phải

là cảnh giới chuyển tâm”, chứng minh lý luận này. Vì lẽ đó, đức Phật

dạy chúng ta thấy chân tướng của hết thảy các pháp, đó chính là Thật

Tướng của các pháp. Thật Tướng của các pháp là bất sanh, bất diệt. 

Phải như thế nào thì mới có thể thấy Thật Tướng của các pháp? 

Phải có Thiền Định rất sâu. Thiền Định rất sâu là tâm định. Tịnh đến tột

cùng, tâm ấy là bất sanh, bất diệt, chân tâm thường trụ, thấy cảnh giới

bên ngoài là cảnh giới chân thật. Vì thế, đó là cảnh giới của Phật và đại

Bồ Tát; hàng Bồ Tát từ Thất Địa trở lên thấy hết thảy vạn pháp bất sanh, 

bất  diệt.  Đó  chẳng  phải  là  cảnh  giới  của  bọn  phàm  phu  chúng  ta,  vì

chúng ta chẳng có cách nào sử dụng chân tâm, toàn là dùng vọng tâm. 

Vọng tâm là tâm sanh diệt, là trong tâm có ý niệm. Khi nào trong tâm

chẳng có ý niệm, chẳng có vọng niệm, khôi phục chân tánh của chính

mình. Điều này cũng nói rõ: Tu hành trong Phật pháp, bất luận tông nào, 

bất luận là Hiển Giáo hay Mật Giáo, Thiền Tông hay Giáo Hạ, mục tiêu

tu học cuối cùng là minh tâm kiến tánh. Nếu chẳng phải là mục tiêu này, 

sẽ chẳng phải là Phật pháp. Phật pháp bất luận bao nhiêu pháp môn, bao

nhiêu tông phái,  chỉ là phương pháp, đường  lối,  cách  thức khác nhau, 

nhưng  phương hướng  và  mục  tiêu  nhất  định  là  nhất  trí:  Thành  Phật! 

Thành Phật là gì? Minh tâm kiến tánh là thành Phật; minh tâm kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật, quyết định là nhất trí. Tịnh Độ Tông nói “nhất tâm

bất loạn”, nhất tâm bất loạn là minh tâm kiến tánh, là kiến tánh thành

Phật. Chỉ là các tông sử dụng danh từ thuật ngữ khác nhau, thật ra là một

chuyện. Vì vậy, học Phật nói đơn giản là  “tu tâm thanh tịnh, tu nhất tâm

 bất loạn” . Trong cuộc sống hằng ngày, chúng ta thấy sắc, nghe tiếng, xử

sự, đãi người, tu tâm thanh tịnh, tu nhất tâm trong ấy, đó là đúng! 

Người sơ tâm, tức là kẻ mới học, vì tập khí nặng nề, phiền não sâu

đậm, chẳng có cách nào tu hành trong một xã hội phức tạp, công phu

chẳng thể đắc lực, nên phải chọn lựa hoàn cảnh. Nghĩ đến thuở đức Phật

tại thế, đã răn dạy đệ tử trụ A Lan Nhã. A Lan Nhã (Araṇya) là tiếng

Phạn, dịch sang nghĩa tiếng Hán là “nơi chẳng ồn ào”. A là Vô, Lan Nhã

là náo nhiệt, ồn ào. [Do vậy, A Lan Nhã] là một nơi chẳng ồn ào, náo

nhiệt,  nên  dịch  nghĩa  sang  chữ Hán  là  Tịch  Tĩnh  Xứ,  đó  là  một  hoàn

cảnh hết sức an tĩnh. Trong lời Phật dạy, có một thí dụ rất đơn giản về

 Tập 21

 272

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tiêu chuẩn của A Lan Nhã, Ngài nói: Đó là nơi chẳng nghe thấy tiếng

trâu kêu. Vì xưa kia, người tu hành phần đông ở nông thôn, cày cấy ở

nông thôn đều dùng trâu, tiếng trâu kêu rất lớn. Nông dân nuôi trâu, nơi

chẳng nghe thấy tiếng trâu kêu, chỗ ấy cũng rất an tĩnh. Nếu là hiện tại

thì nơi không nghe thấy tiếng xe cộ sẽ khá an tĩnh, nhất định phải tránh

chỗ ồn náo. Đối với định nghĩa này, cũng phải nên tùy theo thời đại mà

[xét theo] tiêu chuẩn khác nhau. Xưa kia, tiếng trâu kêu rất lớn, hiện thời

tạp âm của xe lửa hoặc máy bay còn to hơn xưa kia quá nhiều. Nơi mà

những âm thanh ồn ào ấy chúng ta đều chẳng nghe thấy thì chỗ ấy là A

Lan Nhã. Điều này nhằm tạo tiện lợi cho hàng sơ học. 

Nhưng tâm địa đã thật sự thanh tịnh rồi thì chẳng thể ở mãi nơi

đó; ở miết nơi đó, chưa chắc tâm địa thật sự thanh tịnh. Sau khi đã đạt

đến một mức độ thanh tịnh [kha khá], phải đến chỗ ồn náo, đến nơi ồn

náo để xem cái tâm có còn thanh tịnh hay không? Trong nơi náo nhiệt

ấy, nếu tâm lập tức bị ảnh hưởng, hãy nên lui về, chớ nên ở nơi đó. Nếu

ở trong nơi náo nhiệt mà không bị ảnh hưởng, tâm vẫn thanh tịnh thì có

thể ở nơi đó, [bởi lẽ], động tĩnh như nhau, nhiễm tịnh chẳng hai, đó là

thật sự thành tựu. Do đó, người Tiểu Thừa chẳng dám tiếp xúc thành thị, 

Đại  Thừa  Bồ Tát  tu  Định  trong  chốn  chợ búa.  Quý  vị xem  kinh  Hoa

Nghiêm, trưởng giả Dục Hương tu Thiền Định ở nơi đâu? Kinh nói là

trong chốn chợ búa. “Chợ búa” có nghĩa là gì? Là nơi buôn bán, phồn

hoa nhất, náo nhiệt nhất, ông ta tu Thiền Định ở nơi đó. Ông ta tu Thiền

tại đó, có phải là ngồi xếp bằng nhìn vào vách hay không? Chẳng phải

vậy! Ở nơi  đó, ông ta  la  cà trên  phố,  cái  này  cũng nhìn,  cái kia  cũng

ngắm, đó gọi là tu Thiền Định. Chúng ta hoàn toàn chẳng nhìn ra ông ta

đang  tu  Thiền  Định  nơi  đó.  Ông  ta  xoay  qua,  lộn  lại  trong  chốn  náo

nhiệt,  nhưng  là  Định  Huệ song  tu.  Thứ gì  cũng  đều  xem,  giống  như

những sản phẩm mới hiện thời ông ta đều biết, “đều biết” là Huệ, thứ gì

ông ta cũng đều hiểu. Xem xong, như như bất động, như như bất động là

Định, ông ta tu Định nơi ấy. Chẳng giống như lũ phàm phu chúng ta, 

thấy vật này tốt bèn vội vã mua về, tâm đã động mất rồi. Định đã chẳng

có, mà Huệ cũng chẳng có luôn! Vì thế, ông ta thường dạo phố, thường

la cà chốn náo nhiệt, thứ gì cũng đều biết, Huệ thành tựu. Sau khi đã

xem xong, như như bất động, nên Định thành tựu. Người ta tu Định Huệ

ở chỗ này! Chuyện này hàng Tiểu Thừa chắc chắn chẳng dám tu, đó là

nói công phu đã đạt mức, phương pháp tu hành của họ và phương pháp

tu hành của chúng ta khác nhau! 

Giới thiệu đơn giản cùng chư vị chỗ sai biệt giữa Đại Thừa và

 Tập 21

 273

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Tiểu Thừa tới đây là được rồi! Chúng ta xem đoạn kế tiếp. Trong đoạn

này, [đức Phật] chánh thức dạy bà Vi Đề Hy phương pháp tu học, tức là

mười sáu diệu quán. 

 Phật cáo Vi Đề Hy: “Nhữ thị phàm phu, tâm tưởng luy liệt, vị

 đắc  Thiên  Nhãn,  bất  năng  viễn  quán.  Chư  Phật  Như  Lai  hữu  dị

 phương tiện, linh nhữ đắc kiến. 

佛告韋提希 。汝是凡夫。心想羸劣。未得天眼。不能

遠觀。諸佛如來有異方便。令汝得見。

 (Đức Phật bảo Vi Đề Hy: “Bà là phàm phu, tâm tưởng yếu hèn, 

 chưa đắc Thiên Nhãn, chẳng thể nhìn xa. Chư Phật Như Lai có phương

 tiện lạ khiến cho bà được thấy”). 

Nhìn từ dấu tích [thị hiện], phu nhân Vi Đề Hy là phàm phu giống

như  chúng  ta,  cũng  là  mê  hoặc,  điên  đảo,  cũng  là  cảm  tình  rất  nặng, 

phiền não trùng trùng, giống hệt như chúng ta. Vì thế,  “tâm tưởng luy

 liệt, vị đắc Thiên Nhãn” (tâm tưởng yếu hèn, chưa đắc Thiên Nhãn), sẽ

chẳng thể thành tựu Diệu Quán. Nhưng đức Phật có sức mạnh, gia trì, 

giúp  đỡ bà  ta.  “Chư  Phật  Như  Lai  hữu  dị phương  tiện,  linh  nhữ đắc

 kiến” (Chư Phật Như Lai có phương tiện lạ, khiến cho ngươi được thấy). 

Nếu muốn thấy Tịnh Độ, nhất định phải do Phật lực gia trì, đây là chỉ ra

 “hiện tiền, tương lai, nhất định thấy Phật”.  Phàm phu tu hành, nói thật

ra, dẫu có công phu Định lực nho nhỏ, vẫn chẳng thấy Tây Phương Tịnh

Độ. Giống như trong phần trước chúng tôi đã nói, Viễn Công đại sư một

đời ba lần thấy Tịnh Độ của Phật, đó là do phương tiện thù thắng, lạ lùng

của  chư  Phật  Như  Lai  gia  trì  Ngài,  khiến  cho  Ngài  trông  thấy. Viễn

Công có thể thấy, chúng ta cũng có thể thấy. Phật đã gia trì Ngài, Phật

cũng  sẽ gia  trì  chúng  ta;  nhưng  chúng  ta  chớ nên  có  tâm  niệm  mong

được thấy. Vì sao? Niệm niệm cầu thấy, tâm chẳng thanh tịnh, công phu

không đắc lực. Không cầu thấy, đến lúc đó, đôi khi Phật gia trì khiến cho

quý vị trông thấy, chứng minh cho quý vị, tăng cường tín tâm của quý

vị:  [Chắc  chắn  là]  quý  vị đã đi  đúng  đường.  Chẳng  thấy  cũng  không

khẩn yếu, chớ nên thường hoài nghi: “Ta chẳng trông thấy điều ấy, chỉ

sợ công phu lui sụt”. Đó là dấy vọng tưởng, đã sai lầm mất rồi! Phải hiểu

pháp môn này đặc biệt coi trọng tu tâm thanh tịnh. Vì lẽ đó, dẫu thấy, 

cũng phải như kinh Kim Cang đã nói:  “Phàm những gì có tướng đều là

 hư vọng” .  Thấy  mà  như chẳng thấy,  chẳng  mảy  may  trở ngại  cái tâm

 Tập 21

 274

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thanh tịnh của quý vị. Đó là đúng. Vì thế, người tu Tịnh Độ, không chỉ

[riêng người] tu Tịnh Độ, người tu Phật pháp Đại Thừa quyết định chớ

nên tham chuộng thần thông. 

Chiều hôm  qua,  có một  cư  sĩ  đến gặp  tôi, ông  ta đang gặp  khó

khăn rất lớn. Hai vợ chồng đều ở trong ngành giáo dục, ông ta kể: Gần

đây, bà vợ ông ta nẩy sanh vấn đề, chẳng biết bả thân cận đạo tràng nào, 

nay đang vướng ma chướng, nên tới tìm tôi. Tôi liền khuyên ông ta: “Tốt

nhất là ông bảo bà ta đừng tiếp xúc với những kẻ đó nữa”. Ông ta nói:

“Nói rồi mà bả có nghe đâu! Ham thần thông lắm”. Phàm những kẻ bị

ma dựa đều là ham thần thông. Nếu quý vị nhìn thần thông và những

chuyện  kỳ quái  rất  nhạt  nhẽo,  chẳng  quan  tâm  đến,  yêu  ma  quỷ quái

chẳng tìm quý vị, [vì chúng] chẳng có cách nào tiếp cận quý vị. Quý vị

tham chuộng, ưa thích thần thông, hiếu kỳ, quý vị liền bị yêu ma quỷ

quái nắm thóp, đùa bỡn quý vị! Ở trong và ngoài nước, chúng tôi đã thấy

rất nhiều kẻ trẻ tuổi được hưởng sự giáo dục cao cấp, toàn là những kẻ

ưu tú, học [thần thông] chưa đến một năm hay nửa năm, bèn phải vào

bệnh viện tâm thần, tinh thần phân liệt, tương lai cả một đời bị hủy hoại. 

Nói thật ra, những thứ đó chẳng phải là Phật giáo, mà là tà giáo! Yêu ma

quỷ quái  đang quậy  phá.  Có phải là thật sự thấy  họ phóng quang hay

không? Thật sự trông thấy, chẳng phải là giả. Họ nói phóng quang, [thân

hình] lìa khỏi mặt đất ba thước, là thật, chẳng giả tí nào! Yêu ma quỷ

quái hiện những thứ thần thông ấy cho quý vị trông thấy. Quý vị càng

thấy, càng nghĩ chúng nó rất tuyệt. Chúng ta bảo họ: “Bọn chúng nó là

giả”,  [họ sẽ nạt  lại]:  “Ngươi  không  bằng  người  ta!  Nếu  không,  ngươi

phóng quang cho ta xem thử coi!” Họ chẳng tin tưởng chánh pháp, muốn

tin tưởng yêu ma quỷ quái, càng mê sâu hơn. Chuyện này không chỉ là

đem lại nỗi đau khổ cho chính người ấy, mà còn khiến cho cả gia đình

đau khổ, rất đáng thương, chúng ta phải chú ý điều này. 

Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ đôi  ba  lượt  khuyến  khích  chúng  ta:

 “Học Phật thì đạo tràng coi trọng thực chất, chẳng coi trọng hình thức. 

 Tu hành quý nơi cái tâm thanh tịnh, tuyệt đối chẳng chú ý thần thông

 cảm ứng,  ngay  cả cảm ứng  cũng  không  mong  cầu”.  Người  thật  sự tu

hành, tu tâm thanh tịnh, [nhận biết] “ta phiền não ngày càng ít hơn, tâm

địa ngày càng thanh tịnh hơn, ngày càng sung sướng hơn, pháp hỷ sung

mãn, trí huệ càng ngày càng tăng trưởng hơn”. Trí huệ tăng trưởng nhìn

từ chỗ nào?  Xử sự,  đãi  người,  tiếp  vật  chẳng  hồ đồ giống  như  trước, 

dường như mỗi ngày có trí huệ hơn, đó đều là hiện tượng tiến bộ. Đó là

hiện  tượng  tốt.  Nếu nói hằng ngày  thấy  rất nhiều quỷ,  thấy  khá nhiều

 Tập 21

 275

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thần, nguy hiểm rồi! Đó chẳng phải là một hiện tượng tốt lành, mà là sắp

vào nhà thương điên! Đôi khi trông thấy thì phải làm sao? Có thấy thì

chẳng cần quan tâm tới, chẳng cần nghĩ đến họ, niệm Phật cho nhiều, 

đọc kinh cho nhiều, về sau, cơ hội trông thấy họ sẽ ít đi. Trước kia, cư sĩ

Giản Phong Văn thường trông thấy, mỗi tháng thấy khá nhiều lần, đến

kể với  tôi.  Ông  ta  chẳng  bịa  chuyện,  trước  kia,  ông  ta  thích  tĩnh  tọa. 

Trong  khi  tĩnh  tọa,  thấy  khá  nhiều  cảnh  giới  kỳ quái,  từng  thấy  Thập

Điện Diêm Vương. Sau này, tôi dạy ông ta: “Từ nay về sau, ông thấy

những  điều  đó  đừng  quan  tâm  tới,  chẳng  cần  để ý,  cứ niệm  Phật  cho

nhiều”.  Về sau,  dần  dần  ít  đi.  Hiện  nay,  trong  vòng  một  hai  năm  qua

chẳng thấy nữa, không còn nữa, khôi phục bình thường. 

[Thấy những cảnh tượng kỳ quái, quỷ thần], chắc chắn chẳng phải

là bình thường, chẳng phải là chuyện tốt đẹp. Chẳng cần nói thấy yêu ma

quỷ quái chẳng phải là chuyện tốt, mà thấy chư Phật, Bồ Tát cũng chẳng

phải là chuyện tốt. Quý vị hãy xem kinh Lăng Nghiêm, [phần nói về]

năm mươi thứ Ấm Ma, yêu ma quỷ quái biến hiện cảnh giới của Phật, 

Bồ Tát, đơn giản là khiến cho quý vị chẳng có cách nào phân biệt là thật

hay giả. Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật đã dạy chúng ta một nguyên

tắc:  “Bất tác thánh giải” (Chẳng nghĩ [những cảnh giới kỳ quái, lạ lùng

ta được thấy] là chính mình đã đạt được sự giải ngộ của bậc thánh), [đối

với] những cảnh giới tốt đẹp, căn bản là chẳng quan tâm tới, chúng sẽ là

cảnh giới tốt đẹp. Nếu quý vị nghĩ chúng là thật, sẽ bị mắc lừa,  “tức thọ

 quần tà” (liền rớt vào lũ tà), quý vị đã bị những thứ yêu ma quỷ quái ấy

đùa bỡn, gạt gẫm. Đúng là đối với các cảnh giới như trong Lăng Nghiêm

đã nói, chúng ta chẳng có cách nào phân biệt là thật hay giả, còn những

thứ như ta trông thấy trong hiện thời vừa trông thấy liền biết là giả, tuyệt

đối chẳng phải là thật. 

Đây là nói một người tu hành, trên đường Bồ Đề, tất nhiên sẽ gặp

những cảnh giới ấy, khi gặp những cảnh giới đó, quyết định chẳng cần

quan tâm tới. Chính vì như vậy, chúng tôi thường khuyên nhủ các đồng

tu, hễ quý vị thờ Phật, bèn thờ một pho tượng, hằng ngày nhìn bức tượng

Phật ấy, mọi người phải biết điều này. Hết thảy yêu ma quỷ quái có thể

lừa gạt người, chúng nó gạt người vì quý vị tự nguyện bị lừa, bằng lòng

bị gạt! Nói thật ra, chúng nó trọn chẳng phạm pháp to lớn gì! Chúng nó

biến  hiện  thành  hình  tượng  của  Phật,  Bồ Tát,  nhưng  chẳng  dám  biến

thành hình Bổn Tôn, nên nói là chúng nó chẳng phạm pháp. Tuy chúng

nó có thể giả mạo, nhưng giả mạo tương tự, chẳng rất giống, nên chẳng

phạm  pháp.  Ví  như  đối  với  “thương  tiêu”  (nhãn  hiệu  cầu  chứng, 

 Tập 21

 276

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

trademark), tôi thiết kế thương tiêu chẳng khác thương tiêu của quý vị

cho mấy, nhưng có đôi chút bất đồng, tôi chẳng giả mạo chiêu bài của

quý vị, vì sao? Thương tiêu do tôi thiết kế có đôi chút khác với quý vị, 

chẳng thể coi là giả mạo nhãn hiệu, chẳng thể trị tội theo pháp luật được. 

Hoàn toàn giống hệt thì là giả, tức là hàng nhái, phải bị trị tội. Vì lẽ đó, 

yêu ma quỷ quái chẳng dám hiện thành Bổn Tôn. 

Ta thờ phụng A Di Đà Phật, A Di Đà Phật là Bổn Tôn của ta, yêu

ma quỷ quái chẳng dám biến thành A Di Đà Phật. Chúng biến thành các

vị Phật, Bồ Tát khác đến dụ dỗ, mê hoặc quý vị, tuyệt đối chẳng dám

biến  thành  A  Di  Đà  Phật.  Ta  thờ phụng  Quán  Thế Âm  Bồ Tát,  hằng

ngày lễ bái Quán Âm Bồ Tát, xưng niệm Quán Âm Bồ Tát, chúng nó

chẳng dám biến thành Quán Âm Bồ Tát. Biến thành hình tượng Ngài, 

thần  hộ pháp  quyết  định  chẳng  chấp  nhận.  Biến  thành  [hình  tượng]

tương tự, chẳng phải là thật, thần hộ pháp cũng chẳng quan tâm tới, vì

sao? Dẫu sao, chúng nó chẳng thật sự phạm pháp. Thần hộ pháp giống

như cảnh sát, chẳng can thiệp, không bắt giữ chúng nó. Chúng ta thờ một

bức tượng A Di Đà Phật, suốt đời thờ một tượng ấy, chúng ta thấy hình

tượng ấy rất rõ ràng. Nếu chúng nó biến ra một vị A Di Đà Phật, có hình

dạng khác với tượng ấy, chúng ta sẽ chẳng quan tâm tới. Khi lâm chung, 

A Di Đà Phật đến tiếp dẫn chúng ta, quyết định là có hình dáng giống

như bức tượng chúng ta đang thờ, khiến cho bản thân chúng ta chẳng có

chút hoài nghi nào. Ta mỗi ngày nhìn bức tượng ấy, đến cuối cùng, quả

nhiên Phật hiện tiền, Ngài dẫn chúng ta đi, há có lầm lẫn ư? Tuyệt đối sẽ

chẳng sai lầm! Đó là cái hay của việc cúng dường một hình tượng Bồ

Tát [hay hình tượng Phật, suốt đời chẳng thay đổi]. Hiện thời, thờ một

bức rất dễ dàng. Chúng ta đi ra ngoài, hãy chụp ảnh bức tượng chính

mình đang thờ để có thể đem theo thân, đến chỗ nào cũng đều có thể

cúng  dường,  chẳng  cần  phải  mang  theo  tượng  khắc  hoặc  tượng  đắp! 

Nhất là tượng thờ rất lớn, mang theo chẳng thuận tiện. Chúng ta chụp

hình mang theo rất thuận tiện. Giống như tượng Phật của chúng ta ở đây, 

chúng ta đều đã  in  ra,  tượng  Quán  Âm  Bồ Tát  cũng  được in  ra,  cuốn

thành  một  cuộn,  đặt  trong  hành  lý, đi  đến  đâu  cũng  đều  có  thể mang

theo. Tượng Phật trông thấy mỗi ngày là cùng một tượng Phật, tốt lắm! 

Chúng  ta  lại xem  phần  kinh  văn  tiếp  theo,  xem  hàng  cuối  cùng

trong trang một trăm bốn mươi. 

 Thời Vi Đề Hy bạch Phật ngôn: - Thế Tôn, như ngã kim giả dĩ

 Phật  lực  cố,  kiến  bỉ quốc  độ,  nhược  Phật  diệt  hậu  chư  chúng  sanh

 Tập 21

 277

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 đẳng, trược ác bất thiện, ngũ khổ sở bức, vân hà đương kiến A Di Đà

 Phật Cực Lạc thế giới? 

時韋提希白佛言 。世尊。如我今者以佛力故。見彼國

土。若佛滅後諸眾生等 。濁惡不善 。五苦所逼。云何當見

阿彌陀佛極樂世界。

 (Khi ấy, bà Vi Đề Hy bạch Phật: - Bạch đức Thế Tôn! Như con

 nay do Phật lực được thấy cõi nước ấy, nếu sau khi đức Phật đã diệt độ, 

 các loài chúng sanh trược ác, chẳng lành, bị năm nỗi khổ bức bách, sẽ

 thấy thế giới Cực Lạc của A Di Đà Phật bằng cách nào?)

Đây là lòng từ bi của phu nhân Vi Đề Hy. Do Thích Ca Mâu Ni

Phật dùng thần lực triển hiện các cõi nước Phật trước mặt bà, bà được

thấy  thế giới  Tây  Phương.  Bà là  phàm  phu,  chẳng có  Thiên Nhãn, do

Phật lực gia trì khiến bà trông thấy để chọn lựa. Do đó, bà ta liền nghĩ:

Trong tương lai, sau khi đức Phật diệt độ, đến thời kỳ Mạt Pháp, ngũ

trược ác thế, chúng sanh khi ấy làm thế nào để có thể thấy thế giới Cực

Lạc của A Di Đà Phật? Đối với chữ  “trược ác” , phần chú giải đã trích

dẫn  đoạn  Ngũ  Ác,  Ngũ  Thống,  Ngũ  Thiêu  được  nói  trong  kinh  Vô

Lượng Thọ. Đoạn kinh văn này chúng ta rất quen thuộc, nên nội dung

đoạn này giống như Đại Kinh đã nói. Ở đây, ta thấy tấm lòng từ bi của

phu nhân: Sau khi chính mình đã đắc độ, bèn nghĩ đến hết thảy chúng

sanh sẽ đắc độ như thế nào, kiến giải chẳng giống vua Tần Bà Sa La! 

Quý vị thấy một đằng là Đại Thừa, một đằng là Tiểu Thừa. Tiểu Thừa

thì chính mình đắc độ là được rồi, chẳng nghĩ đến người khác. Tâm Đại

Thừa Bồ Tát thì chính mình còn chưa đắc độ, đã ngay lập tức nghĩ đến

người khác. Thích Ca Mâu Ni Phật còn chưa dạy bà ta phương pháp tu

hành, mà bà ta đã nghĩ đến người khác: Người khác làm thế nào để có cơ

duyên  này  ngõ hầu  cũng  có  thể đắc  độ?  Đó  là  sự khác  biệt  giữa  tâm

lượng Tiểu Thừa và Đại Thừa, tư tưởng khác nhau! 

Chúng ta xem phần kinh văn tiếp theo trong trang một trăm bốn

mươi lăm. 

 Phật cáo Vi Đề Hy: - Nhữ cập chúng sanh, ưng đương chuyên

 tâm hệ niệm nhất xứ, tưởng ư Tây Phương. 

佛告韋提希 。汝及眾生。應當專心繫念一處。想於西

方。

 (Đức Phật bảo Vi Đề Hy: - Bà và chúng sanh hãy nên chuyên tâm

 Tập 21

 278

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 hệ niệm nhất xứ, tưởng Tây Phương). 

Hàm nghĩa trong kinh văn này hết sức sâu xa. Chữ  “nhữ” (汝) chỉ

phu nhân Vi Đề Hy. Chữ  “chúng sanh”  bao gồm chúng ta trong đó; chỉ

cần là kẻ đời sau, có duyên đọc bộ kinh điển này, liền được bao gồm

trong đó. Do vậy có thể biết, đức Phật khai thị lần này cho phu nhân Vi

Đề Hy, cũng là khai thị cho mỗi vị đồng tu chúng ta. Bà Vi Đề Hy là bậc

đương cơ; chúng ta mở bộ kinh điển này ra, đọc tụng, tiếp xúc bộ kinh

điển này thì cũng là đương cơ của bản kinh này. Do đó, sự giáo học của

đức Phật là một Thể hoàn toàn bình đẳng, dạy chúng ta  “hãy nên chuyên

 tâm  hệ niệm  nhất  xứ,  tưởng  Tây  Phương” ,  câu  này  là khuyên  tu. 

 “Chuyên tâm hệ niệm”  thì mới có thể bỏ vọng tưởng. Vì sao người bình

phàm chẳng thể chế phục vọng tưởng? Do ý niệm của họ chẳng chuyên. 

Nếu ý niệm chuyên nhất, những vọng niệm khác sẽ tự nhiên chẳng sanh. 

Phàm phu chẳng thể nào chẳng có niệm. Phương pháp của đức Phật rất

xảo diệu, tức là dùng ngay ý niệm [niệm Phật] này để ngưng dứt vọng

niệm.  Dùng  phương  pháp  này  khiến  cho  trong  ý  niệm  của  quý  vị chỉ

nghĩ đến một chuyện. Chẳng khởi niệm thì thôi, hễ khởi niệm bèn nghĩ

tới  một  chuyện,  tưởng  Tây Phương  Cực  Lạc  thế giới,  tưởng  A  Di  Đà

Phật là được rồi. Dùng niệm để dứt niệm, dạy chúng ta sử dụng phương

pháp này. Tu học phương pháp này sẽ thuận tiện hơn nhiều! 

Dưới đây, đức Phật dạy chúng ta cách tưởng, [hãy xem] trang một

trăm bốn mươi sáu. 

 Vân hà tác tưởng? 

云何作想。

 (Quán tưởng như thế nào?)

Cách tưởng ra sao? 

 Phàm tác tưởng giả, nhất thiết chúng sanh, tự phi sanh manh, 

 hữu mục chi đồ, giai kiến nhật một. 

凡作想者 。一切眾生。自非生盲。有目之徒。皆見日

沒。

 (Phàm là quán tưởng, hết thảy chúng sanh nếu chẳng phải là kẻ

 mù từ lúc mới sanh ra, những ai có mắt đều thấy mặt trời lặn). 

Đây là nêu thí dụ để dạy cách tưởng như thế nào. Hết thảy chúng

 Tập 21

 279

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

sanh nếu chẳng phải là kẻ sanh manh,  “sanh manh” (生盲) là sanh ra liền

bị mù thì gọi là  “sanh manh” . Nếu chẳng phải là tình hình ấy, nhất định

đã từng thấy mặt trời ngả bóng, ắt phải là đã từng thấy cảnh tượng mặt

trời lặn. Thật ra, đức Phật dạy điều này là nói về xưa kia, trước kia cảnh

mặt trời lặn, đặc biệt là sống ở hương thôn, chúng ta thường trông thấy. 

Hiện thời, tại đô thị, sống trong cao ốc, có thể là có kẻ suốt đời chưa hề

thấy cảnh mặt trời mọc hay lặn, người ấy tu phép quán tưởng này cũng

rất khó khăn, vì chẳng có kinh nghiệm này. Người hiện thời sống tại đô

thị, khi đến chơi núi A Lý47, thấy mặt trời xuất sơn, tức là thấy mặt trời

mọc.  Thấy  mặt  trời  mọc  thì  có,  chứ thấy  mặt  trời  lặn  dường  như  vẫn

chưa  hề nghe  nói  tới!  Do  đó,  trước  hết,  đức  Phật  dạy  chúng  ta  quán

tưởng  phương  hướng,  tưởng  Tây  Phương,  nơi  mặt  trời  lặn  là  Tây

Phương, tưởng hình dạng mặt trời lặn. 

Đoạn kinh văn kế tiếp [bắt đầu] từ hàng cuối cùng trong trang một

trăm bốn mươi bảy. 

 Đương khởi tưởng niệm, chánh tọa Tây hướng, đế quán ư nhật

 dục một chi xứ. 

當起想念。正坐西向。諦觀於日欲沒之處。

 (Hãy  nên  khởi  tưởng  niệm,  ngồi  ngay  ngắn hướng  về phía  Tây, 

 quán kỹ lưỡng nơi mặt trời sắp lặn). 

 “Đế quán”  là quán sát cặn kẽ, hãy xem nơi mặt trời lặn. 

 Linh  tâm  kiên  trụ,  chuyên  tưởng  bất  di,  kiến  nhật  dục  một, 

 trạng như huyền cổ. 

令心堅住。專想不移。見日欲沒。狀如懸鼓。

 (Khiến cho tâm trụ chắc, chuyên quán tưởng chẳng đổi dời, thấy

 mặt trời sắp lặn, hình dạng như cái trống treo). 

Khi mặt trời sắp lặn, chỉ thấy một vầng mặt trời đỏ rực, giống như

47 A  Lý  Sơn là một trong năm rặng núi lớn (Trung Ương Sơn Mạch, Tuyết Sơn, 

Ngọc Sơn, A Lý Sơn, và Hải Ngạn Sơn Mạch) ở Đài Loan. Rặng núi A Lý Sơn chạy

từ trấn Tập Tập thuộc huyện Nam Đầu ở phía Bắc đến khu Yến Sào thuộc thành phố

Cao Hùng ở miền Nam, dài đến 250 km, ngọn cao nhất là Đông Thủy Sơn (2.611m), 

các ngọn núi nổi tiếng khác thuộc rặng núi này là Lãnh Đầu, Kim Cam Thụ, Ngũ Xa

Luân, Sư Tử Đầu, Lộc Khuất, Ô Tùng Khanh, Tùng Sơn, Tiểu Tháp, Đại Tháp, Đối

Cao, Chúc Sơn, Tiểu Lạp, Tự Trung, Bắc Hà, Kê Tử, Bằng Dục v.v…

 Tập 21

 280

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

một cái trống, tức cái trống đang treo lơ lửng trong không trung. 

 Ký kiến nhật dĩ, bế mục, khai mục, giai linh minh liễu. 

既見日已。閉目開目。皆令明了。

 (Đã thấy mặt trời rồi, [hãy quán tưởng sao cho] nhắm mắt, mở

 mắt, đều thấy rõ ràng). 

Quán thành công sẽ là cảnh giới như thế này: Nhắm mắt, mặt trời

ở trước mặt; mở mắt, mặt trời vẫn ở trước mặt. Đó là quán tưởng thành

công.  Nếu  mở mắt,  mặt  trời ở trước  mặt,  nhưng nhắm  mắt, mặt  trời

chẳng còn nữa, tức là quán chưa thành công. Hoặc là nhắm mắt, hình

tượng ấy ở trước mặt, nhưng mở to mắt lại chẳng còn, cũng chẳng thể

coi như là thành công được! Phép Quán này cũng rất khó. Sau khi quán

thành công, bất luận ở nơi nào, mở to mắt, mặt trời quả thật ở trước mặt; 

nhắm  mắt,  mặt trời vẫn ở trước mặt. Đó là phép Quán thứ nhất thành

tựu.  Trong  mười  sáu  phép  Quán,  đây  là  phép  Quán  đầu  tiên,  là  phép

Quán dễ nhất. Quý vị thử tập xem, quý vị có bản lãnh quán thành công

hay chăng? Có thể quán thành công, sẽ có thể vãng sanh. Trong mười

sáu phép Quán, chỉ cần quán một phép thành công, sẽ đều có thể vãng

sanh. Chẳng cần phải là mỗi phép Quán trong mười sáu phép Quán đều

thành công, chỉ cần thành một phép Quán là được rồi. Nói rất dễ dàng, 

làm thì sẽ rất khó thực hiện! Nếu chẳng chuyên tâm đến tột bậc, cảnh

giới này sẽ chẳng thể hiện tiền. 

 Thị vi nhật tưởng, danh viết Sơ Quán. 

是為日想。名曰初觀。

 (Đó là phép tưởng mặt trời, gọi là phép Quán đầu tiên). 

Đây là phép Quán thứ nhất trong mười sáu phép Quán. Sau đoạn

kinh văn này, có chú giải rất nhiều, nhưng không gì chẳng nhằm nói rõ

nguyên lý này. Thiên Thai đại sư dùng đạo lý Nhất Tâm Tam Quán để

thuyết minh sự thật này. Nếu chẳng đạt đến Nhất Tâm Tam Quán, cảnh

giới này chẳng thể hiện tiền! Do vậy, quán thành công hết sức khó khăn. 

Sau khi quán thành công, vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, đã

đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, còn phải trừ bỏ tướng hư vọng ấy. Vì

sao? Trong tâm thanh tịnh vốn chẳng có một vật, lẽ đâu có mặt trời? Quý

vị phải hiểu đạo lý này, mới hiểu trong bốn loại niệm Phật, Trì Danh thù

thắng bậc nhất. Trước đây, tôi đã từng hỏi thầy Lý chuyện này, thầy Lý

 Tập 21

 281

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

bảo  tôi:  “Quán  rất khó thành  tựu!  Quán thành  công,  anh nghĩ  xem ấn

tượng sâu đậm cỡ nào! Giống như chúng ta tưởng niệm một ai đó, thời

thời  khắc  khắc  đều  nghĩ  nhớ người ấy.  Người ấy ở ngay  trước  mặt, 

tưởng niệm khắc sâu ngần ấy. Trong A Lại Da Thức, sức mạnh ấy phải

mạnh mẽ lắm thì hiện tượng ấy mới hiện thành được! Nhưng nó toàn là

tướng hư vọng, sau khi đã đến  Tây  Phương  Cực  Lạc thế giới,  lại  còn

phải trừ bỏ tướng ấy. Quán thành công khó khăn, về sau, trừ bỏ nó cũng

khó,  xóa  bỏ cũng  khó,  vì  sao? Ấn  tượng  quá  sâu!”  Vì  vậy,  thầy  nói

[mười lăm phép Quán trước] chẳng bằng [niệm] danh hiệu. [Bởi lẽ], xóa

bỏ danh hiệu  dễ dàng, do  biết danh  hiệu là  giả danh.  Vì vậy,  chấp trì

danh hiệu vãng sanh thế giới Tây Phương dễ dàng; sau khi đã sanh về

thế giới Tây Phương, trừ bỏ danh hiệu cũng dễ dàng. So với chuyện đã

quán thành công rồi, sau đó lại bỏ phép Quán ấy, chúng ta suy nghĩ sẽ tự

biết sự khó hay dễ trong ấy. 

Thầy khuyên chúng tôi, biết lý luận và phương pháp quán tưởng

niệm  Phật,  nhưng  chẳng  cần  phải  dùng  tới,  vẫn  giữ lối  trì  danh  niệm

Phật, giữ cách này sẽ tốt đẹp. Trì Danh tương ứng với Thật Tướng, còn

phương pháp [quán tưởng] này chẳng tương ứng với Thật Tướng. Quán

Tưởng  Niệm  Phật  và  Quán  Tượng  Niệm  Phật  đã  khó,  lại  còn  chẳng

tương ứng. Trì danh niệm Phật dễ dàng, tương ứng với Thật Tướng. Đó

là lý do vì sao chư Phật, Bồ Tát, tổ sư đại đức đặc biệt nhấn mạnh, đề

xướng pháp môn Niệm Phật, đạo lý ở ngay chỗ này. 

 Tập 22

 Thứ, tác thủy tưởng. 

次作水想。

 (Tiếp đó là tưởng nước). 

Đây là phép Quán thứ hai, chúng ta xem kinh văn, hàng thứ ba

trong trang một trăm năm mươi hai. 

 Kiến thủy trừng thanh, diệc linh minh liễu, vô phân tán ý. 

見水澄清。亦令明了。無分散意。

 (Thấy nước trong lặng, cũng quán cho rành rẽ, ý chẳng phân tán). 

 “Vô phân tán ý”  là Nhất Tâm Tam Quán. 

 Tập 22

 282

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Ký kiến thủy dĩ, đương khởi băng tưởng. 

既見水已。當起冰想。

 (Đã thấy nước rồi, hãy nên dấy ý niệm tưởng băng). 

Phép Quán thứ hai là quán biển cả đóng băng. 

 Kiến băng ánh triệt, tác lưu ly tưởng. 

見冰映徹，作琉璃想。

 (Thấy băng trong suốt, quán tưởng là lưu ly). 

Sau khi kết thành băng, giống như lưu ly (Vaiḍūrya, Tỳ Lưu Ly). 

Lưu ly trong suốt, có màu hơi xanh, người Hoa gọi là Phỉ Thúy (翡翠), 

tức ngọc có màu xanh. Nước biển có màu xanh dương, nên nếu kết thành

băng, quả thật giống như lưu ly. 

 Thử tưởng thành dĩ, kiến lưu ly địa, nội ngoại ánh triệt. 

此想成已。見琉璃地，內外映徹。

 (Phép quán tưởng này đã thành, sẽ thấy đất lưu ly, trong ngoài

 thấu suốt). 

Sau khi phép quán tưởng này đã thành, đại địa là lưu ly. Đại địa

trong thế giới Tây Phương bằng lưu ly. Nếu quán thành công phép quán

tưởng này, bất luận ở chỗ nào, quý vị đều thấy đất quyết định là đất lưu

ly. Nếu thấy đất ở chỗ chúng ta đây vẫn là sàn bằng đá mài, tức phép

quán tưởng này chẳng thành công, tuyệt đối là chẳng quán thành công. 

Sau khi quán thành công, đất là đất lưu ly. Do vậy, chúng ta cũng có thể

hiểu  rõ,  trong  kinh, đức  Phật  đã  nói  “hết  thảy  các  pháp  sanh  từ tâm

 tưởng” , đó là thật. Tâm  quả thật  có thể biến  cảnh giới, tùy  thuộc vào

mức độ tưởng của quý vị. Nay chúng ta chẳng thể biến cảnh giới, là do

tưởng rất cạn, nay đang tưởng chỗ này, qua niệm thứ hai bèn tưởng chỗ

khác; do vậy, chẳng thể biến thành cảnh giới. Nếu chuyên chú tưởng một

chuyện, sẽ thật sự có thể biến cảnh giới. Hết thảy các pháp đều sanh từ

tâm tưởng. Dưới mặt đất của Tây Phương còn có rất nhiều kho báu, dưới

mặt đất trong cõi chúng ta cũng có kho báu. 

 Hạ hữu kim cang thất bảo kim tràng, kình lưu ly địa. 

下有金剛七寶金幢。擎琉璃地。

 Tập 22

 283

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 (Dưới đó có tràng vàng kim cang bảy báu nâng đỡ đất lưu ly). 

Chúng ta biết địa cầu có hình cầu, trong hình cầu có lõi. Cái lõi ấy

như được nói ở nơi đây, có hình dáng giống cái tràng,  “nâng đỡ đất lưu

 ly”. 

 Kỳ tràng bát phương, bát lăng cụ túc, nhất nhất phương diện, 

 bách bảo sở thành. Nhất nhất bảo châu hữu thiên quang minh. Nhất

 nhất quang minh bát vạn tứ thiên sắc, ánh lưu ly địa, như ức thiên

 nhật, bất khả cụ kiến. 

其幢八方。八楞具足 。一一方面。百寶所成。一一寶

珠。有千光明 。一一光明 。八萬四千色。映琉璃地。如億

千日。不可具見。

 (Tràng ấy có tám mặt, tám cạnh trọn đủ. Mỗi một mặt do trăm thứ

 báu hợp thành. Mỗi một bảo châu có ngàn quang minh. Mỗi một quang

 minh có tám vạn bốn ngàn màu, chiếu rực đất lưu ly như ức ngàn mặt

 trời, chẳng thể thấy trọn). 

Phía dưới có chất báu, chất báu tỏa ánh sáng, có vô lượng quang

minh. Như vậy là đất nơi thế giới Tây Phương tỏa ánh sáng, đại địa có

quang minh. Chúng ta nghĩ xem địa cầu của chúng ta có quang minh hay

không? Nói thật ra, cũng tỏa sáng, cũng có ánh sáng, nhưng nhục nhãn

của chúng ta chẳng thấy. Nay chúng ta dùng máy móc thăm dò, bèn phát

hiện ánh sáng có bước sóng dài hay ngắn khác nhau. Những tia sáng mà

chúng ta có thể thấy bằng mắt thường có bước sóng vô cùng hữu hạn, 

[những  tia  sáng]  có  bước  sóng  dài  hơn  thì chúng  ta  chẳng  thấy,  mà

những tia sáng có bước sóng ngắn hơn chúng ta cũng không thấy. Chẳng

phải là [đại địa] không phóng quang, thảy đều phóng quang. Nay ta dùng

dụng cụ khoa học để thăm dò, chúng ta đã thăm dò được các tia sáng

như tia X, hồng ngoại tuyến (Infrared), tử ngoại tuyến (Ultraviolet), đó

là những tia sáng thăm dò được. Trên mặt đất hay trong không trung đều

có  ánh  sáng,  nhưng  chúng  ta  chẳng  thể thấy  bằng  mắt  thường.  Lòng

người trong thế giới Tây Phương thanh tịnh, nên đối với các thứ sóng

ánh sáng đều có thể trông thấy. Vì vậy, thế giới ấy khác hẳn. Nếu chúng

ta cũng trông thấy các loại sóng ánh sáng thì [sẽ thấy] dưới mặt đất cũng

trong suốt, cũng thấy dưới lòng đất, chúng ta gọi chuyện này là Thiên

Nhãn. Người có Thiên Nhãn Thông chẳng bị chướng ngại, có thể thấy

 Tập 22

 284

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

phía dưới mặt đất. Hiện thời có những kẻ khoe có Thiên Nhãn, nhưng

“Thiên Nhãn” rất hữu hạn. Có nhiều kẻ nói thật ra chẳng hề có Thiên

Nhãn,  nhưng  tự xưng  là  có  Thiên  Nhãn,  chưa  chắc  đã  là  thật.  Thiên

Nhãn thật sự thì vách tường chẳng trở ngại được, chúng ta ngồi trong

nhà, người bên ngoài qua lại đều có thể thấy rất rõ ràng, đó mới là Thiên

Nhãn. Nếu người bên ngoài đang hoạt động tại đó mà chúng ta không

biết,  chẳng  phải  là  Thiên  Nhãn!  Thiên  Nhãn  chẳng  có  chướng  ngại, 

trông thấy tình hình dưới mặt đất. 

 Lưu ly địa thượng, dĩ hoàng kim thằng, tạp xí gián thác, dĩ thất

 bảo giới, phân tề phân minh. Nhất nhất bảo trung, hữu ngũ bách sắc

 quang, kỳ quang như hoa. Hựu tự tinh nguyệt, huyền xử hư không, 

 thành quang minh đài, lâu các thiên vạn, bách bảo hợp thành. 

琉璃地上。以黃金繩 。雜廁間錯。以七寶界。分齊分

明。一一寶中 。有五百色光 。其光如華。又似星月。懸處

虛空。成光明臺。樓閣千萬。百寶合成。

 (Trên đất lưu ly, dùng dây bằng vàng ròng phân chia ngang dọc

 xen  kẽ,  lại  dùng  bảy  báu  để làm  giới  tuyến,  chia  thành  từng  khu  vực

 phân minh. Trong mỗi món báu, có ánh sáng năm trăm màu, ánh sáng

 ấy  như  hoa,  lại giống  như  mặt  trời,  mặt  trăng,  treo  lơ  lửng  trên  hư

 không, tạo thành đài quang minh, ngàn vạn lầu gác do trăm thứ báu hợp

 thành). 

Đây là sự trang nghiêm trên mặt đất.  “Dĩ hoàng kim thằng, tạp xí

 gián thác” : Nói về giới tuyến ngăn cách, giống như trên nền đá mài ở

đây cũng có những sợi dây đồng để ngăn cách; ở đây, chúng ta chẳng

dùng dây đồng, mà dùng chất plastic để ngăn thành từng ô một, đó là

trang hoàng cho đẹp mắt. Tây Phương Cực Lạc thế giới cũng chẳng ra

ngoài lệ ấy, nhưng người ta dùng vàng ròng để làm vạch ngăn xen kẽ, 

chẳng như chúng ta ở đây dùng chất plastic. Mặt đất cõi ấy bằng lưu ly, 

những hoa văn ngăn thành ô nơi đất trong cõi ấy bằng vàng ròng, dùng

vàng ròng để ngăn thành từng khu. 

 Ư đài lưỡng biên, các hữu bách ức hoa tràng, vô lượng nhạc

 khí, dĩ vi trang nghiêm. 

於臺兩邊。各有百億華幢。無量樂器。以為莊嚴。

 (Ở hai bên đài, mỗi bên có trăm ức tràng hoa, vô lượng nhạc khí

 Tập 22

 285

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 để trang nghiêm). 

Đây  là  thiên  nhạc  rền  vang  trên  hư  không.  Những  nhạc  khí ấy

chẳng cần người diễn tấu, mà có thể tự diễn tấu. Hiện thời, khoa học tiến

bộ, tôi đã thấy đàn điện tử cũng chẳng cần có người diễn tấu. Nhấn bàn

phím một chút, nó tự mình phát ra âm thanh, tấu đàn tại đó. Chúng ta

biết tình hình ấy chẳng có gì lạ lùng, nhưng nếu đem thứ ấy đến những

chỗ hẻo lánh tại Hoa Lục, trước nay họ chưa hề trông thấy, sẽ bị dọa mất

hồn! Họ sẽ tưởng là quỷ đánh đàn, chẳng có ai đánh, làm sao đàn có thể

vang  ra  tiếng  được?  Đó  là  vì  kiến  thức  rộng  hay  hẹp  khiến  cho  con

người nhận biết sai lạc. Nhưng những thứ do khoa học phát minh trong

hiện thời vẫn còn có phạm vi diễn tấu nhất định, vì sao? Những ca khúc

diễn tấu đều được chúng ta thâu nhập vào computer, [các bài nhạc do

đàn tự động diễn tấu] bị khống chế trong ấy (trong phạm vi vận hành và

bộ nhớ của computer). Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng có, chẳng

cần dùng đến những thứ ấy. Vì vậy, những thứ được diễn tấu là  “thuận

 theo tâm chúng sanh, ứng với khả năng nhận biết của họ” , thiên biến

vạn hóa, chẳng bị hạn chế. Thật sự là thiên nhạc, chẳng do con người tạo

ra. 

 Bát  chủng  thanh  phong,  tùng  quang  minh  xuất,  cổ thử nhạc

 khí, diễn thuyết Khổ, Không, Vô Thường, Vô Ngã chi âm. Thị vi thủy

 tưởng, danh đệ nhị Quán. 

八種清風 。從光明出。鼓此樂器。演說苦空無常無我

之音。是為水想。名第二觀。

 (Tám thứ gió mát từ quang minh phát ra, tấu các nhạc khí ấy, diễn

 nói các âm thanh Khổ, Không, Vô Thường, Vô Ngã. Đấy là thủy tưởng, 

 được gọi là phép Quán thứ hai). 

Vì sao thiên nhạc có thể vang ra tiếng? Ở đây cũng nói cho chúng

ta biết: Từ trong Phật quang, sanh ra gió mát lay động nhạc khí. Nhạc

khí diễn tấu Phật pháp, giảng kinh, thuyết pháp. Nếu chúng ta lại xét sâu

hơn, những chuyện này đều do thần lực của A Di Đà Phật biến hóa tạo

ra. Không chỉ là đức Phật thuyết pháp, mà Ngài còn biến hiện những con

chim thuyết pháp, trong phần sau chúng ta sẽ thấy hữu tình thuyết pháp. 

Ở đây  là  vô  tình cũng  thuyết  pháp,  tình  và  vô  tình  cùng  diễn  nói  âm

thanh  vi  diệu.  Đó  là  sự trang  nghiêm  khôn  sánh  trong  thế giới  Tây

 Tập 22

 286

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Phương.  Đó  là  phép  Quán  thứ hai.  Lại  xem  phép  Quán  thứ ba  là  Địa

Quán, [hãy xem từ] hàng thứ ba đếm từ dưới lên trong trang một trăm

năm mươi lăm. 

 Thử tưởng thành thời, nhất nhất quán chi, cực linh liễu liễu, bế

 mục, khai mục, bất linh tán thất. Duy trừ thực thời, hằng ức thử sự. 

 Như thử tưởng giả, danh vi thô kiến Cực Lạc quốc độ. 

此想成時 。一一觀之。極令了了。閉目開目。不令散

失。唯除食時。恆憶此事。如此想者。名為麤見極樂國土。

 (Khi tưởng này đã thành, bèn quán mỗi điều sao cho tột bậc rành

 rẽ. Nhắm mắt, mở mắt, chẳng bị tan mất. Chỉ trừ lúc ăn, luôn nhớ đến

 chuyện này. Tưởng như vậy thì gọi là thấy cõi nước Cực Lạc về phần

 thô). 

Từ phần kinh văn này, chúng ta có một chút tin tức, thế giới Cực

Lạc do tâm tưởng của chúng ta biến hiện. Thế giới Cực Lạc là như thế, 

mà hết thảy các thế giới của mười phương chư Phật đều chẳng ra ngoài

lệ ấy. Thật sự là hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng. Kinh luận Duy

Thức đã nói:  “Tâm sanh tắc chủng chủng pháp sanh, tâm diệt tắc chủng

 chủng  pháp  diệt” (Tâm  sanh  thì  các  pháp  sanh,  tâm  diệt  thì  các  pháp

diệt), điều ấy cũng được chứng thực trong kinh này. Thế giới hiện thời

do  loạn  tưởng  của  chúng  ta  biến  hiện,  nên  thế giới  này  rất  loạn.  Do

[người trong thế giới này] suy nghĩ lung tung, nên tưởng ra thế giới này

cũng lộn xộn. Người trong thế giới Tây Phương chuyên tưởng, nên thế

giới của họ thanh tịnh. Họ chuyên tưởng, còn chúng ta loạn tưởng, nên

biến hiện hai cảnh giới chẳng giống nhau. A Di Đà Phật chuyên tưởng, 

hiện ra sự trang nghiêm thanh tịnh ấy. Phàm là người vãng sanh, cũng

phải chuyên tưởng giống như A Di Đà Phật thì mới có thể hiện cảnh giới

giống như vậy. Vì thế, tâm chẳng thanh tịnh, chẳng thể vãng sanh Tịnh

Độ! Dẫu niệm Phật, mỗi ngày niệm mười vạn câu Phật hiệu, vẫn chẳng

thể vãng sanh. Điều kiện cơ bản để vãng sanh là  “tâm tịnh, ắt cõi nước

 tịnh” , như vậy thì mới có thể cảm ứng đạo giao cùng Tây Phương Cực

Lạc thế giới. Dưới đây là đoạn tổng kết trong trang một trăm năm mươi

sáu. Chúng ta xem phần kinh văn được in theo lối đảnh cách. 

 Nhược đắc tam-muội, kiến bỉ quốc địa liễu liễu phân minh, bất

 khả cụ thuyết, thị vi địa tưởng, danh đệ tam quán. 

 Tập 22

 287

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

若得三昧 。見彼國地了了分明。不可具說。是為地想

。名 第 三 觀。

 (Nếu đắc tam-muội, sẽ thấy đất trong cõi ấy rành rẽ, phân minh, 

 chẳng thể nói trọn. Đấy là địa tưởng, gọi là phép Quán thứ ba). 

Đây là tổng kết. Nhất định là phải  “đắc tam-muội” , bèn thấy rõ

ràng. Chẳng đắc tam-muội thì là  “thô kiến” , tức là thấy cảnh giới tương

tự. Nếu đắc tam-muội, tam-muội ở đây thuộc loại Niệm Phật tam-muội, 

kinh Di Đà gọi Niệm Phật tam-muội là “nhất tâm bất loạn”. Niệm đến

nhất tâm bất loạn, cảnh giới này sẽ hết sức rõ ràng, thấy rất thân thiết. 

Tiếp theo đây là nói đến lợi ích. 

 Phật cáo A Nan: “Nhữ trì Phật ngữ, vị vị lai thế nhất thiết đại

 chúng dục thoát khổ giả, thuyết thị quán địa pháp. Nhược quán thị địa

 giả, trừ bát thập ức kiếp, sanh tử chi tội, xả thân tha thế, tất sanh tịnh

 quốc, tâm đắc vô nghi. 

佛告阿難 。汝持佛語。為未來世一切大眾欲脫苦者。

說是觀地法 。若觀是地者。除八十億劫。生死之罪。捨身

他世。必生淨國。心得無疑。

 (Phật bảo A Nan: - Ông hãy vâng giữ lời Phật, hãy vì hết thảy đại

 chúng muốn thoát khổ trong đời vị lai mà nói phép quán đất này. Người

 quán đất này, sẽ trừ được tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử, khi xả báo

 thân, ắt sanh về cõi tịnh, tâm chẳng ngờ vực). 

Chú giải đoạn này, lời Sớ do Trí Giả đại sư nói. Trí Giả đại sư là

một vị tu hành chứng quả, chắc chắn sẽ chẳng nói sai lầm. Tại Trung

Hoa, các đời đều truyền tụng Trí Giả đại sư là Thích Ca Mâu Ni Phật

hóa thân tái lai. Nếu lời này là thật, những gì Trí Giả đại sư đã nói chính

là lời Phật nói.  “Sớ vân: Tiền thủy thị tưởng, bất năng diệt tội” (Sớ rằng:

“Phép  quán  tưởng  nước  trong  phần  trước  chẳng  thể diệt  tội”).  Những

phép quán  mặt  trời và quán nước trong phần trước là do  tưởng tượng

biến hiện ra, chẳng thể diệt tội. Vì sao? Những tướng ấy hoàn toàn là

huyễn tướng, mở mắt, các tướng ấy ở trước mặt; nhắm mắt, các tướng ấy

cũng ở trước mặt.  “Địa quán thị thật, cố năng đoạn trừ dã” (Quán đất là

thật, nên có thể đoạn trừ). Thật ra, cũng chẳng thể nói điều đó là chân

thật, “thật” chẳng thể coi là chân thật, [bởi lẽ], những gì có hình tướng

đều là hư vọng. Thực tại là chúng ta có “thật cảm”, [tức là] có cảm xúc

 Tập 22

 288

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

[nhận thấy chúng dường như là có thật], giống như nay chúng ta thấy đại

địa, thấy bàn, ghế, ghế dài, đưa tay sờ mó bèn có cảm nhận [chúng là]

chân thật, nhưng chúng có phải là thật hay không? Chẳng phải là thật, có

ý  nghĩa  này.  Chẳng  giống  như  tâm  tưởng  thấy  mặt  trời,  quý  vị thấy, 

nhưng người khác chẳng thấy. Quý vị mở mắt vẫn thấy, mà nhắm mắt

cũng thấy, nhưng người khác mở mắt hay nhắm mắt đều chẳng thấy, tuy

ở cùng một chỗ mà đều chẳng thấy. Vì thế, [những phép Quán mặt trời

và nước] chẳng thể diệt tội. Còn [trong phép quán đất] này, có cảm nhận

chân thật, công phu sâu hơn những phép Quán trước, vì người ấy (người

tu Quán) đã đắc tam-muội, đương nhiên là diệt tội. 

Tôn giả Tứ Minh chú giải, tức là trong lời Sao, Ngài có nói:  “Sao

 vân, cái thác thử phương thủy thành băng sự, đản thị giả tưởng, cố danh

 ‘thô kiến’. Kim thành tam-muội, thật kiến bỉ địa, tắc danh Thật Quán. 

 Ngôn ‘giả tưởng bất năng diệt tội’, thị đại sư thuận kinh sách tấn, linh

 hành giả tam-muội tốc thành, toàn phi giả tưởng bất năng diệt tội. Hà dĩ

 tri nhiên? Nhật quán thượng loại hạ hạ diệt tội chi số, khởi thô kiến địa

 toàn bất trừ khiên ma?” (Lời Sao viết: “Đây chính là do chuyện tưởng

nước  đóng  thành  băng  trong  cõi  này  chỉ là  giả tưởng,  nên  gọi  là  ‘thô

kiến’. Nay thành tựu tam-muội, thật sự thấy đất trong cõi kia, nên gọi là

Thật Quán. Nói ‘giả tưởng chẳng thể diệt tội’ là đại sư thuận theo kinh

văn để sách tấn, hòng làm cho hành giả mau chóng thành tựu tam-muội, 

hoàn toàn chẳng phải là ‘giả tưởng chẳng thể diệt tội’! Vì sao biết như

thế? [Phần Sớ giảng về] phép quán mặt trời còn liệt kê số lượng tội đã

diệt [của kẻ đã tu thành tựu phép Quán ấy ở mức độ] hạ hạ. Há có phải là

thấy đất về phần thô bèn hoàn toàn chẳng thể trừ diệt tội khiên ư?”). Như

vậy là Trí Giả đại sư nói kiểu này nhằm khích lệ chúng ta tinh tấn, cũng

có nghĩa là Nhật Quán thành tựu hay Thủy Quán thành tựu đều có thể

vãng sanh. Thành tựu bất cứ phép Quán nào trong mười sáu phép Quán

đều có thể vãng sanh, đã vãng sanh thì có lẽ nào chẳng diệt tội? Chỉ là

mức độ diệt tội có sâu hay cạn khác nhau! Dụng ý của Trí Giả đại sư là

mong mỏi chúng ta hãy nâng cao cảnh giới, nên Ngài nói như vậy. 

 Tác  thị quán giả,  danh  vi  chánh  quán.  Nhược  tha  quán  giả, 

 danh vi tà quán. 

作是觀者。名為正觀。若他觀者。名為邪觀。

 (Quán như vậy thì gọi là chánh quán. Nếu quán khác đi thì là tà

 quán).  Phần Sao giảng:  “Quán dữ kinh hợp, tắc xứng tánh kiến, danh vi

 Tập 22

 289

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 chánh quán. Kiến tướng quai kinh, thị phát ma sự, cố danh tà quán, hạ

 khứ giai nhiên” (Quán phù hợp với kinh dạy sẽ là cái thấy xứng tánh, 

gọi là chánh quán. Nếu thấy các tướng mâu thuẫn với kinh, chính là ma

sự phát khởi, nên gọi là tà quán. Từ đây trở đi, đều [phán định sự quán

tưởng là tà hay chánh] giống như vậy). Từ đây trở xuống, hễ gặp câu này

thì đều có ý nghĩa này. Nói cách khác, tu hành nhất định phải căn cứ trên

lý luận và phương pháp do đức Phật đã nói trong kinh điển, đó là chánh

xác. Nếu chúng ta tu học mâu thuẫn với lý luận trong kinh, trái nghịch

phương pháp, thì hết thảy cảnh giới đã trông thấy đều là ma cảnh. Thấy

cảnh giới tương ứng với kinh thì là cảnh giới tốt đẹp; cảnh giới chẳng

tương ứng với kinh chính là ma cảnh. Gần đây nhất, tại Hương Cảng, 

dường như gần đây tại Đài Loan cũng thấy có, xuất bản một tập sách

nhỏ, nghe nói hiện thời còn có hình vẽ, bản tôi thấy ở Hương Cảng vẫn

chưa có hình vẽ, chỉ có văn tự, không có hình minh họa. Sách ấy nói một

vị pháp sư tại Đại Lục đến thế giới Cực Lạc, quay về kể lại rất nhiều

chuyện  trong thế giới  Cực  Lạc48.  Hiện thời,  tập  sách nhỏ ấy  được  lưu

truyền ngày càng nhiều, càng truyền càng là ma! Gần đây nhất, tại Đại

Lục cũng có. Người ở Đại Lục nhận biết sách ấy là tà tri tà kiến, chẳng

cho  phép  lưu  thông.  Tôi  đến  Đại  Lục  lần  này,  có nghe  nói  [sách ấy]

không được phép lưu thông, nhưng ở hải ngoại, lưu thông với số lượng

rất nhiều! 

Lần  đầu  tiên  tôi  thấy  sách ấy  tại  Hương  Cảng,  pháp  sư  Sướng

Hoài đưa cho tôi xem. Pháp sư Sướng Hoài rất hoài nghi, Ngài nói: “Chỉ

sợ chẳng  phải là thật”. Tôi xem  tập sách  nhỏ ấy,  vừa  lật  ra  xem  [liền

biết] là giả, giả như thế nào? Ông ta nói thế giới Cực Lạc có nữ nhân, 

chuyện này chẳng phù hợp với kinh. Từ câu ấy, biết sách ấy là giả trất. 

Ông  ta  nói  [chính  mình]  thấy  hết  thảy  chúng  sanh  trong  thế giới  Cực

Lạc, tướng mạo của hết thảy mọi người đều khác nhau, đó là giả! Kinh

đã dạy rõ ràng: Tới Tây Phương Cực Lạc thế giới, tướng mạo hoàn toàn

giống nhau, làm sao có thể khác nhau cho được? Vì thế, chắc chắn sách

ấy lời lẽ quái gở, tà vạy, nhằm mê hoặc chúng sanh. Nghe nói hiện thời

có  rất  nhiều  người  lầm  mê  cuốn  sách ấy,  chẳng  tin  kinh  do  đức  Phật

giảng,  mà  tin “kinh” do  ông  ta  nói.  Như  vậy  thì  có  hỏng  bét  hay  là

48 Đây là tập sách Tây Phương Du Ký do cư sĩ Lưu Thế Hoa viết theo lời kể của

pháp sư Khoan Tịnh. Theo đó, pháp sư Khoan Tịnh ngồi thiền tại động Di Lặc trong

núi Cưu Tiên, huyện Đức Hóa, tỉnh Phước Kiến, được Quán Thế Âm Bồ Tát dẫn lên

Cực Lạc thăm viếng. 

 Tập 22

 290

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

không? Đúng là tin tà, chẳng tin chánh, nghe lừa, chẳng nghe theo lời

khuyên, chẳng có cách nào hết! Chúng sanh tội nghiệp, nghiệp chướng

nặng lắm. Từ điều này mà thấy được nghiệp chướng. 

Chúng ta lại xem phần tiếp theo là phép Quán thứ tư. Phép Quán

thứ tư là quán cây báu [được trình bày] trong trang một trăm năm mươi

tám:

 Phật cáo A Nan cập Vi Đề Hy: “Địa tưởng thành dĩ, thứ quán

 bảo thụ”. 

佛告阿難及韋提希。地想成已。次觀寶樹。

 (Đức Phật bảo A Nan và Vi Đề Hy: “Quán tưởng đất đã thành, kế

 đó là quán cây báu). 

Chúng ta xem kinh văn trong trang một trăm năm mươi chín. 

 Quán bảo thụ giả, nhất nhất quán chi, tác thất trùng hàng thụ

 tưởng. Nhất nhất thụ, cao bát thiên do-tuần, kỳ chư bảo thụ, thất bảo

 hoa diệp, vô bất cụ túc. 

觀寶樹者 。一一觀之。作七重行樹想。一一樹。高八

千由旬。其諸寶樹。七寶華葉無不具足。

 (Quán cây báu, quán từng điều một: Tưởng bảy lớp hàng cây, mỗi

 cây  cao  tám  ngàn  do-tuần.  Các  cây  báu ấy,  hoa  và  lá  bằng  bảy  báu, 

 không gì chẳng trọn đủ). 

Thật ra, phép Thụ Quán khá khó khăn. Càng nói đến những phép

Quán  về sau,  cảnh  giới  càng  thù  thắng,  càng  vi  tế,  chẳng  dễ gì  quán

tưởng! Phải quán những cây ấy rành mạch, cây lại cao đến tám ngàn do-

tuần  như  thế.  Một  do-tuần  (yojana),  chúng  tôi  nói  theo  cách  tính  nhỏ

nhất, Ấn Độ nói do-tuần là đơn vị đo độ dài, có đại, trung, tiểu. Đại do-

tuần ứng với tám mươi dặm Tàu49, trung do-tuần là sáu mươi dặm, tiểu

do-tuần là bốn mươi dặm. Tính theo tiểu do-tuần, bốn mươi dặm là một

do-tuần. [Cây cao] tám ngàn do-tuần, chỉ tưởng độ cao ấy không thôi, e

rằng đã chẳng thể tưởng nổi. Làm sao quán tưởng thân, cành, lá, hoa, 

quả của cây ấy? Do đó, xác thực là khá khó khăn! Cổ nhân nói: “Chúng

49 Lý (dặm Tàu) có độ dài khác nhau theo từng thời đại, nói chung là khoảng 500

mét. 

 Tập 22

 291

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

ta ở nơi đây, phàm phu tâm thô cảnh tế. Quán tưởng khó thành, chẳng dễ

gì quán thành công”. Lại xem những tướng kế tiếp, đó là tế tướng (tướng

vi tế, tướng trạng chi tiết), [hãy xem từ] hàng thứ hai từ dưới đếm lên

trong trang một trăm năm mươi chín. 

 Nhất nhất hoa diệp. 

一一華葉。

 (Mỗi một hoa lá). 

Mỗi đóa hoa, mỗi phiến lá. 

 Tác dị bảo sắc, lưu ly sắc trung xuất kim sắc quang. Pha ly sắc

 trung, xuất hồng sắc quang. 

作異寶色 。琉璃色中。出金色光。玻璃色中，出紅色

光。

 (Có màu báu lạ. Trong màu lưu ly, hiện ra ánh sáng màu vàng

 ròng. Trong màu pha lê, hiện ra ánh sáng đỏ). 

Nay chúng ta gọi pha lê là thủy tinh. Thời cổ không có thủy tinh, 

pha lê [thời đó] nay gọi là “thủy tinh”, [pha lê] chính là thủy tinh hiện

thời. 

 Mã não sắc trung, xuất xa cừ quang. Xa cừ sắc trung, xuất lục

 trân châu quang. San hô, hổ phách, nhất thiết chúng bảo dĩ vi ánh

 sức. Diệu trân châu võng, di phú thụ thượng. Nhất nhất thụ thượng, 

 hữu thất trùng võng. Nhất nhất võng gian, hữu ngũ bách ức diệu hoa

 cung điện, như Phạm vương cung. 

瑪瑙色中 。出硨磲光。硨磲色中。出綠珍珠光。珊瑚

琥珀 。一切眾寶以為映飾 。妙珍珠網。彌覆樹上。一一樹

上有七重網。一一網間。有五百億妙華宮殿。如梵王宮。

 (Trong sắc mã não, tỏa ánh sáng màu xa cừ. Trong màu xa cừ, 

 tỏa ánh sáng màu lục trân châu. San hô, hổ phách, hết thảy các thứ báu

 trang  hoàng  chói  ngời.  Lưới  trân  châu  mầu  nhiệm  che  phủ trên  cây. 

 Trên mỗi cây, có bảy tầng lưới. Nơi giữa mỗi tầng lưới, có năm trăm ức

 cung điện diệu hoa giống như cung điện của Phạm Vương). 

 Tập 22

 292

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Chúng ta vừa đọc vừa tưởng tượng cảnh giới này, tưởng tượng

không ra! Tuy chúng ta là phàm phu, phu nhân Vi Đề Hy cũng là phàm

phu, nhưng bà ta nghe đức Phật nói liền thuận theo lời giảng ấy để nhập

quán. Bộ kinh này được giảng xong, phu nhân Vi Đề Hy liền chứng đắc

Vô Sanh Pháp Nhẫn, đắc Lý nhất tâm bất loạn. Vị phu nhân này thiện

căn sâu dầy, tâm tinh tế, nên có thể thuận theo kinh văn để nhập quán, 

hiện thời  chúng  ta  chẳng  quán  được!  “Năm  trăm ức  cung  điện  diệu

 hoa” :  Trong ấy  còn có  cung điện.  Lại xem  trang kế tiếp là trang  một

trăm sáu mươi mốt. 

 Chư thiên đồng tử, tự nhiên tại trung. 

諸天童子。自然在中。

 (Các đồng tử cõi trời tự nhiên ở trong ấy). 

Trong cung điện có người. 

 Nhất nhất đồng tử. 

一一童子。

 (Mỗi một đồng tử). 

Mỗi một đứa bé trai. 

 Ngũ bách ức Thích Ca Tỳ Lăng Già ma-ni, dĩ vi anh lạc. 

五百億釋迦毗楞伽摩尼以為瓔珞。

 (Dùng năm trăm ức Thích Ca Tỳ Lăng Già ma-ni làm anh lạc). 

Mỗi người trên thân đều trang sức bằng anh lạc.  “Anh lạc” [được

miêu tả] tỉ mỉ tới tột cùng. Trong chú giải có giải thích chữ Thích Ca Tỳ

Lăng Già Ma-ni (Śakrābhi Lagna-mani-ratna)50, nói đơn giản là Như Ý

Bảo Châu. Xâu Như Ý Bảo Châu thành chuỗi anh lạc. 

 Kỳ ma-ni quang, chiếu bách do-tuần, do như hòa hợp bách ức

 nhật nguyệt, bất khả cụ danh. 

50 Lời Sao giảng:  “Thích Ca Tỳ Lăng Già, cõi này dịch là Năng Thắng. Ma Ni dịch

 là Ly Cấu, còn dịch là Tăng Trưởng. Ý nói chỗ có vật báu này, ắt sẽ tăng thêm oai

 đức. Khi xưa dịch [chữ Ma Ni] là Như Ý. Những điều này đều là dịch theo ý nghĩa”. 

 Tập 22

 293

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

其麾尼光。照百由旬。猶如和合百億日月。不可具名。

 (Ánh sáng ma-ni ấy chiếu xa một trăm do-tuần, ví như hòa hợp

 trăm ức mặt trời, mặt trăng, chẳng thể kể trọn). 

Sự tốt đẹp này chẳng thể diễn tả được. 

 Chúng bảo gián thác, sắc trung thượng giả. Thử chư bảo thụ, 

 hàng  hàng  tương đương,  diệp  diệp  tương  thứ.  Ư  chúng  diệp  gian, 

 sanh chư diệu hoa. Hoa thượng tự nhiên hữu thất bảo quả. Nhất nhất

 thụ diệp, tung quảng chánh đẳng nhị thập ngũ do-tuần, kỳ diệp thiên

 sắc, hữu bách chủng hoạch. 

眾寶間錯 。色中上者。此諸寶樹。行行相當。葉葉相

次 。於眾葉間 。生諸妙華。華上自然有七寶果。一一樹葉

。縱廣正等二十五由旬。其葉千色。有百種畫。

 (Các thứ báu xen lẫn, màu sắc thuộc bậc thượng. Các cây báu ấy, 

 từng hàng đối nhau, từng lá ngang nhau. Khoảng giữa các lá, sanh ra

 các loại hoa mầu nhiệm. Trên hoa tự nhiên có quả bảy báu. Mỗi chiếc lá

 lại to rộng kích thước đến hai mươi lăm do-tuần. Lá ấy có ngàn màu, có

 trăm đường gân). 

 “Hoạch” (畫) ở đây là những đường gân trên lá. 

 Như thiên anh lạc. Hữu chúng diệu hoa, tác Diêm Phù Đàn kim

 sắc, như toàn hỏa luân, uyển chuyển diệp gian, dũng sanh chư quả, 

 như Đế Thích bình. 

如天瓔珞 。有眾妙華。作閻浮檀金色。如旋火輪。宛

轉葉間。涌生諸果。如帝釋瓶。

 (Giống  như  chuỗi  anh  lạc  cõi  trời.  Có  các  thứ hoa  mầu  nhiệm

 màu như vàng Diêm Phù Đàn51, giống như vòng lửa xoay tròn giữa các

 kẽ lá, sanh ra các thứ quả giống như cái bình của Đế Thích52). 

51 Diêm Phù Đàn Kim (Jambūnada-suvarṇa). Diêm Phù Đàn có nghĩa là dòng sông

chảy luồn giữa các cây Diêm Phù, vốn là tên một con sông chảy giữa Hương Tý Sơn

và Tuyết Sơn. Theo thần thoại Ấn Độ, sông Diêm Phù Đàn là một trong bảy chi lưu

của sông Hằng. Lá cây ấy rụng xuống sông, biến thành vàng. Vàng sanh từ nơi ấy có

sắc vàng pha màu đỏ, lại có sắc tía như ngọn lửa, được coi là loại vàng quý nhất. 

 Tập 22

 294

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Cảnh  để quán  này,  đừng  nói  là  tưởng  tỉ mỉ chẳng  nổi,  ngay  cả

tưởng thô thiển cũng chẳng tưởng được! Trong đoạn này, pháp sư Đế

Nhàn có giảng một vài câu, hãy xem từ dòng thứ hai đếm từ dưới lên

trong trang một trăm sáu mươi hai:  “Thiết vị” (Trộm cho rằng), đây là

lời của pháp sư Đế Nhàn.  “Thụ võng phi tình pháp dã” (Lưới và cây

chẳng phải là pháp hữu tình),  “phi tình”  là vô tình, nay chúng ta gọi nó

là vật chất, tức là hoàn cảnh vật chất, [bao gồm] cây báu, lưới, mành. 

 “Đồng tử hữu tình pháp dã” (Đồng tử là pháp hữu tình), đó là người. 

 “Kim võng gian xuất cung điện” (Nay giữa lưới, xuất hiện cung điện), 

đây là cây báu. Cây báu rất nhiều, phía trên che phủ lưới báu. Trong lưới

tỏa ánh sáng, trong ánh sáng hiện ra cung điện. Trong cung điện có đồng

tử; do đó, cung điện nơi lưới báu ấy  “cung điện xuất chư đồng, tình dữ

 phi tình, hà thường nhất định” (trong cung điện xuất hiện các đồng tử, 

[như vậy thì] hữu tình và vô tình có bao giờ là nhất định!), hoàn toàn

giống hệt cảnh giới  “tình và vô tình cùng viên thành Chủng Trí”  trong

kinh Hoa Nghiêm.  “Nhân hữu tánh cụ, cố hữu sự tạo. Tức dĩ thụ quán, 

 lộ xuất bất tư nghị cảnh giới, phi phàm tiểu sở suy độ nhĩ” (Do tánh sẵn

có đủ, nên có tạo tác nơi mặt Sự. Dùng ngay phép quán cây báu để hiển

lộ cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn, phàm phu và Tiểu Thừa chẳng thể suy

lường được). Nói thật ra, ngay cả Quyền Giáo Bồ Tát cũng than là tuyệt

diệu! Cảnh giới ấy vẫn là vô lượng đức năng vốn sẵn trọn đủ trong Chân

Như bản tánh. Trong khi tâm địa của chúng ta thanh tịnh, cảnh giới thù

thắng nhiệm mầu ấy sẽ hiện tiền. Nay chúng ta nói đến cảnh giới này, 

nhưng trên thực tế, cảnh giới chẳng thể hiện tiền. Đức Phật đã giảng giải, 

nhưng chúng ta chẳng có cách nào tưởng tượng để quán tưởng. Đó là do

phiền não, vô minh, nghiệp chướng của chúng ta quá nặng, [khiến cho]

công đức trong bản tánh chẳng thể thấu lộ! [Thế nhưng] cảnh giới này

vẫn  chưa  thấm  vào  đâu,  còn  có  quán  cảnh  mầu  nhiệm  hơn.  Hãy  xem

đoạn kinh văn tiếp theo. 

 Hữu đại quang minh, hóa thành tràng phan, vô lượng bảo cái. 

52 Sớ Sao giảng:  “Theo Thích Luận, có người thường cúng dường trời suốt mười hai

 năm. Do nghèo cùng, nhất tâm cầu phú quý. Thiên Đế thương xót lòng thành, hiện

 thân hỏi: “Ngươi mong cầu điều gì?” Đáp: “Cầu phú quý, những điều con mong

 mỏi đều đạt được”. Thiên Đế trao cho một cái vật, tên là Đức Bình, nói: “Những vật

 ngươi cần dùng, trong cái bình này đều có”. Người ấy nhận lấy, hễ mong cầu điều

 gì, chẳng hề không được ứng nghiệm. Nay những hoa mầu nhiệm đột nhiên trổ quả, 

 giống như cái bình cõi trời ấy, tuôn ra các vật, nên dùng [bình Đế Thích] để tỷ dụ”. 

 Tập 22

 295

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

有大光明。化成幢幡無量寶蓋。

 (Có quang minh lớn, hóa thành tràng phan, vô lượng lọng báu). 

Càng chẳng thể nghĩ bàn! Trong quang minh hiện ra tràng phan, 

lọng báu. 

 Thị bảo cái trung, ánh hiện tam thiên đại thiên thế giới, nhất

 thiết Phật sự, thập phương Phật quốc, diệc ư trung hiện. Kiến thử thụ

 dĩ, diệc đương thứ đệ nhất nhất quán chi. 

是寶蓋中 。映現三千大千世界。一切佛事。十方佛國

。亦於中現。見此樹已。亦當次第一一觀之。

 (Trong lọng báu ấy, hiện bóng hết thảy Phật sự trong tam thiên

 đại thiên thế giới, mười phương cõi Phật cũng hiện trong ấy. Thấy cây

 ấy rồi, cũng nên theo thứ tự để lần lượt quán từng điều một). 

Vì thế, nói  “sanh về thế giới Tây Phương là sanh vào các thế giới

 của mười phương hết thảy chư Phật” , vì sao? Từ cây báu thấy trọn mười

phương  vô  lượng  vô  biên  thế giới  giống  như  chúng  ta  đang  xem  TV

trong hiện thời. Chúng ta ngồi trong nhà, những chuyện phát sanh tại nơi

nào đó trên toàn thế giới, từ màn hình TV chúng ta đều thấy được. Trong

quang minh nơi cây báu của Tây Phương Cực Lạc thế giới, có thể thấy

tận hư không khắp pháp giới hết thảy các cõi nước Phật, có thể thấy hết

thảy chư Phật đang giảng kinh, thuyết pháp, hóa độ chúng sanh trong ấy, 

cũng có thể thấy những chuyện vụn vặt trong cuộc sống gia đình của hết

thảy chúng sanh, đều thấy toàn bộ. Vì thế, đến Tây Phương Cực Lạc thế

giới tốt lắm! Chúng ta ở trong thế giới này, ví như quê tôi ở Đại Lục, tôi

chẳng thấy người nhà, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới đều thấy, thấy

hằng ngày, luôn luôn thấy, hoàn toàn chẳng có chướng ngại. Lại còn bảo

cùng quý vị, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, không chỉ thấy thế giới

hiện tiền này, mà quá khứ cũng thấy, vị lai cũng thấy. Mười phương ba

đời, tình và vô tình thảy đều hiện trong quang minh, chẳng thể nghĩ bàn! 

Quý vị thật sự liễu giải trạng huống trong thế giới Tây Phương, há có lẽ

nào chẳng cầu sanh? So sánh giữa hai thế giới đôi chút, sẽ luôn hy vọng

lập tức về ngay bên đó. Đến nơi ấy mới thật sự là hết thảy thành tựu, hết

thảy thỏa nguyện. Các nguyện vọng mà tâm ta nghĩ đến đều được thực

hiện, những điều chưa nghĩ đến cũng hiện tiền. Câu cuối cùng là lời tổng

kết [được ghi] trong trang một trăm sáu mươi bốn. 

 Tập 22

 296

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Quán kiến thụ, hành, chi, diệp, hoa, quả, giai linh phân minh, 

 thị vi thụ tưởng, danh đệ tứ quán. 

觀見樹莖枝葉華果。皆令分明。是為樹想。名第四觀。

 (Quán  sao  cho  thấy cây,  thân  cây,  cành,  lá,  hoa, quả đều  phân

 minh, đó là phép quán tưởng cây báu, gọi là phép Quán thứ tư). 

Dưới đây là phép Quán thứ năm. Phép Quán thứ năm là quán ao

bảy báu. 

 Thứ đương tưởng thủy. Dục tưởng thủy giả, Cực Lạc quốc độ, 

 hữu bát trì thủy. 

次當想水。欲想水者。極樂國土。有八池水。

 (Kế đó là tưởng nước. Muốn tưởng nước thì trong cõi nước Cực

 Lạc có ao chứa nước tám công đức). 

 “Bát trì thủy”  là nước tám công đức,  “bát”  nghĩa là nước trong ao

có tám công đức, mang ý nghĩa này. Hãy xem phần kinh văn kế tiếp nơi

dòng thứ ba trong trang một trăm sáu mươi lăm. 

 Nhất nhất trì thủy, thất bảo sở thành. Kỳ bảo nhu nhuyễn, tùng

 Như Ý Châu Vương sanh, phân vi thập tứ chi. Nhất nhất chi tác thất

 bảo diệu sắc, hoàng kim vi cừ. Cừ hạ giai dĩ tạp sắc kim cang dĩ vi để

 sa, nhất nhất thủy trung, hữu lục thập ức thất bảo liên hoa. Nhất nhất

 liên hoa, đoàn viên chánh đẳng thập nhị do-tuần. 

一一池水 。七寶所成。其寶柔軟。從如意珠王生。分

為十四支 。一一支作七寶妙色 。黃金為渠。渠下皆以雜色

金剛以為底沙 。一一水中 。有六十億七寶蓮華。一一蓮華

。團圓正等十二由旬。

 (Nước trong mỗi ao do bảy báu hợp thành, các thứ báu ấy mềm

 mại, từ Như Ý Châu Vương sanh ra, chia thành mười bốn nhánh. Mỗi

 nhánh có màu sắc đẹp đẽ của bảy thứ báu. Vàng ròng làm thành ao53, 

 dưới đáy ao đều dùng kim cang nhiều màu để làm cát phủ đáy. Trong

53 Sách Sớ Sao giảng:  “Cừ chính là ao. Dưới đáy ao có cát, loại cát ấy có tên là Kim

 Cang, soi thấu suốt trên dưới”. 

 Tập 22

 297

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 mỗi ao có sáu  mươi ức  hoa  sen bằng bảy  báu.  Mỗi đóa hoa sen  tròn

 trặn, to bằng mười hai do-tuần). 

Dạy chúng ta hãy quán ao bảy báu. Ao có lớn, nhỏ, vuông, tròn. 

Những ao bảy báu giống như vậy trong Tây Phương Cực Lạc thế giới

cũng là vô lượng vô biên. Thế giới Tây Phương thuộc loại Pháp Tánh

Độ, thật sự chẳng thể nghĩ bàn. Do đó, xưa nay, kẻ hoài nghi thế giới

Tây Phương rất nhiều. Chúng sanh trong mười phương thế giới đều vãng

sanh thế giới Tây Phương, rốt cuộc thế giới Tây Phương lớn cỡ nào? Có

thể dung nạp hay chăng? Nhất là xem từ kinh điển, người trong thế giới

Tây Phương thân tướng lớn như vậy, cây cối cũng to như vậy, nơi ấy

phải lớn cỡ nào thì mới có thể dung nạp được? Vì lẽ đó, vọng niệm ngày

càng nhiều hơn. Bất luận người ấy tưởng tượng như thế nào, cũng chẳng

có  cách  nào  tưởng  tượng  trạng  huống  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế

giới, mà cũng chẳng có cách nào chứng thực. Đó là do chẳng hiểu căn cứ

lý luận. Chẳng giống các cõi nước của chư Phật trong mười phương thế

giới,  chúng  ta  thường  nói  các  thế giới ấy  do  Pháp  Tướng  tạo  thành, 

chúng  là  Pháp  Tướng  độ,  còn  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới  là  Pháp

Tánh độ. Như kinh Hoa Nghiêm đã nói, Pháp Tánh là  “một và nhiều vô

 ngại, Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại” ; pháp tướng thì có chướng ngại. 

Hết thảy các vật chất trong cõi chúng ta do đâu mà có? Quá trình

biến hiện của chúng là do một niệm bất giác mà có vô minh. Từ vô minh

sanh  ra  ba  tướng  vi  tế là  Nghiệp  Tướng,  Chuyển  Tướng,  Cảnh  Giới

Tướng. Nghiệp Tướng là tướng động, kinh Lăng Nghiêm nói bản tánh

của nó là  “bất thủ tự tánh” , chẳng tuân giữ tự tánh bèn là Nghiệp Tướng

của A Lại Da Thức. Do không tuân giữ tự tánh, bèn lập tức biến thành

Kiến Tướng, biến thành Năng Kiến (cái chủ thể có thể thấy), tức là nói

đến  Kiến  Phần  trong  bốn  phần54.  Nếu  Kiến  Phần  muốn  thấy,  sẽ biến

thành Tướng Phần. Tướng do đâu mà có? Tướng do Kiến Phần biến ra. 

Nguyên lý của mười sáu phép Quán được căn cứ trên điều này, quý vị

nhất tâm nhất ý muốn thấy, tướng liền hiện ra. Do vậy, vật chất do đâu

mà có? Vật chất từ tinh thần biến hiện, tâm và vật có cùng một nguồn. 

Tinh thần và vật chất đều biến hiện từ tự tánh. Không chỉ Tướng Phần là

hư vọng, mà Kiến Phần cũng là hư vọng. Kiến Phần là tám thức, năm

54 “Bốn phần” là khái niệm do tông Duy Thức lập ra nhằm giải thích bản thể và tác

dụng của Thức, gồm Tướng Phần, Kiến Phần, Tự Chứng Phần và Chứng Tự Chứng

Phần. 

 Tập 22

 298

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

mươi mốt Tâm Sở, hai mươi bốn pháp bất tương ứng, những thứ này đều

thuộc về Kiến Phần. Tướng Phần gồm mười một sắc pháp. Hai pháp sắc

và tâm đều là vật được biến hiện bởi tự tánh. Đó là nói theo pháp tướng. 

Tây Phương Cực Lạc thế giới là pháp tánh; do đó, cảnh giới này là cảnh

giới chẳng thể nghĩ bàn. 

Nếu trong tương lai, trong khi chúng ta niệm Phật, niệm Phật đến

mức  tâm  thanh  tịnh,  duyên  chín  muồi,  Phật  lực  gia  trì,  chúng  ta  thấy

cảnh giới này; sau khi đã thấy, nhất định phải tưởng giống hệt như trong

kinh đã nói.  Quý vị thấy  nước trong  ao bảy  báu hoàn toàn giống  như

kinh đã nói, chẳng có mâu thuẫn! Đó là cảnh giới tốt đẹp, đó là chánh

quán. Nếu ta thấy khác với kinh nói, [hãy nghĩ xem kinh dạy] nước trong

ao bảy báu do đâu mà có? Giống như trong cõi này, giống như nước suối

phun ra, Như Ý Châu là nguồn nước. Sau khi từ nguồn nước ấy phun ra, 

nước sẽ tách thành mười bốn nhánh. Nếu quý vị thấy là mười ba nhánh

tức là không đúng, chẳng phù hợp. Nếu thấy mười lăm nhánh hoặc mười

sáu nhánh,  cũng trật  luôn!  Quyết  định  là  mười  bốn  nhánh, quyết  định

chẳng  sai!  Đấy  mới  là  thật  sự thấy  Tịnh  Độ,  đó  là  chánh  quán.  Nếu

chẳng phải là như vậy, sẽ là tà quán, sai mất rồi. Nước chẳng thể nghĩ

bàn, chúng ta lại xem kinh văn trong trang một trăm sáu mươi bảy. 

 Kỳ ma-ni thủy, lưu chú hoa gian, tầm thụ thượng hạ. 

其摩尼水。流注華間。尋樹上下。

 (Nước  ma-ni ấy  chảy  rót  vào  trong  hoa,  lên  xuống  theo  thân

 cây55). 

Cảnh giới này chẳng thể nghĩ bàn. Ở nơi đây, chúng ta chỉ thấy

nước chảy xuống, chẳng thấy nước chảy ngược lên. Nước bên cõi kia có

thể lên cao, xuống thấp, không chỉ chảy xuống, mà còn chảy ngược lên

trên, hết sức đẹp mắt. 

55 Sớ Sao giảng:  “Nói là nước Ma Ni là như Xá Lợi Phất, Phú Lâu Na được gọi tên

 theo cha mẹ, [tương tự như vậy, nước do Ma Ni Bảo Châu sanh ra nên gọi là Ma Ni

 Thủy]. Câu kế tiếp nói rõ sự tùy tâm. Nước báu trong cõi ấy, mềm mại, nhẹ nhàng, 

 uyển chuyển, nên có thể chảy lên trên, hay chảy xuống dưới. Người ta muốn nước

 báu chảy luồn trong hoa, nước liền thuận theo ý người. Chữ Hoa không phải là nói

 về hoa sen trong nước, mà là chỉ các đóa hoa nở rộ nơi hàng cây báu. Vì vậy, nước

 chảy luồn theo thân cây. Đã chảy luồn trong các đóa hoa rồi lại theo thân cây chảy

 xuống”. 

 Tập 22

 299

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Kỳ thanh vi diệu. 

其聲微妙。

 (Âm thanh ấy vi diệu). 

Nước không chảy sẽ chẳng có âm thanh. Nước vừa chảy bèn có

âm thanh, âm thanh ấy lại thuyết pháp. 

 Diễn thuyết Khổ, Không, Vô Thường, Vô Ngã, chư Ba La Mật. 

演說苦空無常無我諸波羅蜜。

 (Diễn nói Khổ, Không, Vô Thường, Vô Ngã, các Ba La Mật). 

Phần  kinh  văn  này  nằm  trong  hàng  thứ hai  trang  một  trăm  sáu

mươi tám. Khổ, Không, Vô Thường, Vô Ngã là pháp Tiểu Thừa. Như

chúng ta là phàm phu hoặc Tiểu Thừa phát tâm, phát nguyện cầu sanh

Tây Phương Cực Lạc thế giới, chẳng đoạn phiền não, tập khí, nghe Phật, 

Bồ Tát, tình và vô tình thuyết pháp, quá nửa là nói những pháp này, giúp

cho chúng ta chuyển phiền não thành Bồ Đề, nên nghe những pháp ấy. 

Nếu là chúng sanh căn tánh viên đốn, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế

giới, họ sẽ nghe pháp là các Ba La Mật. Do đó, câu này nói chung về

Phật pháp Đại Thừa lẫn Tiểu Thừa, chắc chắn là ứng cơ thuyết pháp. Ta

muốn nghe pháp gì, tức là ta cần thiết, mong được nghe pháp ấy, sau khi

đã nghe bèn đạt được pháp ích (lợi ích nơi pháp), chẳng thể nghĩ bàn! 

 Phục  hữu  tán  thán  chư  Phật  tướng  hảo  giả.  Như Ý  Châu

 Vương dũng xuất kim sắc vi diệu quang minh, kỳ quang hóa vi bách

 bảo  sắc điểu,  hòa  minh  ai  nhã,  thường  tán  niệm  Phật,  niệm  Pháp, 

 niệm Tăng. 

復有讚歎諸佛相好者 。如意珠王。涌出金色微妙光明

。其光化為百寶色鳥。和鳴哀雅。常讚念佛念法念僧。

 (Lại có âm thanh tán thán tướng hảo của chư Phật. Như Ý Châu

 Vương tỏa ra quang minh sắc vàng vi diệu. Quang minh ấy hóa thành

 các loài  chim  có  màu  như trăm thứ báu,  hòa tiếng hót  thánh  thót,  du

 dương, thường ca ngợi niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng). 

Cảnh giới này hoàn toàn giống như Tiểu Bổn A Di Đà Kinh và

kinh  Vô  Lượng  Thọ đã  nói.  Lời  chú  giải  khá  hay,  tuy  văn  tự không

nhiều, nhưng chú giải khá tỉ mỉ, chư vị đồng tu có thể dùng làm [tài liệu]

 Tập 22

 300

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tham  khảo.  Cuối  cùng  là  lời  tổng  kết  trong  trang  một  trăm  sáu  mươi

chín. 

 Thị vi bát công đức thủy tưởng, danh đệ ngũ quán. 

是為八功德水想。名第五觀。

 (Đó  là  phép  tưởng nước  tám  công  đức,  gọi  là  phép  Quán  thứ

 năm). 

Dưới đây là phép Quán thứ sáu, Tổng Quán, [hãy xem từ] dòng

thứ ba đếm từ dưới lên trong trang một trăm bảy mươi. 

 Chúng bảo quốc độ, nhất nhất giới thượng, hữu ngũ bách ức

 bảo lâu. 

眾寶國土。一一界上。有五百億寶樓。

 (Trong cõi nước bằng các thứ báu, nơi mỗi khu vực có năm trăm

 ức lầu báu). 

Đây là nói tới lầu gác. 

 Kỳ lâu  các  trung,  hữu  vô  lượng  chư  thiên  tác  thiên  kỹ nhạc. 

 Hựu hữu nhạc khí huyền xử hư không như thiên bảo tràng, bất cổ tự

 minh. Thử chúng âm trung, giai thuyết niệm Phật, niệm Pháp, niệm

 tỳ-kheo Tăng. 

其樓閣中 。有無量諸天作天伎樂。又有樂器懸處虛空

。如天寶幢 。不鼓自鳴 。此眾音中。皆說念佛念法念比丘

僧。

 (Trong các lầu gác ấy, có vô lượng chư thiên trỗi kỹ nhạc cõi trời. 

 Lại có nhạc khí treo lơ lửng trên hư không như tràng báu cõi trời, không

 đánh mà tự kêu. Trong các âm thanh ấy, đều nói niệm Phật, niệm Pháp, 

 niệm tỳ-kheo Tăng). 

Đấy là lầu báu, trong lầu gác có âm nhạc diễn tấu. Bên ngoài lầu

gác có thiên nhạc, những thứ âm nhạc ấy đều đang thuyết pháp. Giảng

kinh, thuyết pháp nghe hồi lâu sẽ khô khan, vô vị, nên lại kèm theo ca

múa, [vì thế], trong khi giải trí [người trong cõi Cực Lạc] được huân tu

Phật pháp. Do đó, nếu nói theo cách hiện thời, giáo học tại Tây Phương

 Tập 22

 301


 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Cực Lạc thế giới là nghệ thuật. Có thể nói là thế giới Tây Phương đã vận

dụng nghệ thuật đạt đến tột đỉnh. Vì thế, kẻ thích ca hát, thích nhảy múa, 

thích xem tuồng, hãy đến Tây Phương Cực Lạc thế giới. Thế giới Tây

Phương kèm theo ca  múa, hoàn toàn khác Tiểu Thừa, Tiểu Thừa cấm

ngặt xem, nghe. Thế giới Tây Phương khắp nơi đều là như vậy, lúc nào

cũng đều có thể thấy, lúc nào cũng đều có thể nghe. Nội dung thuần túy

là Phật pháp. 

Trong Đại Tạng Kinh có kịch bản, ca phổ56 đã thất truyền, nhưng

ca từ vẫn còn. Tôi thấy trong tập thứ hai của Trung Hoa Đại Tạng Kinh

có không ít bản ca từ, đều để hát, tức là lời bài hát, nội dung hết sức

phong phú, còn kịch là kịch bản của Bình Kịch57, tức Quy Nguyên Kính. 

Có lần tôi xuống phương Nam, thấy Đài Trung Liên Xã in thành bản lưu

hành riêng, lúc đó, tôi thấy vậy rất hoan hỷ, xin họ mười mấy bản mang

về. Hai mươi mấy năm trước, tôi đã từng xem Quy Nguyên Kính, nội

dung trong ấy là chuyện về Tịnh Độ Tông Huệ Viễn đại sư, đó là đoạn

thứ nhất. Đoạn thứ hai là chuyện về Vĩnh Minh Diên Thọ đại sư; đoạn

cuối  cùng  là  chuyện  của  Liên  Trì đại  sư.  Sự xuất  gia,  tu  hành,  hoằng

pháp của các Ngài đều được đưa lên sân khấu biểu diễn. Lời ca cũng viết

rất hay,  do người thuở trước biên soạn, họ đã đưa  Phật pháp  lên  biểu

diễn trên sân khấu. Khi ấy, tôi đọc tác phẩm đó xong, đã có ý nghĩ: Nếu

56 Ca phổ (歌譜) phần ghi nhạc đệm theo lời ca (ca từ). 

57 Bình Kịch (平劇) là cách người Đài Loan gọi Kinh Kịch (còn gọi là Quốc Kịch; 

do Bắc Kinh được gọi là Bắc Bình vào đầu thời Dân Quốc, nên người Đài Loan quen

gọi Kinh Kịch là Bình Kịch). Kinh Kịch là một loại nghệ thuật diễn xướng tuồng

tích, có trung tâm là Bắc Kinh. Người được coi là tổ sư của Kinh Kịch chính là vua

Đường  Minh  Hoàng.  Kinh  Kịch  hiện  thời  đã  dung  hợp  những  đặc  điểm  của  Huy

Kịch (tuồng An Huy) và Hán Kịch (các loại tuồng ở Hồ Bắc và lối hát tuồng của

người Khách Gia), thâu nhập thêm các lối hát nổi tiếng như Tần Xoang, Côn Khúc, 

Qua Dương Xoang v.v… của truyền thống hát xướng miền Nam Trung Hoa. Kinh

Kịch cực thịnh dưới đời Thanh. Nói chung, Kinh Kịch giống hát bội của ta, diễn viên

thường vẽ mặt, y trang lộng lẫy, đeo cờ quạt, đuôi chim trĩ, động tác diễn xuất bao

gồm nhiều kiểu vũ đạo, mang tính ước lệ cao. Giọng hát phức tạp, nhiều khi các vai

đào, nhất là các vai hoa đán (đào thương, đào mùi) thường hát rất cao giọng đến nỗi

nếu không quen nghe, sẽ chẳng biết họ đang hát chữ gì. Có người đã nói đùa là nghe

các hoa đán hát Kinh Kịch giống như nghe tiếng mèo kêu khi bị bóp cổ. Nhạc khí

dùng trong Kinh Kịch bắt buộc phải có các loại hồ cầm như Kinh Hồ, Kinh Nhị Hồ, 

Nguyệt Cầm (đàn nguyệt, đàn kìm), tiêu, sênh, tỏa nạp (kèn Tàu), và nhất là không

thể thiếu các loại trống lớn, trống nhỏ, thanh la, não bạt, mõ trâu, phách… Nói chung

là Kinh Kịch dùng quá nhiều thanh la các loại lớn nhỏ nên tiếng nhạc của Kinh Kịch

rất ồn ào và gây cảm giác rất khó chịu nếu nghe lần đầu. 

 Tập 22

 302

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

các đồng tu đang học kịch nghệ, thật sự chịu phát tâm, biên soạn Đại

Tạng  Kinh  thành  kịch  bản  truyền  hình,  chiếu  trên  đài  truyền  hình,  sẽ

khiến cho ai nấy đều học Phật tại nhà mà vẫn chẳng biết, phương pháp

này hay lắm. 

Tây Phương Cực Lạc thế giới đã vận dụng hết thảy Phật pháp vào

phương thức ca kịch để giáo hóa chúng sanh. Vì lẽ đó, học Phật trong

 Tập 22

 303

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Tây Phương Cực Lạc thế giới là sống động, chẳng khô khan như vậy. 

Suốt  ngày  từ sáng  đến  tối  niệm  Phật  khá  vất  vả,  học  Phật  trong  Tây

Phương Cực Lạc thế giới là học tập có thể kèm theo ca vũ. Chúng ta đọc

cho hết đoạn cuối, đoạn này là kết thúc. 

 Thử tưởng thành dĩ, danh vi thô kiến Cực Lạc thế giới, bảo thụ, 

 bảo địa, bảo trì. Thị vi tổng quán tưởng, danh đệ lục quán. 

此想成已 。名為麤見極樂世界。寶樹。寶地。寶池。

是為總觀想。名第六觀。

 (Tưởng này đã thành thì gọi là thấy thế giới Cực Lạc về phần thô, 

 [tức là thấy] cây báu, đất báu, ao báu. Đây chính là phép tổng quán, gọi

 là phép Quán thứ sáu). 

Kế đó, còn có một đoạn là phần Lợi Ích, xem hàng thứ hai trong

trang một trăm bảy mươi hai. 

 Nhược kiến thử giả, trừ vô lượng ức kiếp cực trọng ác nghiệp, 

 mạng  chung  chi  hậu,  tất  sanh  bỉ quốc.  Tác  thị quán  giả,  danh  vi

 chánh quán. Nhược tha quán giả, danh vi tà quán. 

若見此者 。除無量億劫極重惡業。命終之後。必生彼

國。作是觀者。名為正觀。若他觀者。名為邪觀。

 (Nếu  thấy  những  điều  này,  sẽ trừ ác  nghiệp  cực  nặng  trong  vô

 lượng ức kiếp. Sau khi mạng chung, ắt sanh về cõi ấy. Quán như vậy thì

 gọi là chánh quán. Nếu quán khác đi thì là tà quán). 

Được rồi! Chúng tôi giảng tới chỗ này. 

 Tập 23

Xin xem trang một trăm bảy mươi hai, hàng cuối cùng. Phép Quán

thứ bảy là quán chánh báo, đây là Hoa Tòa Quán. 

 Phật  cáo  A  Nan  cập  Vi  Đề  Hy: - Đế  thính,  đế thính,  thiện  tư

 niệm chi! Ngô đương vị nhữ phân biệt, giải thuyết trừ khổ não pháp, 

 nhữ đẳng ức trì, quảng vị đại chúng phân biệt giải thuyết. 

佛告阿難及韋提希 。諦聽諦聽。善思念之。吾當為汝

分別解說除苦惱法。汝等憶持。廣為大眾分別解說。

 Tập 23

 304

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 (Phật bảo A Nan và Vi Đề Hy: - Lắng nghe, lắng nghe! Hãy khéo

 suy nghĩ! Ta nay sẽ vì các ngươi phân biệt, giải thích pháp trừ khổ não. 

 Các  ngươi  hãy  ghi  nhớ,  vâng  giữ,  rộng  vì đại  chúng  phân  biệt,  giải

 thích). 

Trong đoạn kinh văn này,  “đế thính”  là Văn Huệ,  “thiện tư”  là

Tư Huệ,  “niệm chi”  là Tu Huệ, Tam Huệ Văn, Tư, Tu. Kinh đã nói minh

bạch  “trừ khổ não pháp”.  Mọi người đều cảm thấy rất khổ não. Làm thế

nào để diệt trừ pháp khổ não? Trong chương này, đức Phật sẽ dạy chúng

ta pháp trừ khổ não. Nếu chúng ta học hiểu, sẽ cũng có thể diệt trừ khổ

não giống như bà Vi Đề Hy. Hãy xem kinh văn:

 Thuyết thị ngữ thời, Vô Lượng Thọ Phật trụ lập không trung. 

 Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, thị nhị đại sĩ thị lập tả hữu, quang minh

 xí thịnh, bất khả cụ kiến, bách thiên Diêm Phù Đàn kim sắc, bất đắc vi

 tỷ. 

說是語時 。無量壽佛住立空中。觀世音。大勢至。是

二大士侍立左右 。光明熾盛 。不可具見。百千閻浮檀金色

。不得為比。

 (Lúc nói lời ấy, Vô Lượng Thọ Phật đứng trên không trung. Hai vị

 đại sĩ Quán Thế Âm và Đại Thế Chí đứng hầu hai bên, quang minh chói

 lọi, chẳng thể thấy trọn. Màu sắc của trăm ngàn vàng Diêm Phù Đàn

 chẳng thể sánh bằng). 

Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  đức  Thế Tôn  đã  dạy  A  Nan  và  đại

chúng: Nếu muốn thấy A Di Đà Phật, hãy nên nhất tâm đảnh lễ, khen

ngợi,  A  Di  Đà  Phật  liền  hiện  tiền. Ở đây,  trong  phần  trước,  đức  Phật

dùng thần lực thị hiện các cõi Phật cho phu nhân Vi Đề Hy thấy. Kinh

giảng đến chỗ này, A Di Đà Phật, Quán Âm, Thế Chí, tức Tây Phương

Tam  Thánh  hiện  thân ở nơi  đây,  đều  nhằm  chứng  minh  cho  chúng  ta

thấy  tánh  chất  chân thật của bộ kinh  này.  Trong kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

những người thấy khi ấy, không kể hàng Bồ Tát, chỉ tính riêng đại chúng

dự hội, chư thiên cũng không tính, khi chỉ tính riêng nhân gian, bèn có

hai  vạn  người  tham  dự pháp  hội ấy.  Tỳ-kheo  xuất  gia  là  một  vạn  hai

ngàn người, tức là cư sĩ, quốc vương, đại thần… [nói đúng ra là] hơn hai

vạn người. Ở đây là hoàng cung, nhằm lúc phu nhân Vi Đề Hy bị giam

cầm,  trong  cung  chỉ có  năm  trăm  cung  nữ hầu  hạ hoàng  hậu.  Những

 Tập 23

 305

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

người  thấy  Tây  Phương  Tam  Thánh ở đây  là  A  Nan,  Mục  Liên,  phu

nhân Vi Đề Hy và năm trăm cung nữ. Do đó, cũng chẳng phải là một

người thấy, mà là đại chúng thấy, chúng ta phải nên tin tưởng. Chớ nên

nghĩ: Kinh viết như vậy, nhưng ta chẳng thấy, những gì bản thân chúng

ta chẳng thấy nhiều lắm! Người đông ngần ấy trông thấy, chúng ta hãy

nên tin sâu, chẳng ngờ. Tây Phương thế giới Di Đà Tam Thánh quyết

định chẳng phải là giả. Chúng ta xem kinh văn:

 Thời Vi Đề Hy kiến Vô Lượng Thọ Phật dĩ, tiếp túc tác lễ, bạch

 Phật ngôn: - Thế Tôn! Ngã kim nhân Phật lực cố, đắc kiến Vô Lượng

 Thọ Phật cập nhị Bồ Tát, vị lai chúng sanh đương vân hà quán Vô

 Lượng Thọ Phật cập nhị Bồ Tát. 

時韋提希見無量壽佛已 。接足作禮。白佛言。世尊。

我今因佛力故 。得見無量壽佛及二菩薩 。未來眾生。當云

何觀無量壽佛及二菩薩。

 (Khi ấy, Vi Đề Hy thấy Vô Lượng Thọ Phật rồi bèn làm lễ áp sát

 chân Phật, bạch đức Phật rằng: “Bạch đức Thế Tôn! Con nay do Phật

 lực  nên  được  thấy  Vô  Lượng  Thọ Phật  và  hai  vị Bồ Tát.  Chúng  sanh

 trong đời mai sau hãy nên quán Vô Lượng Thọ Phật và hai vị Bồ Tát

 như thế nào?”)

Vi  Đề Hy  phu  nhân  thấy  Tây  Phương  Tam  Thánh  liền  lập  tức

đảnh lễ,  “tiếp túc tác lễ”  là cách đảnh lễ cung kính nhất. Trong chú giải

đã nói rõ, chẳng phải là bà ta lễ bái Tây Phương Tam Thánh, mà là lễ bái

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  nên  trong  những  câu  tiếp  đó,  bà  ta  thưa  hỏi

Thích Ca Mâu Ni Phật. Bà ta thấy Tây Phương Tam Thánh, chúng sanh

trong đời tương lai phải như thế nào thì mới có cơ duyên được Phật lực

gia trì thấy Tây Phương Tam Thánh giống như tôi? Có thể thấy phu nhân

tâm lượng khác hẳn [vua Tần Bà Sa La], chính mình vừa mới đạt được

lợi ích, đã ngay lập tức nghĩ đến hết thảy chúng sanh. Không chỉ nghĩ

đến chúng sanh thuở ấy, mà còn nghĩ đến chúng sanh trong đời tương lai

sau này, điều này đáng để chúng ta học tập, đáng cho chúng ta làm theo. 

Đó là tâm Đại Thừa, là Bồ Đề tâm. Chúng ta xem kinh văn:

 Phật cáo Vi Đề Hy: - Dục quán bỉ Phật giả, đương khởi tưởng

 niệm, ư thất bảo địa thượng, tác liên hoa tưởng. 

佛告韋提希 。欲觀彼佛者。當起想念，於七寶地上作

 Tập 23

 306

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

蓮華想。

 (Đức Phật bảo bà Vi Đề Hy: “Muốn quán đức Phật ấy, hãy nên

 dấy lên tưởng niệm, trên đất bảy báu, tưởng có hoa sen). 

Đây là dạy chúng ta phương pháp quán tưởng Phật, Bồ Tát. Hãy

xem kinh văn:

 Linh kỳ liên hoa nhất nhất diệp thượng, tác bách bảo sắc. Hữu

 bát vạn tứ thiên mạch, do như thiên họa. Mạch hữu bát vạn tứ thiên

 quang, liễu liễu phân minh, giai linh đắc kiến. Hoa diệp tiểu giả, tung

 quảng nhị bách ngũ thập do-tuần, như thị liên hoa, cụ hữu bát vạn tứ

 thiên diệp. 

令其蓮華一一葉上作百寶色 。有八萬四千脉。猶如天

畫。脉有八萬四千光 。了了分明 。皆令得見。華葉小者。

縱廣二百五十由旬。如是蓮華。具有八萬四千葉。

 (Sao cho hoa sen ấy mỗi cánh có màu của trăm thứ báu. Hoa có

 tám vạn bốn ngàn mạch, giống như nét vẽ cõi trời. Mỗi mạch có tám vạn

 bốn ngàn ánh sáng, đều quán sao cho thấy rành rẽ, rõ ràng. Cánh hoa

 nhỏ có kích thước là hai trăm năm mươi do-tuần. Hoa sen như thế có

 tám vạn bốn ngàn cánh). 

Phần trước là nói đến quán Phật, nay là trước hết quán từ hoa sen. 

Trước hết, quán tòa sen báu của đức Phật, quán bắt đầu từ chỗ này. Lại

xem kinh văn trong trang một trăm bảy mươi sáu. 

 Nhất nhất diệp gian. 

一一葉間。

 (Trong mỗi cánh hoa). 

Đây là khoảng giữa cánh hoa sen và lá sen. 

 Hữu bách ức ma-ni châu vương dĩ vi ánh sức, nhất nhất ma-ni

 châu, phóng  thiên  quang  minh.  Kỳ quang  như  cái,  thất  bảo  hợp

 thành, biến phú địa thượng. 

有百億摩尼珠王以為映飾 。一一摩尼珠。放千光明。

其光如蓋。七寶合成。遍覆地上。

 Tập 23

 307

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 (Có trăm ức ma-ni châu vương trang hoàng chói lọi, mỗi một viên

 ma-ni châu tỏa ra ngàn tia quang minh. Quang minh ấy như cái lọng do

 bảy báu hợp thành, che khắp mặt đất). 

Đây là nói sự trang nghiêm trên bản thể của hoa. Ở khoảng giữa

hoa và lá giao nhau, còn có nhiều thứ trân bảo trang hoàng. Đã thế, thứ

nào cũng đều phóng quang, mỗi viên ma-ni châu đều tỏa ánh sáng. Nói

thật ra, hoa cũng tỏa ánh sáng, mà lá cũng tỏa ánh sáng. 

 Thích Ca Tỳ Lăng Già bảo dĩ vi kỳ đài. 

釋迦毗楞伽寶以為其臺。

 (Dùng báu Thích Ca Tỳ Lăng Già làm đài hoa). 

Trong  phần  trước,  chúng  ta  đã  thấy  chất  báu  này,  nó  là  Như Ý

bảo. 

 Thử liên hoa đài, bát vạn kim cang Chân Thúc Ca bảo, phạm

 ma-ni bảo, diệu trân châu võng, dĩ vi hiệu sức. 

此蓮華臺 。八萬金剛甄叔迦寶。梵摩尼寶。妙珍珠網

。以為校飾。

 (Đài sen ấy được trang hoàng bằng tám vạn kim cang Chân Thúc

 Ca bảo, Phạm ma-ni bảo và lưới trân châu mầu nhiệm). 

 “Hiệu sức” (校飾) là trang hoàng trên đài sen. Trong phần sau có

chú giải về Chân Thúc Ca (Kimśuka)58, đó là một chất báu có màu đỏ. 

Lại xem kinh văn. 

 Ư kỳ đài thượng, tự nhiên nhi hữu tứ trụ bảo tràng, nhất nhất

 bảo tràng, như bách thiên vạn ức Tu Di sơn, tràng thượng bảo mạn, 

 như Dạ Ma thiên cung. Phục hữu ngũ bách ức vi diệu bảo châu, dĩ vi

 ánh sức. Nhất nhất bảo châu, hữu bát vạn tứ thiên quang. Nhất nhất

 quang, tác bát vạn tứ thiên dị chủng kim sắc. 

於其臺上 。自然而有四柱寶幢。一一寶幢。如百千萬

億須彌山 。幢上寶幔 。如夜摩天宮。復有五百億微妙寶珠

58 Sách Sớ Sao viết:  “Chân Thúc Ca, cõi này dịch là Xích Sắc, vốn là một thứ cây ở

 Thiên Trúc, hoa có màu đỏ, hình như bàn tay. Chất báu này tương tự, nên gọi tên

 như vậy”. 

 Tập 23

 308

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

。以為映飾 。一一寶珠 。有八萬四千光。一一光。作八萬

四千異種金色。

 (Trên đài ấy, tự nhiên có bốn trụ tràng báu. Mỗi một tràng báu

 như trăm ngàn vạn ức núi Tu Di. Trên tràng giăng màn báu như cung

 trời Dạ Ma. Lại có năm trăm ức bảo châu vi diệu trang hoàng chói ngời. 

 Mỗi một bảo châu có tám vạn bốn ngàn ánh sáng; mỗi một tia sáng có

 tám vạn bốn ngàn màu vàng khác loại). 

Nhìn từ đoạn kinh văn này, trước hết nói rõ màu sắc và số lượng

hoa sen, sau đó mới nói tới quang minh của các bảo châu trong hoa. Rồi

lại quán đài hoa, lưới báu, lại nhìn thấy những thứ trang sức trên đài hoa. 

Những thứ trang sức trên đài sen gồm có tràng báu, bảo châu, đều tỏa

quang minh. Đoạn kế tiếp trong trang một trăm bảy mươi tám nhằm nói

về tác dụng của nó. 

 Nhất nhất kim sắc, biến kỳ bảo độ, xứ xứ biến hóa, các tác dị

 tướng,  hoặc  vi  kim cang  đài,  hoặc  tác  trân  châu  võng,  hoặc  tác tạp

 hoa vân, ư thập phương diện tùy ý biến hiện, thi tác Phật sự. Thị vi

 hoa tòa tưởng, danh đệ thất quán. 

一一金色。遍其寶土 。處處變化。各作異相。或為金

剛臺。或作珍珠網 。或作雜華雲 。於十方面隨意變現。施

作佛事。是為華座想。名第七觀。

 (Mỗi một sắc vàng trọn khắp cõi ấy, biến hóa khắp nơi, ở mỗi nơi

 đều  hiện  tướng  lạ:  Hoặc  là  đài  kim  cang,  hoặc  biến  thành  lưới  trân

 châu, hoặc thành mây các loại hoa, tùy ý biến hiện trong mười phương, 

 thực hiện Phật sự. Đó là quán tưởng hoa tòa, là phép Quán thứ bảy). 

Ở đây, có một câu phải đặc biệt chú ý. Trong phần trước, tôi đã

nói  các  thứ trang  nghiêm,  nhưng  vẫn  chưa  nói  đến  tượng  Phật,  chỉ là

nhìn vào hoa sen, tòa sen, đài sen của đức Phật mà thôi. Câu  “thi tác

 Phật sự”  rất trọng yếu.  “Phật sự”  là giáo hóa chúng sanh, giúp chúng

sanh phá mê, khai ngộ, lìa khổ, được vui, đó là Phật sự. Tòa sen của Phật

trang nghiêm như vậy. Hoa sen cũng có thể khiến cho chúng sanh thấy

sắc,  nghe  tiếng,  trông  thấy  quang  minh ấy  đều  có  thể diệt  tội,  tăng

phước, đều có thể phá mê, khai ngộ. Đó mới là hiển thị y báo và chánh

báo trang nghiêm chẳng thể nghĩ bàn trong thế giới Tây Phương. Đoạn

kinh văn kế tiếp cho chúng ta biết những thứ trang nghiêm ấy do đâu mà

 Tập 23

 309

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

có, xin hãy xem kinh văn. 

 Phật cáo A Nan: - Như thị diệu hoa, bổn thị Pháp Tạng tỳ-kheo

 nguyện lực sở thành. 

佛告阿難。如此妙華。本是法藏比丘願力所成。

 (Phật bảo A Nan: - Hoa mầu nhiệm như thế vốn do nguyện lực

 của tỳ-kheo Pháp Tạng tạo thành). 

Do đó, quy kết về cuối cùng, vẫn là do bốn mươi tám nguyện của

A Di Đà Phật thành tựu. Từ kinh Vô Lượng Thọ, chúng ta thấy đức Phật

đã  phát  nguyện,  năm  kiếp  tu  hành,  thành  tựu  trang  nghiêm  thế giới. 

Trong kinh này, những gì chúng ta được đọc và trông thấy đều do bốn

mươi tám nguyện thành tựu. Hãy xem trang một trăm bảy mươi chín. 

 Nhược dục niệm bỉ Phật giả, đương tiên tác thử hoa tòa tưởng. 

若欲念彼佛者。當先作此華座想。

 (Nếu  muốn niệm đức  Phật ấy,  trước hết hãy  nên tưởng hoa tòa

 này). 

 “Niệm” ở đây  là  quán  tưởng  niệm  Phật,  trước  khi  chưa  quán

tượng Phật, hãy quán hoa tòa trước. 

 Tác thử tưởng thời, bất đắc tạp quán, giai ưng nhất nhất quán

 chi, nhất nhất diệp, nhất nhất châu, nhất nhất quang, nhất nhất đài, 

 nhất nhất tràng, giai linh phân minh, như ư kính trung, tự kiến diện

 tượng. Thử tưởng thành giả, diệt trừ ngũ vạn ức kiếp sanh tử chi tội, 

 tất định đương sanh Cực Lạc thế giới. Tác thị quán giả, danh vi chánh

 quán. Nhược tha quán giả, danh vi tà quán. 

作此想時 。不得雜觀。皆應一一觀之。一一葉。一一

珠。一一光 。一一臺。一一幢 。皆令分明。如於鏡中。自

見面像 。此想成者 。滅除五萬億劫生死之罪。必定當生極

樂世界。作是觀者。名為正觀。若他觀者。名為邪觀。

 (Khi quán tưởng phép này, chớ nên tạp quán, hãy đều nên quán

 từng điều một. Mỗi một cánh hoa, mỗi một viên châu, mỗi một ánh sáng, 

 mỗi một đài, mỗi một tràng đều quán phân minh, như từ trong gương, tự

 thấy vẻ mặt. Phép quán tưởng này đã thành, sẽ diệt trừ tội trong năm

 vạn ức kiếp sanh tử, nhất định trong tương lai sẽ sanh về thế giới Cực

 Tập 23

 310

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Lạc. Quán như vậy thì là chánh quán. Nếu quán khác đi sẽ là tà quán). 

Trong phần chú giải cho đoạn này có mấy câu, chúng ta đọc xong

liền hiểu rõ, lại còn biết tầm quan trọng của sự chuyên nhất trong tu học. 

 “Thủ cú niệm, tác quán khán” (Hãy nên hiểu chữ Niệm trong câu đầu

tiên là Quán), đó là Quán Tưởng Niệm Phật.  “Quán tưởng tu chuyên, 

 nhất, bất khả giáp tạp, thiểu nhất bất thận, quán tức bất thành” (Quán

tưởng thì cần phải chuyên, chẳng được xen tạp. Hễ chẳng cẩn thận một

chút, sẽ chẳng quán thành công). Cảnh giới được giảng trong kinh quả

thật quá vi tế. Suy gẫm lời cổ nhân, chúng ta [sẽ nhận thấy] tâm chúng

sanh  trong  cõi  Diêm  Phù Đề quá  thô  thiển,  cảnh  giới  quá  vi  tế,  quán

tưởng rất khó thành tựu! Càng về sau, sự quán tưởng càng tinh tế, đối

với đài hoa mà chúng ta đã chẳng có cách nào quán tưởng, phần sau lại

nói tới thánh tượng, càng chẳng dễ dàng, càng khó khăn! Ở đây, chúng

ta biết một nguyên tắc là “phải chuyên”, quyết định chẳng thể xen tạp. 

Nói thật ra, chúng ta tu học hiện thời phạm lỗi lầm lớn nhất là xen tạp; vì

thế, tu học đã lâu mà chẳng thể thành tựu. Đọc kinh, đọc lời khai thị của

cổ đức, tuy [các Ngài] luôn luôn nhắc nhở, chỉ dạy chúng ta như vậy, 

nhưng chúng ta rất hàm hồ, lơ mơ đọc lướt qua, chẳng biết mối quan hệ

có tánh chất trọng yếu giữa câu nói ấy và sự thành bại trong sự tu học

suốt một đời chúng ta. 

Niệm  Phật  là  một  trong  mười  sáu  phép  Quán. Ở đây  nói  đến

“chẳng thể xen tạp”, niệm Phật cũng vậy, cũng chẳng thể xen tạp. Do

vậy, tôi dạy các đồng tu phương pháp, quý vị phải thật sự chịu làm. Nói

thật thà thì công phu cũng chưa tới ba năm hoặc năm năm đều có thể làm

được, tu mà không đến mức ấy tức là chính quý vị sai lầm. Do đó, một

câu Phật hiệu quyết định chẳng thể gián đoạn, chẳng thể xen tạp, trong

ba năm hay năm năm chắc chắn sẽ thành tựu. Không xen tạp là công phu

chân chánh, khởi một niệm là xen tạp. Hễ xen tạp, tất nhiên là gián đoạn, 

gián đoạn bèn xen tạp; chẳng phải là xen tạp vọng tưởng, thì là xen tạp

vô minh. Tâm ấy chẳng thể chuyên nhất, ở đây nói là  “thiểu nhất bất

 thận, quán tức bất thành” (hễ chẳng cẩn thận đôi chút, phép Quán ấy sẽ

chẳng thể thành). Hơi thiếu cẩn thận, công phu bị mất đi. Do đó, trước

hết khuyên chư vị niệm kinh, niệm kinh nhuần nhuyễn, niệm đến mức có

thể đọc thuộc lòng. Đọc thuộc lòng rất thuần thục, sau đấy mới bắt đầu

tu hành. Tu hành thì phải là niệm bộ kinh này từ đầu đến đuôi, chẳng thể

có một vọng tưởng. Kinh này không dài, chúng ta chọn kinh Vô Lượng

Thọ cũng chẳng dài! Khi niệm đến mức có thể đọc thuộc lòng, niệm bộ

 Tập 23

 311

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

kinh này từ đầu đến cuối một lượt cũng chẳng lâu hơn nửa giờ. Trong

nửa giờ, chẳng khởi một vọng niệm, công phu ấy cũng khá lắm. Nếu dấy

lên vọng niệm sẽ chẳng tính, lượt tụng kinh ấy chẳng tính, lại niệm từ

đầu đến cuối, xem thử mỗi ngày có thể niệm mấy bộ. 

Nếu một ngày có thể niệm năm bộ, hoặc mười bộ đều chẳng dấy

vọng niệm, xét theo Ngũ Nhẫn Bồ Tát, quý vị đã đắc môn thứ nhất là

Phục Nhẫn; trong Tịnh Độ nói đó là “công phu thành phiến”. Sau đó, 

quý vị chẳng niệm kinh, mà chuyên niệm một câu Phật hiệu A Di Đà

Phật là được rồi. Đấy là  “một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm

 tương ứng niệm niệm Phật” , công phu mới đắc lực! Công phu niệm Phật

hiệu  của  chúng  ta  chẳng  đắc  lực  là  do  vừa  niệm  Phật,  vừa  dấy  vọng

tưởng, xen tạp. Vì vậy,  “quán tức bất thành” (quán cũng chẳng thành); 

Niệm Phật cũng là Quán, cho nên cũng chẳng thể thành tựu, đạo lý ở chỗ

này. Nếu niệm thành công, liền diệt tội; chư vị biết tội là gì vậy? Tội là

vọng tưởng, chẳng có vọng tưởng, đương nhiên tội tiêu diệt. Tội đã diệt, 

tâm liền thanh tịnh, tâm thanh tịnh là phước. Tâm thanh tịnh khởi tác

dụng là huệ, phước huệ đều hiện tiền, há có lẽ nào chẳng sanh về Tây

Phương? Chúng ta lại xem đoạn kế tiếp. Đoạn kế tiếp quan trọng lắm. 

Đó là phép quán thứ tám, tức Thánh Tượng Quán. 

 Phật cáo A Nan cập Vi Đề Hy: Kiến thử sự dĩ. 

佛告阿難。及韋提希。見此事已。

 (Phật bảo A Nan và Vi Đề Hy: - Trông thấy chuyện ấy rồi). 

 “Kiến thử sự dĩ”  là nói đến đài hoa trên hoa sen. 

 Thứ đương  tưởng  Phật,  sở dĩ  giả hà?  Chư  Phật  Như  Lai  thị

 pháp giới thân, nhập nhất thiết chúng sanh tâm tưởng trung. Thị cố

 nhữ đẳng tâm tưởng Phật thời, thị tâm tức thị tam thập nhị tướng, bát

 thập tùy hình hảo, thị tâm tác Phật, thị tâm thị Phật. Chư Phật Chánh

 Biến Tri hải, tùng tâm tưởng sanh. 

次當想佛 。所以者何。諸佛如來是法界身。入一切眾

生心想中 。是故汝等心想佛時 。是心即是三十二相。八十

隨形好。是心作佛。是心是佛。諸佛正遍知海。從心想生。

 (Kế đó, hãy nên tưởng Phật. Do vì lẽ nào? Chư Phật Như Lai là

 pháp giới thân vào trong tâm tưởng của hết thảy chúng sanh. Vì thế, khi

 tâm  các  ngươi  tưởng  Phật,  tâm  này  chính  là  ba  mươi  hai  tướng,  tám

 Tập 23

 312

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 mươi  tùy  hình  hảo.  Tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật.  Biển  Chánh

 Biến Tri của chư Phật sanh từ tâm tưởng). 

Trong kinh Quán Vô Lượng Thọ, tốt nhất là phải niệm thuộc lòng

đoạn kinh văn này, đoạn Tam Phước trong phần trước cũng phải niệm

thuộc, đoạn này phải niệm thuộc. Nói thật ra, Tam Phước chính là Thích

Ca  Mâu  Ni  Phật  dạy  chúng  ta:  Con đường để phàm  phu  tu học thành

Phật phải đi như thế nào! Quý vị chẳng nhớ, thì làm sao được? Đoạn này

nói về lý luận thành Phật: Vì sao niệm Phật có thể thành Phật? Bất luận

quý  vị tu  Quán  Tưởng  Niệm  Phật,  Quán  Tượng  Niệm  Phật, Trì  Danh

Niệm Phật, hay Thật Tướng Niệm Phật, lý luận đều ở trong đoạn này, 

thuộc trong ba dòng kinh văn này. Nhất định phải niệm thuộc lòng ba

dòng kinh văn này! Quý vị thấy các vị tổ sư đại đức từ xưa chú giải kinh

hoặc giảng kinh thường trích dẫn đoạn kinh văn này, ở đây chúng ta thấy

nguyên văn. Câu  “sở dĩ giả hà?” [là câu dẫn nhập] nhằm nêu ra nguyên

lý.  “Chư Phật Như Lai là pháp giới thân” , chư Phật Như Lai có tướng

hay không? Chẳng có tướng! Có thân hay chăng? Chẳng có thân!  “Nhập

 nhất thiết chúng sanh tâm tưởng trung” (Vào trong tâm tưởng của hết

thảy chúng sanh), thân của chư Phật Như Lai là tận hư không khắp pháp

giới, được gọi là Pháp Thân của Phật.  “Pháp giới thân”  là Pháp Thân. 

Pháp Thân, tiếng Phạn là Tỳ Lô Giá Na, dịch sang nghĩa tiếng Hán là

Biến Nhất Thiết Xứ, vì nó trọn khắp hết thảy mọi nơi. Do đó mới  “nhập

 nhất thiết chúng sanh tâm tưởng trung” (vào trong tâm tưởng của hết

thảy chúng sanh), đó là nguyên lý. 

 “Thị cố, nhữ đẳng tâm tưởng Phật thời, thị tâm tức thị tam thập

 nhị tướng,  bát  thập  tùy  hình  hảo” (Vì  vậy,  khi  tâm  các  ngươi  tưởng

Phật, tâm ấy chính là ba mươi hai tướng, tám mươi tùy hình hảo). Tưởng

Phật, tâm quý vị bèn làm Phật. Tưởng Phật là như thế. Tưởng Bồ Tát sẽ

làm Bồ Tát, tưởng thiên liền sanh thiên, tưởng nhân liền vào nhân đạo. 

Tưởng ngũ dục, lục trần, tham, sân, si, mạn, liền biến thành súc sanh, 

biến  thành  ngạ quỷ,  biến  thành  địa  ngục.  Y  báo  và  chánh  báo  trang

nghiêm trong mười pháp giới đều do tâm tưởng sanh.  “Thị tâm tác Phật, 

 thị tâm thị Phật” (Tâm này làm Phật, tâm này là Phật):  “Tâm này làm

 Phật”  là nói về Tu Đức,  “tâm này là Phật”  là nói đến Tánh Đức. Trong

bản  tánh có trọn  đủ y  báo  và  chánh  báo trang  nghiêm  của  mười pháp

giới, thứ gì cũng chẳng thiếu, quý vị tưởng điều gì sẽ biến thành điều đó. 

 “Chư Phật Chánh Biến Tri hải, tùng tâm tưởng sanh” (Biển Chánh Biến

Tri của chư Phật sanh từ tâm tưởng), trong mười pháp giới nêu lên một

 Tập 23

 313

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

pháp giới, Phật pháp giới sanh từ tâm tưởng, [suy ra] Bồ Tát pháp giới

cũng sanh từ tâm tưởng. Y báo và chánh báo trang nghiêm trong lục đạo

không có gì chẳng sanh từ tâm tưởng. Chúng ta phải biết nguyên lý này, 

biết nguyên lý này thì mới biết trong Phật pháp chẳng có mê tín. Phật

pháp nói câu nào cũng là lời chân thật, xác thực là chân tướng của vũ trụ

và nhân sinh, nhưng bản thân chúng ta biết quá ít. 

Trong đoạn chú giải này, có những điều trọng yếu mà tôi phải nêu

ra cùng quý vị đôi chút. Chúng ta xem lời chú giải:  “Sao vân, dục tưởng

 Phật thân, tu tri quán Thể” (Sao rằng: Muốn tưởng thân Phật thì cần nên

biết quán Thể), Quán là phương pháp tu hành, Thể là căn cứ. Căn cứ để

quý vị [tu tập] phép quán tưởng này là gì vậy?  “Thể thị Bổn Giác, khởi

 thành năng quán” (Thể là Bổn Giác, khởi tác dụng thành Năng Quán). 

Điều này chẳng giả, Bổn Giác ở chỗ nào? Bổn Giác là chính mình, tức là

bản  tánh của chính  mình. Đức  Phật  dạy  chúng  ta  thuận  theo  tánh  sẽ

thành quả báo cực thiện; phàm phu chúng ta trái nghịch bản tánh. Nói

cách khác, do vận dụng Bổn Giác sai quấy, nên mới có lục đạo luân hồi, 

mới có phiền não, ác báo. Kế đó, [sách Diễn Nghĩa] nói rõ:  “Tu tri Bổn

 Giác thị chư Phật Pháp Thân” (Cần phải biết Bổn Giác là Pháp Thân

của chư Phật). Tôi vừa mới nói pháp giới thân là Pháp Thân, Pháp Thân

của chư Phật chính là Bổn Giác của chúng ta. Do vậy, có thể biết, ta và

chư Phật có cùng một Pháp Thân. Kinh thường diễn tả chuyện này như

sau:  “Mười phương ba đời Phật, cùng chung một Pháp Thân” , chẳng

giả! Mười phương ba đời Phật đều có chung một Pháp Thân, vậy thì lũ

phàm phu chúng ta có cùng [chung một Pháp Thân] với các Ngài hay

chăng? Cũng cùng chung. Không chỉ là hết thảy phàm phu và Phật có

cùng một Pháp Thân, mà tất cả hết thảy vạn vật cũng đều có cùng một

Pháp Thân,  “tình dữ vô tình, đồng viên Chủng Trí” . Y báo và chánh báo

trang nghiêm trong mười pháp giới đều do cùng một thứ biến hiện, trong

Phật pháp, bất đắc dĩ đặt cho thứ ấy một cái tên, chứ trên thực tế, há có

tên gọi ư? Gọi tên nó là Bản Tánh, là Chân Như, là Pháp Tánh, là Đệ

Nhất Nghĩa. Kinh Phật có khoảng mấy chục danh từ như vậy! 

Nếu chúng ta hỏi: “Nếu đã là cùng một thứ, đặt một tên là được

rồi, vì  sao đặt  lắm  tên  gọi  như  thế?’  Đặt  một  tên  bèn  sợ quý  vị chấp

trước, hễ chấp trước thì sai mất rồi. Đức Phật nói các thứ tên nhằm vào ý

nghĩa: “Chớ nên chấp trước. Chỉ cần là một chuyện thì quý vị nói thế

nào cũng đều được”. Hễ chấp trước thì sai mất rồi, đã mê rồi! Đức Phật

nói ra các thứ tên gọi nhằm vào ý nghĩa: Phá chấp trước, chớ nên chấp

trước tướng danh tự. Tiếp đó, sách [Quán Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa] viết:

 Tập 23

 314

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 “Dĩ chư Phật vô sở chứng, chứng ư chúng sanh bản tánh cố” (Dùng vô

sở chứng  của  chư  Phật  để chứng bản tánh của  chúng sanh).  Kinh  Đại

Thừa  cũng  thường  diễn  tả điều  này  là:  “Viên  mãn  Bồ Đề,  quy  vô  sở

 đắc” ,  kinh  Lăng  Nghiêm  nói  như  vậy.  Đến  cuối  cùng,  đã  thành  Phật, 

thành Phật bèn đạt được gì? Tâm Kinh nói rất hay: Thành Phật là  “vô trí

 mà cũng vô đắc”.  Trí là cái có thể chứng,  “đắc”  là cái chứng được. Đạt

đến cảnh giới ấy, trí có thể chứng (năng chứng trí) và Bồ Đề Niết Bàn là

cái có thể đạt được đều chẳng có, đó là thật sự chứng đắc. Chỉ cần có trí, 

có đắc, thì vẫn chẳng thể rời khỏi Năng và Sở, tuy đã thành Phật, nhưng

thành đức Phật gì vậy? Thành Tạng Giáo Phật, Biệt Giáo Phật, Thông

Giáo Phật. Tạng, Thông, Biệt Phật đều là có tu, có chứng, nhưng Viên

Phật (Phật của Viên Giáo) chẳng có. Vì trong ba loại Phật trước, Biệt

Giáo Phật cao nhất, Biệt Giáo Phật tương đương với địa vị Đệ Nhị Hạnh

Bồ Tát trong Viên Giáo. Trên địa vị Đệ Nhị Hạnh Bồ Tát, còn có Tam

Hạnh, Tứ Hạnh, cho đến Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng

Giác, Diệu Giác, vẫn còn cách xa lắm! Vì thế, các địa vị ấy (Tạng Giáo

Phật, Biệt Giáo Phật, Thông Giáo Phật) có tu, có chứng, thật sự chứng

đắc thành Phật. Đạt đến Viên Giáo Phật sẽ là vô tu vô chứng. 

Câu kế tiếp rất trọng yếu:  “Nhược Thỉ Giác hữu công, Bổn Giác

 nãi hiển” (Nếu Thỉ Giác có công, Bổn Giác bèn hiển lộ). Do vậy có thể

biết, nếu muốn biết chân tướng của vũ trụ và nhân sinh, chúng ta thường

nói  là  “muốn  biết  rành  mạch,  rõ  ràng  mười  phương,  ba  đời,  quá  khứ, 

hiện tại, tương lai, hoàn toàn cậy vào Thỉ Giác có công, Bổn Giác liền

hiển lộ”. Bổn Giác là tự tánh. Câu  “Bổn Giác nãi hiển”  nói theo nhà

Thiền  sẽ là  “minh  tâm  kiến  tánh”.  Tánh  là  Bổn  Giác,  “hiển”  là  kiến

tánh.  “Cố vân  Pháp  Thân  tùng  tâm  tưởng sanh” (Nên nói  Pháp  Thân

sanh từ tâm tưởng): Nay chúng ta dùng vọng tâm, sử dụng vọng tưởng, 

sử dụng vọng tưởng cũng được, quý vị chỉ tưởng một chuyện, vĩnh viễn

cứ tưởng mãi. Tới khi nào hết tưởng, trở về nguồn, bèn kiến tánh. Vì thế, 

chớ nên loạn tưởng, chớ nên nghĩ nhiều, nghĩ nhiều, sẽ chẳng được đâu, 

chẳng  trở về nguồn  được!  Càng  tưởng  càng  xa!  Phải  chuyên  tưởng, 

tưởng  một  chuyện,  [đó là]  chuyên  tưởng.  “Tư  tận  hoàn nguyên” (Hết

sạch  suy  nghĩ,  sẽ trở về nguồn)  bèn  thành  công.  Do  đó,  [biển  Chánh

Biến Tri] sanh từ tâm tưởng! 

 “Hựu Di Đà dữ chư Phật, nhất tâm, nhất trí, ứng dụng diệc nhiên. 

 Di Đà thân hiển, tức chư Phật thân. Chư Phật tướng minh, tức Di Đà

 thể. Thị cố, phiếm minh chư Phật thân, dĩ vi quán sát Di Đà quán thể” 

(Lại nữa, Phật Di Đà và chư Phật một tâm, một trí, ứng dụng cũng thế. 

 Tập 23

 315

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Thân của Phật Di Đà hiển lộ, chính là thân của chư Phật [hiển lộ]. Giảng

rõ về tướng của chư Phật, chính là [giảng rõ về] Thể của Phật Di Đà. Vì

thế, giảng chung về thân chư Phật, coi đó là cách quán sát Phật Di Đà

theo phương diện quán Thể). Trong đoạn này, đức Phật vẫn chưa dạy

chúng ta, chưa nói rõ cách quán tưởng A Di Đà Phật, tức là quán tưởng

Vô Lượng Thọ Phật, chỉ nói đến chư Phật Như Lai, hiểu là đức Phật nào

cũng đều được. Nếu quý vị có thể nương theo nguyên lý và nguyên tắc

này để tu, chẳng có ai không thành tựu. Niệm Phật, thành Phật, Lý và Sự

đều ở trong đoạn kinh văn này. Chuyên tưởng, tâm liền thanh tịnh. Vì

sao tâm chúng ta chẳng thanh tịnh? Do tâm loạn tưởng. Loạn đến mức

độ nào?  Chính  mình  chẳng  thể khống  chế!  Do  chính  mình  chẳng  thể

khống chế, nên một hồi tưởng Đông, một hồi nghĩ Tây, ngay cả đêm ngủ

cũng chẳng thật thà, mộng mị tơi bời! Mộng do đâu mà có? Mộng cũng

sanh từ tưởng. Vì thế, ban đêm nằm mộng, có thể kiểm nghiệm mức độ

tịnh uế trong tâm mình. Tâm hơi thanh tịnh một chút, sẽ chẳng gặp ác

mộng, sẽ chẳng nằm mộng rất loạn, mà sẽ có chút lớp lang. Đó cũng là

hiện tượng niệm Phật có tiến bộ. Nếu tiến bộ hơn, ban đêm nằm mộng

thường  mộng  thấy  niệm  Phật,  mộng  thấy  gặp  Phật,  mộng  thấy  nghe

kinh, do nguyên nhân nào? Các chủng tử được huân tập trong A Lại Da

khởi tác dụng, tự nhiên hiện hành, có sức mạnh to lớn, mạnh mẽ. Chủng

tử nghiệp tập nào to lớn, mạnh mẽ sẽ hiện hành. Khi chẳng khống chế

được, nó sẽ tự nhiên hiện hành. Nếu tâm thật sự thanh tịnh, mộng sẽ ít

đi. Ít mộng là một hiện tượng tốt. 

Đoạn văn này hết sức trọng yếu, nên tổ sư chú giải cũng đặc biệt

tường tận. Tôi nghĩ các đồng tu tự xem đoạn này cũng hiểu được. Xin

mở sang trang một trăm tám mươi sáu, xem dòng thứ hai. Dòng kinh văn

này dạy chúng ta phương pháp tu hành, là cương lãnh tổng quát của cách

tu, hết sức trọng yếu. Có thể nói là ba kinh nhất trí nguyên lý này, kinh

Vô Lượng Thọ và kinh A Di Đà đều chẳng ra ngoài lệ ấy. 

 Thị cố ưng đương nhất tâm hệ niệm. 

是故應當一心繫念。

 (Vì thế, hãy nên nhất tâm hệ niệm). 

Phương pháp tu học của Tịnh Tông là nhất tâm hệ niệm. 

 Đế quán bỉ Phật, Đa Đà A Già Độ, A La Ha, Tam Miệu Tam

 Phật Đà. 

 Tập 23

 316

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

諦觀彼佛。多陀阿伽度。阿羅訶。三藐三佛陀。

 (Quán  kỹ vị Phật ấy,  Như  Lai, Ứng  Cứng,  Chánh  Đẳng  Chánh

 Giác). 

Ba hiệu sau hoàn toàn là tiếng Phạn dịch âm. Đa Đà A  Già Độ

(Tathāgata) dịch sang nghĩa tiếng Hán là Như Lai. A La Ha (Arhat) dịch

sang nghĩa tiếng Hán là Ứng Cúng. Tam Miệu Tam Phật Đà (Samyak-

saṃbuddha) dịch sang nghĩa tiếng Hán là Chánh Biến Tri, hoặc dịch là

Đẳng Chánh Giác. Đây là ba hiệu trong mười hiệu của Như Lai, dịch âm

tiếng Phạn. Vì vậy, chúng ta hiểu: Hết thảy chư Phật là một Thể. Là một

Thể, nhưng thuận theo tâm niệm của hết thảy chúng sanh mà hiện ra các

hiện tượng bất đồng. Vì thế, Phật là vô lượng vô biên. Vô lượng vô biên

là đức dụng của bản tánh, là tác dụng của Tánh Đức, tức là bản tánh khởi

tác dụng. Xét theo phía chúng ta, chúng ta chưa kiến tánh, dẫu đã kiến

tánh thì chẳng viên mãn, đều thuộc loại Tu Đức. Sau khi đã kiến tánh

viên  mãn,  sẽ là  Tánh  Đức.  Phàm  các  danh  hiệu  của  Phật  được  dùng

trong kinh điển đều nhằm hiển lộ Tánh Đức, còn danh hiệu của các vị Bồ

Tát được dùng để hiển lộ Tu Đức. Tánh và Tu chẳng hai, Tánh là Bổn

Giác, Tu là Thỉ Giác. Thỉ Giác hợp với Bổn Giác, Thỉ Giác và Bổn Giác

chẳng hai, đó là đạt đến Cứu Cánh Giác. Vì lẽ này, Phật Di Đà và chư

Phật  bất  tăng,  bất  giảm.  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  “một  chính  là  nhiều, 

 nhiều chính là một, một chính là vô lượng, vô lượng chính là một”. 

Chuyện này đã là sự thật, [vậy thì] ta niệm Thích Ca Mâu Ni Phật

chẳng được hay sao? Ta niệm Thích Ca Mâu Ni Phật chính là niệm A Di

Đà Phật, cần gì phải niệm A Di Đà Phật? Nói theo Lý thì xuôi lọt, nhưng

xét theo Sự bèn chẳng đúng pháp! Cớ sao chẳng đúng pháp? Chẳng nghe

lời thầy! Thầy, Thích Ca Mâu Ni Phật là Bổn Sư của chúng ta, lão nhân

gia bảo chúng ta niệm A Di Đà Phật, ta khăng khăng chẳng nghe lời! 

Quý vị hãy nghĩ tới Tam Phước trong phần trước, [không nghe lời] chính

là  chẳng  thực  hiện  điều  khoản  “phụng  sự sư  trưởng” .  Phụng  sự sư

trưởng thì phải y giáo phụng hành. Y giáo phụng hành, chúng ta niệm A

Di  Đà  Phật  là  niệm  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  tùy  thuận,  thuận

tánh. Nếu ngược lại, ta niệm Thích Ca Mâu Ni Phật là niệm A Di Đà

Phật, đã nghịch tánh! Nói theo Lý thì chẳng sai, nhưng chẳng tùy thuận

lời thầy dạy, nên vãng sanh khó thể thành tựu! Quý vị muốn tìm nguyên

nhân thật sự ở đâu ư? Chẳng thuận theo lời thầy dạy là chẳng thuận tánh. 

Không thuận tánh tức là thuận theo phiền não, thuận theo tà kiến, thuận

theo vọng tưởng, chấp trước, làm sao có thể kiến tánh cho được? Giống

 Tập 23

 317

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

như nước, nước có thể tùy thuận. Quý vị đựng nó trong ống tròn, nó có

hình dạng tròn. Đựng trong hộp vuông, nó có hình dạng vuông. Nếu nó

nhất định chấp trước, ta là vuông, quyết định chẳng thể tròn. Đựng trong

vật  hình  tròn,  ta  vẫn  vuông,  tức  là  chẳng  thuận  tánh.  Vậy  thì  cớ sao

chẳng chịu nghe lời thầy? Vì sao chẳng thể tiếp nhận lời thầy dạy dỗ? 

Điều này rất quan trọng. 

Tông Thiên Thai gọi nhất tâm hệ niệm là Nhất Tâm Tam Quán. 

Trong chú giải có nói [đến chuyện này], nơi hàng thứ tư đếm từ dưới lên

trong trang một trăm tám  mươi sáu, xem từ hai chữ cuối cùng:  “Nhất

 tâm hệ niệm bỉ Phật, tức Nhất Tâm Tam Quán dã” (Nhất tâm hệ niệm

đức Phật ấy chính là Nhất Tâm Tam Quán). Chúng ta không hiểu pháp

Quán của tông Thiên Thai, chẳng sao hết! Chỉ cần nhất tâm, nhất tâm

đích  xác  là  rất  khó.  Nhất  tâm  là  chẳng  xen  tạp,  nhất  quyết  chẳng  tán

loạn. Người thế tục gọi “hệ niệm” là vương vấn. Trong tâm thường luôn

có [chuyện gì đó], thường xuyên nghĩ tới [điều ấy]. Đây là bảo quý vị

thời thời khắc khắc niệm câu Phật hiệu này, nhằm vun bồi nhất tâm hệ

niệm. Cổ đại đức nói: Bí quyết niệm Phật chẳng có gì khác, mà là đổi

chỗ sống thành chỗ chín, đổi chỗ chín thành chỗ sống, bèn thành công. 

Chỗ chín nhất (quen thuộc nhất) của chúng sanh là gì? Vọng tưởng, suy

nghĩ  lung  tung.  Quý  vị thấy  [chúng  ta]  suốt  ngày  từ sáng  đến  tối  suy

nghĩ rối bời. Chỗ sống sít nhất là gì? Một câu Phật hiệu! Niệm niệm luôn

quên bẵng, rất lạt lẽo, hờ hững! Làm như thế nào để Phật hiệu chín muồi

như vọng tưởng, suốt ngày từ sáng đến tối chẳng quên khuấy, biến vọng

tưởng thành xa lạ như Phật hiệu, thường quên bẵng, sẽ thành công. Đổi

chỗ sống thành chỗ chín là được rồi, chẳng có ai không vãng sanh. Do

đó,  dạy  quý  vị niệm  Phật  mỗi  ngày,  hằng  ngày  nghe  Phật  hiệu  chẳng

gián đoạn, hằng ngày nhìn tượng Phật đừng lìa bỏ, không gì chẳng nhằm

đổi chỗ sống thành chỗ chín, đạo lý là như vậy đó! 

Quý vị biết đạo lý này, liền biết hết thảy chẳng có chướng ngại. 

Tượng Phật chẳng thể thờ ở nơi nào đó ư? Chẳng thờ, ta sẽ quên bẵng, 

chẳng đổi sống thành chín được! Vì thế, trừ phòng vệ sinh đừng nên thờ

tượng Phật ra, nơi nào cũng đều có thể thờ tượng Phật! Nhưng nói thật

ra, âm thanh của câu A Di Đà Phật, ngay ở trong nhà vệ sinh cũng nghe

rõ ràng, rành mạch. Hiện thời có máy niệm Phật rất hay, càng làm càng

tiến bộ, công đức rất lớn. Được rồi! Chúng ta tan học. 

 Tập 24

 Tập 23

 318

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Xin xem trang một trăm tám mươi bảy, xem phần kinh văn. 

 Tưởng bỉ Phật giả, tiên đương tưởng tượng, bế mục, khai mục, 

 kiến nhất bảo tượng, như Diêm Phù Đàn kim sắc, tọa bỉ hoa thượng. 

想彼佛者 。先當想像。閉目開目。見一寶像。如閻浮

檀金色。坐彼華上。

 (Hãy  tưởng  đức  Phật ấy:  Trước  hết  hãy  nên  tưởng  hình  tượng. 

 Nhắm mắt, mở mắt đều thấy một tượng báu, có màu như vàng Diêm Phù

 Đàn, ngồi trên hoa ấy). 

Đây là dạy chúng ta cách quán. Trong cách quán, trước hết nói rõ

là Quán Tượng. Hoàn toàn giống như các phép Nhật Quán, Thủy Quán

trong phần trước, ắt phải mở mắt hay nhắm mắt đều thấy tượng Phật ấy

ở trước mắt, thấy cặn kẽ như trong kinh đã dạy thì mới là quán thành

công. Dù trong tâm mục có tượng ấy, nhưng [tượng ấy] chẳng thể xuất

hiện trước mắt tức là phép Quán này chẳng thành tựu! Tiếp theo đó là

 “nhân tượng kiến độ” (do tượng mà thấy cõi nước). Chúng ta xem kinh

văn trong trang một trăm tám mươi tám. 

 Kiến tượng tọa dĩ. 

見像坐已。

 (Đã thấy tượng ngồi rồi). 

A Di Đà Phật ngồi trên đài sen. 

 Tâm nhãn đắc khai, liễu liễu phân minh kiến Cực Lạc quốc thất

 bảo trang nghiêm, bảo địa, bảo trì, bảo thụ hàng liệt. Chư thiên bảo

 mạn di phú kỳ thượng, chúng bảo la võng mãn hư không trung. Kiến

 như thử sự, cực linh minh liễu, như quán chưởng trung. 

心眼得開 。了了分明見極樂國七寶莊嚴。寶地寶池。

寶樹行列 。諸天寶幔彌覆其上 。眾寶羅網滿虛空中。見如

此事。極令明了。如觀掌中。

 (Tâm nhãn mở mang, thấy rành rẽ, phân minh cõi Cực Lạc trang

 nghiêm bằng bảy báu, đất báu, ao báu, cây báu bày thành hàng. Các

 màn cõi trời phủ kín bên trên. Các lưới mành báu giăng khắp hư không. 

 Thấy sự như vậy sao cho hết sức rõ rệt như nhìn vào bàn tay). 

 Tập 24

 319

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Cổ đức nói cảnh giới vi tế như vậy đều từ nhất tâm diệu quán dần

dần chuyển sanh, nên sẽ thấy cảnh giới ngày càng rõ rệt, càng thấy càng

hiểu rõ. Ở chỗ này, phải đặc biệt chú ý: Thật sự quan sát, hiểu rõ, thật ra

là do chân tâm rất thanh tịnh. Nay chúng ta nói tới Quán Tưởng Niệm

Phật. Đối với phép Quán này, tông Thiên Thai đề ra Thứ Đệ Tam Quán

và Nhất Tâm Tam Quán. Tông Thiên Thai [đề xướng như vậy] vì thuở

trước, Trí Giả đại sư lập ra phương pháp tu hành Tam Chỉ Tam Quán, 

phương pháp ấy do Trí Giả đại sư phát minh. Các cao tăng Ấn Độ đến

Trung Hoa bái phỏng Trí Giả đại sư, Trí Giả đại sư kể với họ phương

pháp tu hành của chính Ngài, các pháp sư Ấn Độ bội phục khôn cùng. 

Họ nói  với  Trí  Giả đại  sư: Ở phương  Tây  (Ấn  Độ)  có  kinh  Đại  Phật

Đảnh Thủ Lăng Nghiêm, phương pháp tu học được giảng trong kinh ấy

hết  sức  tương  tự, rất  gần  gũi  với  pháp  Tam  Chỉ,  Tam  Quán  của  tông

Thiên Thai. Kinh Lăng Nghiêm dạy Xa Ma Tha, Tam Ma, Thiền Na. Vì

lẽ đó, Thiên Thai đại sư dựng một đài bái kinh tại núi Thiên Thai, hằng

ngày  hướng  về phía Tây  lễ bái,  mong  mỏi kinh ấy  truyền sang  Trung

Hoa. Lạy suốt mười tám năm, Trí Giả đại sư viên tịch, kinh ấy vẫn chưa

truyền tới Trung Hoa; nhưng về sau, ngài Bát Lạt Mật Đế đem kinh ấy

đến Trung Hoa. 

Kinh ấy ở Ấn Độ được gọi là quốc bảo, bất cứ kinh điển nào cũng

đều có thể lưu thông sang ngoại quốc, nhưng kinh điển này (kinh Lăng

Nghiêm) chẳng thể lưu thông tại ngoại quốc. Đấy là do người Ấn Độ tiếc

pháp, nên hiện thời tại Ấn Độ chẳng có Phật pháp, quả báo do tiếc pháp

đấy! Pháp sư Bát Lạt Mật Đế mang kinh ấy tới nơi đây (Trung Hoa), hải

quan  tra  xét  rất nghiêm,  lén  đem  vài  lần  đều  chẳng  thành  công.  Cuối

cùng, Ngài rạch mu bàn tay, giấu bổn kinh đã được chép với khổ chữ rất

nhỏ vào trong đó, chờ cho đến khi miệng vết thương hoàn toàn lành lặn, 

đem kinh đến Trung Hoa như vậy. Đem đến Trung Hoa, bèn mổ mu bàn

tay, lấy kinh ra, kinh Lăng Nghiêm được truyền tới Trung Hoa như vậy

đó. Thuở đầu, chú giải kinh, do bị ảnh hưởng [bởi lời nhận định của các

vị pháp sư Ấn Độ], nên đều dùng pháp Chỉ Quán của tông Thiên Thai để

giải thích Xa Ma Tha, Tam Ma, Thiền Na. Mãi cho đến đời Minh, Giao

Quang đại sư mới không dùng phương pháp ấy, trực tiếp dùng cách nói

trong kinh Lăng Nghiêm, đề xướng  “bỏ Thức dùng Căn” , hết sức phù

hợp ý nghĩa của kinh. Chúng ta đọc thấy trong lời tựa cho bản Chú Giải, 

pháp sư Giao Quang có nói Ngài niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Lúc lâm chung, khi A Di Đà Phật đến tiếp dẫn, A Di Đà Phật đứng trên

không trung tiếp dẫn Ngài vãng sanh, Ngài xin A Di Đà Phật cho hoãn

 Tập 24

 320

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

lại. Ngài nói chú giải kinh Lăng Nghiêm từ xưa tới nay chẳng nêu rõ ý

nghĩa trong kinh, những lời mi chú59 cũng chẳng giảng rõ ràng, Ngài xin

A  Di  Đà  Phật cho phép  Ngài khoan vãng  sanh để chú giải kinh  Lăng

Nghiêm. Sau khi chú giải xong xuôi sẽ vãng sanh. A Di Đà Phật cũng

chấp thuận, cho phép Ngài được ở lại, Ngài trụ thế để soạn chú giải. 

Ngài nêu ra nguyên nhân ở chỗ nào? Tam Chỉ Tam Quán của tông

Thiên Thai đều dùng ý thức, Nhất Tâm Tam Quán cũng không ra ngoài

lệ ấy. Kinh Lăng Nghiêm nói hoàn toàn chẳng dùng tâm ý thức, trong

chú  giải,  pháp  sư  Giao  Quang  đã  nói  rõ  ràng!  Bản  chú  giải  của  Ngài

được gọi là Tân Sớ. Do đó, [chú giải] Lăng Nghiêm có hai phái tân và

cựu.  Cựu  phái  dùng  Tam  Chỉ Tam  Quán  của  tông  Thiên  Thai  để giải

thích kinh, tân phái không dùng Tam Chỉ Tam Quán, mà dùng  “bỏ Thức

 dùng  Căn”  như  pháp  sư  Giao  Quang  đã  nói,  không  dùng  tâm  ý  thức. 

Bản sớ giải kinh này do Thiên Thai đại sư chú giải, Ngài dùng Tam Chỉ

Tam Quán; nói cách khác, vẫn dùng tâm ý thức. Dùng tâm ý thức chánh

xác, dùng tâm ấy để tu hành, theo như kinh Lăng Nghiêm đã dạy, sẽ có

thể chứng đắc quả A La Hán, có thể chứng đắc quả vị Bích Chi Phật. 

Nói cách khác, nói theo Tịnh Tông, xác thực là có thể tu đạt đến Sự nhất

tâm bất loạn, có thể đạt đến cảnh giới này. Trong Sự nhất tâm bất loạn, 

đại khái là đối với những cảnh giới như kinh đã nói đều có thể thành tựu, 

có thể thành tựu phép quán tưởng này. Nếu muốn đạt tới thành tựu viên

mãn thật sự, ắt phải là Lý nhất tâm bất loạn thì mới thật sự thấy. Chúng

ta phải nên hiểu điều này. Đức Phật dạy chúng ta một nguyên tắc là  “y

 pháp, bất y nhân” ,  “pháp”  là kinh điển, còn chú sớ chỉ là tài liệu tham

khảo do cổ đại đức trao cho chúng ta để tu học mà thôi. Chúng ta dùng

những nhận định của các Ngài như tài liệu tham khảo thì là chánh xác, 

cũng đừng nên hoàn toàn chấp chết cứng vào lời chú giải. [Hễ chấp chết

cứng] thì sai mất rồi, nhất định phải nương vào kinh. Chúng ta lại xem

đoạn thứ hai là Quán Bồ Tát. 

 Kiến thử sự dĩ, phục đương cánh tác nhất đại liên hoa, tại Phật

 tả biên, như tiền liên hoa, đẳng vô hữu dị. Phục tác nhất đại liên hoa, 

 tại Phật hữu biên, tưởng nhất Quán Thế Âm Bồ Tát tượng, tọa tả hoa

 tòa, diệc tác kim sắc, như tiền vô dị, tưởng nhất Đại Thế Chí Bồ Tát

 tượng, tọa hữu hoa tòa. 

59 Mi chú: Những lời chú giải ngắn gọn được viết kèm ngay trước câu chánh kinh, 

thường là dùng khổ chữ nhỏ hơn. 

 Tập 24

 321

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

見此事已 。復當更作一大蓮華。在佛左邊。如前蓮華

。等無有異 。復作一大蓮華 。在佛右邊。想一觀世音菩薩

像。坐左華座 。亦作金色 。如前無異。想一大勢至菩薩像

。坐右華座。

 (Đã thấy sự ấy rồi, lại nên tưởng một hoa sen to ở bên trái đức

 Phật, giống như hoa sen trên đây trọn chẳng khác gì. Lại tưởng một hoa

 sen to, ở bên phải đức Phật. Tưởng một tượng Quán Thế Âm Bồ Tát ngồi

 trên hoa tòa bên trái, cũng là thân vàng ròng, giống như trước chẳng

 khác. Tưởng một tượng Đại Thế Chí Bồ Tát ngồi trên hoa tòa bên phải). 

Hoa đài và tòa sen hoàn toàn giống nhau, Phật và Bồ Tát đều [có

hoa đài và hoa sen] giống hệt nhau. Chính giữa là A Di Đà Phật, bên trái, 

tức phía bên tay trái của A Di Đà Phật, là Quán Thế Âm Bồ Tát; phía

bên tay phải là Đại Thế Chí Bồ Tát. Trong chú giải, [có những câu] rất

thú vị. Chú giải giảng:  “Tam thánh thiết hóa, động tĩnh tất câu” (Tam

thánh hóa hiện như thế, động hay tĩnh ắt đều như một),  “câu” (俱) là tuy

một mà ba, tuy ba mà một.  “Nhất chủ nhị thần, phi tịnh, phi biệt, biểu hồ

 tam pháp, tam diệu dung. Chân thân ký nhiên, tượng hợp tương tự, quán

 nhị túc Phật, linh diệu quán thành tam” (Một vị chủ tể, hai vị bầy tôi, 

chẳng  phải  giống  hệt  như  nhau,  chẳng  phải  là  khác  nhau,  biểu  thị ba

pháp, ba  sự dung  thông  mầu  nhiệm.  Chân  thân  đã  là như  thế thì  hình

tượng [được biến hiện] cũng phải giống như thế. Quán đức Phật phước

huệ trọn đủ, khiến cho phép quán mầu nhiệm [một mình đức Phật] trở

thành quán cả ba vị). Đây là quán Tây Phương Tam Thánh. Theo cách

biểu thị pháp thông thường, Phật biểu thị Pháp Tánh, biểu thị Chân Như

bản tánh; Bồ Tát biểu thị từ Thể khởi tác dụng, là tác dụng của tự tánh. 

Tác dụng của tự tánh là vô lượng vô biên. Vô lượng vô biên đức dụng có

thể quy nạp thành hai loại lớn, một là Trí, hai là Hạnh, trong Phật pháp

nói là Giải Hạnh, Giải thuộc về trí huệ, Hạnh thuộc về sự hành trì trong

cuộc sống. Đây là hai vị đại Bồ Tát; vì thế, chúng ta thờ tượng Phật nhất

định là một vị Phật hai vị Bồ Tát, chẳng thờ thành ba vị Bồ Tát, hay bốn

vị Bồ Tát, chẳng thờ theo cách như vậy, vì các Ngài biểu thị ý nghĩa viên

mãn trọn đủ về mặt pháp. 

Trong  Tây  Phương  Tam  Thánh,  Quán  Thế Âm  Bồ Tát  đại  biểu

Hạnh. Quán Âm Bồ Tát đại từ đại bi cứu khổ cứu nạn, nên tượng trưng

cho Hạnh môn. Đại Thế Chí Bồ Tát đại biểu Giải môn, biểu thị trí huệ, 

chỉ có trí huệ mới là thế lực chân chánh, thật sự hữu lực. Vì thế, từ bi

 Tập 24

 322

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nhất định phải lấy trí huệ làm cơ sở, đó mới là lòng từ bi thuận tánh. Nếu

chẳng có trí, lòng từ bi ấy sẽ được gọi là  “lạm từ bi” (lòng từ bi luông

tuồng),  sẽ có ảnh  hưởng  bất  thiện,  đâm  ra  chẳng  tốt  đẹp.  Phật  môn

thường nói:  “Từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa” . Phật pháp hết sức

coi trọng đại từ đại bi và thiện xảo phương tiện; nhưng người đời sau

cũng nói:  “Từ bi lắm họa hại, phương tiện thành hạ lưu” , do nguyên

nhân  nào?  Đánh  mất  trí  huệ!  Lòng  từ bi  thiếu  trí  huệ và  phương  tiện

thiếu trí huệ đều hỏng! Có thể nói là Phật pháp hiện thời suy vi đến nông

nỗi này là vì bỏ mất lý trí, một mực mù quáng dùng lòng từ bi bừa bãi. 

Chúng ta biết nghĩa thú của việc thờ phụng tượng Phật, nói thật ra thì

“một  chính  là  ba,  ba  chính  là  một”,  biểu  thị nhất  Thể.  Tiếp  theo  đây, 

chúng ta lại xem phần Tượng Phóng Quang (tượng Phật và Bồ Tát tỏa

quang minh). 

 Thử tưởng  thành  thời,  Phật,  Bồ Tát  tượng  giai  phóng  quang

 minh. Kỳ quang kim sắc, chiếu chư bảo thụ. Nhất nhất thụ hạ, diệc

 hữu tam liên hoa. Chư liên hoa thượng, các hữu nhất Phật, nhị Bồ

 Tát tượng, biến mãn bỉ quốc. 

此想成時 。佛菩薩像皆放光明。其光金色。照諸寶樹

。一一樹下 。亦有三蓮華 。諸蓮華上。各有一佛二菩薩像

。遍滿彼國。

 (Khi phép quán tưởng này đã thành, [lại tưởng] tượng Phật và Bồ

 Tát đều phóng quang minh. Quang minh ấy sắc vàng, chiếu các cây báu. 

 Dưới mỗi cội cây, cũng có ba hoa sen. Trên các hoa sen đều có hình

 tượng một vị Phật và hai vị Bồ Tát trọn khắp cõi ấy). 

Đoạn này rất quan trọng mà cũng rất dễ nhớ. Vì chúng ta thường

suy nghĩ: Tây Phương Cực Lạc thế giới to ngần ấy, người đông dường

ấy,  làm  sao  chúng  ta  có  thể thấy  Phật  cho  được?  Đều  rất  hoài  nghi! 

Chẳng cần nói chi khác, Đài Loan chẳng lớn, thành phố Đài Bắc càng

bé. Thành phố Đài Bắc có hơn hai trăm vạn thị dân, mỗi người chúng ta

hằng ngày đều có thể gặp Tổng Thống hay chăng? Đều chẳng gặp được! 

Người trong Tây Phương Cực Lạc thế giới không ai có thể tính nổi số, 

đông ngần ấy, làm sao chúng ta có thể gặp A Di Đà Phật, Quán Âm, Thế

Chí hằng ngày? Xem đoạn kinh văn này mới biết, vốn là Phật, Bồ Tát

hóa thân; dưới mỗi cây báu đều có Tây Phương Tam Thánh. Số lượng

Tây  Phương  Tam  Thánh  và  số người  bên ấy  bằng  nhau.  Do  đó,  mỗi

 Tập 24

 323

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

người hằng ngày đều thấy Phật, mỗi ngày đều chẳng lìa Phật, tốt lắm! 

Trong mười phương thế giới, chúng ta chưa hề thấy cảnh giới này, các

kinh khác chưa hề nói như thế, chỉ riêng thế giới Tây Phương là hóa thân

của Di Đà, Quán Âm, Thế Chí đầy khắp nước ấy. Do đó, đến thế giới

Tây Phương, sẽ thường ở cùng một chỗ với A Di Đà Phật, cùng Quán

Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, các vị đại Bồ Tát gặp mặt hằng ngày. 

Mỗi ngày đều ở chung với nhau, hóa thân của các Ngài trọn khắp cõi

Phật. Chúng ta xem phần chú giải cho đoạn này trong trang một trăm

tám mươi chín, xem từ câu thứ ba trong hàng thứ tư từ dưới đếm lên:

 “Phật chi thân tòa, Bồ Tát thân tòa, tam vô sai biệt” , [nghĩa là] thân và

tòa của Bồ Tát hoàn toàn giống như thân và tòa của Phật, đúng như kinh

Vô Lượng Thọ đã nói.  “Duy thủ tướng các bất đồng nhĩ” , [nghĩa là] chỉ

có [hình tướng] nơi đầu là trông thấy khác nhau.  “Phật duy nhục kế, bất

 đới hoa quan” (Phật chỉ có nhục kế, chẳng đội mão hoa). Trên đầu đức

Phật là tướng nhục kế.  “Nhị đại sĩ tuy đồng đới hoa quan” , [nghĩa là]

Quán Âm và Thế Chí đều cùng đội mão. Mão ấy, tức hoa quan giống

nhau, chỉ có một điểm khác nhau. Giữa mão của Quán Âm Bồ Tát là một

bức tượng Phật. Bức tượng Phật ấy là tượng đứng, hóa Phật đứng. Một

hôm,  có  người  chụp  một  tượng  bức  tượng  Quán  Âm,  tượng  Phật  trên

mão đội đầu của Ngài là tượng ngồi tĩnh tọa, tôi nói: “Không đúng! Đây

chẳng phải là Quán Âm Bồ Tát, [tượng Phật trong] mão Quán Âm Bồ

Tát là tượng đứng”. Tôi nói: “Đây là Bồ Tát nào tôi không biết. Nếu quý

vị bảo là Quán Âm thì là Quán Âm giả mạo, chẳng phải là Quán Âm thật

sự”. Cũng phải chú ý điều này. Chính giữa mão của Đại Thế Chí Bồ Tát

là một cái bình báu, cũng là bình báu đặt thẳng đứng. Đó là chỗ khác

nhau. Trừ điều đó ra, hoàn toàn giống nhau. Điều này giống như phần

bốn mươi tám nguyện trong kinh Vô Lượng Thọ đã nói. Chúng ta lại lật

sang trang kế tiếp, xem kinh văn:

 Thử tưởng  thành  thời,  hành  giả đương  văn  thủy  lưu  quang

 minh, cập chư bảo thụ, phù, nhạn, uyên ương, giai thuyết diệu pháp. 

 Xuất  Định, nhập  Định,  hằng  văn diệu pháp.  Hành  giả sở văn, xuất

 Định chi thời, ức trì bất xả, linh dữ Tu Đa La hợp. Nhược bất hợp giả, 

 danh vi vọng tưởng. Nhược dữ hợp giả, danh vi thô tưởng kiến Cực

 Lạc thế giới. Thị vi Tượng Tưởng, danh đệ bát Quán. 

此想成時 。行者當聞水流光明。及諸寶樹。鳧雁鴛鴦

。皆說妙法 。出定入定 。恆聞妙法。行者所聞。出定之時

 Tập 24

 324

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

。憶持不捨 。令與修多羅合 。若不合者。名為妄想。若與

合者。名為麤想見極樂世界。是為像想。名第八觀。

 (Khi  phép  quán tưởng  này  thành  tựu,  hành  giả sẽ nghe  nước

 chảy,  quang  minh,  và  các  cây  báu,  le,  nhạn,  uyên  ương  đều  nói  diệu

 pháp. Xuất Định, nhập Định, luôn nghe diệu pháp. Những điều hành giả

 nghe được khi xuất Định bèn nhớ giữ chẳng bỏ. Phải sao cho hợp với Tu

 Đa La. Nếu chẳng hợp thì là vọng tưởng. Nếu phù hợp, bèn gọi là quán

 tưởng thấy thế giới Cực Lạc về phần thô. Đây là Tượng Tưởng, được gọi

 là phép Quán thứ tám). 

Đoạn kinh văn này nói rõ: Trong khi quán tưởng, bèn nghe pháp. 

Nước chảy, quang minh, cây báu là vô tình thuyết pháp, các loài chim

như le, nhạn… là hữu tình thuyết pháp. Tình và vô tình không gì chẳng

nói pháp,  từ đoạn kinh  văn  này,  chúng  ta  đã thấy  [điều đó].  Người tu

hành  bất  luận  là  trong  Định,  nhập  Định  hay  xuất  Định  thảy  đều  nghe

thấy. Như trong phép quán tưởng ở phần trước, mở mắt hay nhắm mắt, 

tượng ấy đều hiện tiền. Ở đây nói, trong Định, hoặc chẳng phải ở trong

Định, đều nghe âm thanh; nhưng những gì quý vị nghe được nhất định

phải tương ứng với kinh. Nếu chẳng tương ứng, sẽ là vọng tưởng. Nếu

tương ứng thì là  “thô kiến” , [tức là] thấy thế giới Cực Lạc [ở mức độ thô

thiển]. Phải phân biệt rõ ràng chuyện này, chớ nên coi ma cảnh như Phật

cảnh. Do đó, đối với người học Phật chúng ta, kinh điển có hai cách sử

dụng: 1) Cách sử dụng thứ nhất là dạy chúng ta phương pháp tu hành. 

Chúng ta cũng chẳng biết tu như thế nào thì trong kinh điển có lý luận, 

có phương pháp, có cảnh giới, dạy cho chúng ta [những điều ấy]. 

2) Cách sử dụng thứ hai là khi chúng ta tu đến một cảnh giới kha

khá, nó sẽ chứng minh cho chúng ta. Đến khi chúng ta tu thành tựu, phải

đối chiếu cảnh giới chúng ta đã thấy với kinh điển, để coi là giống nhau

hay  sai  khác.  Ví  như  chúng  ta  thấy  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới  thì

chúng ta thấy Tây Phương Cực Lạc thế giới có giống như kinh đã nói

hay không? Nếu hoàn toàn giống hệt, đó là thấy thế giới Tây Phương

chân thật. Nếu chẳng giống, vậy là không đúng rồi, giả mất rồi! Điều này

rất quan trọng. Kinh luận thường nói  “Phật Phật đạo đồng” , hết thảy

chư Phật chắc chắn phải nói các kinh giống như nhau. Chỗ có thể bất

đồng là ngôn ngữ, có thể nói là cũng có đôi chút bất đồng về phương

diện đó, nhưng chắc chắn là nội dung giảng nói phải giống nhau. Vì sao? 

 Tập 24

 325

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Đó là cảnh giới do chư Phật đích thân chứng đắc, há có lẽ nào chẳng

giống nhau? 

Đối với những  chỗ giống  như thế này  chúng ta phải  lưu ý  hơn. 

Trong thế giới hiện thời, giả Phật quá nhiều! Kinh điển ngụy tạo cũng rất

nhiều, rất dễ bị lừa gạt. Kẻ gặp ma sự quá đông, gần như mỗi tuần đều

có  mấy  người  đến  kiếm  tôi.  Nói  thật  ra,  bị ma  dựa,  đến  kiếm  tôi,  tôi

chẳng có cách nào hết. Tôi chẳng có thần thông, tôi chẳng cùng quỷ thần

qua lại. Bị ma dựa, phải tìm đến những người có qua lại với quỷ thần, có

lẽ họ cũng có cách điều giải cho quý vị. Nhưng điều giải cũng có hạn độ, 

cũng tùy thuộc vào duyên phận. Vì thế, tôi khuyên các đồng tu hãy thật

thà, chân thật niệm Phật, càng ít qua lại với quỷ thần càng hay. Vì sao? 

Chúng ta là phàm phu, chớ nên chèo kéo họ. Đối với quỷ thần, tục ngữ

có câu:  “Thỉnh thần dung dị, tống thần nan” . [Ý nói] quý vị tìm tới họ

rất dễ dàng, sau đó, quý vị làm thế nào để tiễn họ đi? Chuyện này rất

phiền phức! Nếu họ không đi, sẽ đem lại cho quý vị lắm nỗi phiền phức. 

Vì thế, tốt nhất là giao du với quỷ thần càng ít càng hay. Chúng ta chẳng

mong  qua  lại với  họ,  họ cũng chẳng  tìm đến  chúng ta.  Chúng  ta ham

thần thông, thích cúng dường quỷ thần, thích lui tới với họ, họ cảm thấy

quý vị cũng được lắm, chúng ta là bạn tốt với nhau, kết thành bằng hữu! 

Phải chú ý điều này! 

Niệm  chú,  trong  chú  có  nhiều  danh  hiệu  quỷ thần,  quý  vị niệm

chú [tức là triệu thỉnh] họ đến, sau đó niệm như thế nào để tiễn họ đi? 

Quý vị muốn niệm chú Lăng Nghiêm, niệm chú Đại Bi, chú ngữ thật sự

là  mấy  câu  cuối  cùng,  từ chữ  “đát điệt tha” (tadyathā)60 trở đi  là chú

ngữ, [chú ngữ thật sự chỉ có] mấy câu ấy. Những câu trước đó đều là

danh  hiệu  quỷ thần,  gọi  từng  người  trong  bọn  họ đến,  đã  gọi  đến  rồi

chẳng thể tiễn họ đi trọn vẹn, sẽ rất phiền phức. Thời cổ, những bậc đại

đức  thật  sự có  đạo  hạnh,  hằng  ngày  dùng  chú  ngữ để thí  thực,  cúng

dường quỷ thần, thật sự đạt được lợi ích. Tâm chúng ta chẳng thanh tịnh, 

chẳng có đạo hạnh, học bài chú ấy, thỉnh vời quỷ thần đến. Quỷ thần

thấy  quý  vị chẳng  có  đạo  đức,  cũng  chẳng  có  tu  trì  chi  hết,  bèn  coi

thường quý vị. Coi thường quý vị thì quỷ thần tốt sẽ bỏ đi rồi thôi, không

60 Tadyathā (thường dịch là  “tác như thị thuyết” , nghĩa là “nói như thế này”). Trong

mật chú, chữ này thường được dùng để mở đầu phần chú ngữ. Trước chữ này thường

là những lời xưng tán danh hiệu, hoặc quy kính. Thí dụ như câu cuối trong Tâm Kinh

là  “Prajñāpāramitāyām ukto mantraḥ tadyathā: Gate, gate, pāragate, pārasaṃgate, 

 bodhi svāhā” , nên ngài Huyền Trang dịch là  “Cố thuyết Bát Nhã Ba La Mật Đa chú, 

 tức thuyết chú viết: Yết đế, yết đế, ba la yết đế, ba la tăng yết đế, Bồ Đề tát bà ha”. 

 Tập 24

 326

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

đếm xỉa tới quý vị; quỷ thần xấu có khi bắt nạt quý vị, rắc rối to! Quý vị

chẳng dây dưa với họ, họ chẳng tìm đến quý vị. Quý vị chèo kéo họ, họ

sẽ tìm đến kiếm chuyện với quý vị. Nay trong thế gian này, tại Trung

Quốc và ngoại quốc, chúng ta thấy [những tình cảnh như vậy] quá nhiều! 

Vì thế, tôi mong các đồng tu hễ thấy chuyện này, chớ nên giới thiệu họ

đến gặp tôi, tôi chẳng có cách nào cả! Hiện thời như tôi biết, trước kia, 

dường như pháp sư Quảng Khâm còn có chút thần thông, mọi người đều

biết.  Nay  tôi biết ở Đài Nam  có  pháp  sư  Khai  Tâm,  Ngài  có  thể thấy

được đôi chút, có chút cảm ứng. Pháp sư Khai Tâm và tôi cũng rất thân

thiết. Hễ tôi gặp nghi nan, tạp chứng nào, chẳng có cách gì, thảy đều giới

thiệu họ đến gặp Ngài. Nói thật ra, Ngài cũng chẳng thể trách tôi! Lần

trước tôi gặp Ngài, Ngài tặng người khác danh thiếp. Tôi nói: “Pháp sư

à! Xin thầy cho tôi một tấm danh thiếp”. Ngài tặng tôi cả hộp. Vì thế, 

hiện thời tôi có một hộp danh thiếp, hễ ai có nghi nan tạp chứng, tôi sẽ

đưa cho họ một tấm danh thiếp, bảo họ đến tìm Ngài. 

Đây là trong quán tưởng có chánh quán và tà quán, chớ nên không

lưu ý. Do vậy, học Phật thì phải chân thành, y giáo phụng hành, đừng

cầu  thần  thông,  cũng  đừng  cầu  cảm ứng,  như  vậy  thì  quý  vị sẽ tâm

chánh, hạnh chánh, quỷ thần  chẳng dám  trêu  vào quý vị.  Nhất  là  một

người thật sự niệm  Phật, chư Phật hộ niệm, long thiên hộ trì, các quỷ

thần thuộc tà môn ngoại đạo về căn bản là đều chẳng dám tiếp cận quý

vị, thật đấy, chẳng giả tí nào! Chẳng dám tiếp cận, lấy đâu ra chuyện ma

dựa? Do đó, người niệm Phật bị ma dựa, đúng là oan uổng, chắc chắn

chẳng phải là người thật sự niệm Phật, người thật sự niệm Phật sẽ không

thể bị ma  dựa.  Dễ bị ma  dựa  nhất  là  học  Mật  và  học  Thiền,  vì  trong

Thiền Định, hoặc trong Định, họ có thể thấy quỷ thần. Trong chú ngữ

của Mật Tông phần nhiều đều là danh tự của quỷ thần, nên họ và quỷ

thần khá gần gũi, qua lại khá mật thiết, nên dễ chuốc lấy phiền phức. 

Tịnh Tông niệm Phật, nói theo lý, chẳng thể nào có những chuyện ấy

phát sanh. 

Đoạn kế tiếp nói tới lợi ích do tu Quán, hãy xem kinh văn trong

trang một trăm chín mươi mốt:

 Tác thị quán giả, trừ vô lượng ức kiếp sanh tử chi tội, ư hiện

 thân trung đắc Niệm Phật tam-muội. 

作是觀者 。除無量億劫生死之罪。於現身中。得念佛

三昧。

 Tập 24

 327

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 (Người quán pháp này, trừ tội trong vô lượng ức kiếp sanh tử, nơi

 thân hiện tại, đắc Niệm Phật tam-muội). 

Nếu quán tưởng thành tựu, hiện tiền quý vị đắc Niệm Phật tam-

muội. Kinh Di Đà gọi Niệm Phật tam-muội là nhất tâm bất loạn, có thể

đạt được. 

Phép Quán tiếp theo là một đoạn chánh yếu nhất trong kinh này, 

tức là quán Vô Lượng Thọ Phật. Tựa đề của bản kinh này là Quán Vô

Lượng Thọ Phật Kinh. Quán Vô Lượng Thọ Phật là phép Quán thứ chín. 

 Phật cáo A Nan cập Vi Đề Hy: Thử tưởng thành dĩ. 

佛告阿難及韋提希。此想成已。

 (Đức  Phật  bảo  A  Nan  và  Vi  Đề Hy:  “Phép  quán  tưởng  này  đã

 thành”). 

Phần  trước là  Thánh  Tượng  Quán,  là  quán  tượng  Tam  Thánh. 

Quán đã thành, bèn tiến hơn nữa là quán Vô Lượng Thọ Phật. 

 Thứ đương cánh quán Vô Lượng Thọ Phật thân tướng, quang

 minh. 

次當更觀無量壽佛身相光明。

 (Kế đó  hãy nên  quán  thân tướng  và  quang  minh  của  Vô  Lượng

 Thọ Phật). 

Phép Quán này khá vi tế. 

 A Nan! Đương tri Vô Lượng Thọ Phật thân, như bách thiên ức

 vạn Dạ Ma Thiên Diêm Phù Đàn kim sắc. 

阿難。當知無量壽佛身 。如百千億萬夜摩天閻浮檀金

色。

 (A Nan! Hãy nên biết thân Vô Lượng Thọ Phật có màu như vàng

 Diêm Phù Đàn trong trăm ngàn ức vạn cung trời Dạ Ma). 

Thân tướng đức Phật là kim sắc. Kinh nói  “kim sắc”  là dùng màu

sắc tương tự như vàng ròng trong thế gian chúng ta mà thôi. Thật sự nói

tới  kim  sắc  trong  Tây  Phương thì  chẳng biết siêu  thắng  (vượt  trỗi  thù

thắng) hơn vàng trong cõi này bao nhiêu lần, vàng của chúng ta chẳng

 Tập 24

 328

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

thể sánh bằng vàng trong cõi đó. Nhưng trong thế gian này, lại chẳng

thấy có màu nào đẹp hơn sắc vàng, nên bất đắc dĩ dùng nó để tỷ dụ. Do

vậy, ở nơi đây chẳng phải là nói tới kim sắc của người thế gian, mà nói

đến sắc vàng Diêm Phù Đàn trong cung trời Dạ Ma. 

 Phật thân cao lục thập vạn ức na-do-tha Hằng hà sa do-tuần. 

佛身高六十萬億那由他恆河沙由旬。

 (Thân Phật cao sáu mươi vạn ức na-do-tha Hằng hà sa do-tuần). 

Thân Phật cao vời. 

 Mi gian bạch hào, hữu toàn uyển chuyển, như ngũ Tu Di sơn. 

眉間白毫。右旋宛轉。如五須彌山 。

 (Bạch  hào  giữa  hai  mày  uyển  chuyển  xoay  về bên  phải,  to  như

 năm quả núi Tu Di). 

Trong bài kệ tán Phật có đoạn:  “Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di, 

 cám mục trừng thanh tứ đại hải” , xuất phát từ đoạn kinh văn này, bạch

hào uyển chuyển to như năm quả núi Tu Di. 

 Phật nhãn như tứ đại hải thủy, thanh bạch phân minh. 

佛眼如四大海水。青白分明。

 (Mắt Phật như nước bốn biển cả, xanh trắng phân minh). 

Thân tướng của đức Phật, tướng hảo, quang minh, nói thật ra là vô

lượng vô biên. Kinh chỉ nêu đại lược hai thứ là tướng bạch hào và mắt

Phật, nêu lên hai thứ ấy. 

 Thân chư mao khổng, diễn xuất quang minh, như Tu Di sơn. Bỉ

 Phật viên quang, như bách ức tam thiên đại thiên thế giới. 

身諸毛孔。演出光明 。如須彌山。彼佛圓光。如百億

三千大千世界。

 (Các lỗ chân lông trên thân, diễn xuất quang minh như núi Tu Di. 

 Viên quang của đức Phật ấy như trăm ức tam thiên đại thiên thế giới). 

Lỗ chân lông trên thân đức Phật tỏa quang minh, [đó gọi là]  “diễn

 xuất quang minh” , giống như núi Tu Di. Viên quang của đức Phật, ở đây

 Tập 24

 329

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

là nói tới vầng hào quang tròn quanh đầu, lớn cỡ nào? Trăm ức tam thiên

đại thiên thế giới. 

 Ư  viên  quang  trung,  hữu  bách  vạn ức  na-do-tha Hằng  hà  sa

 hóa Phật. 

於圓光中。有百萬億那由他恆河沙化佛。

 (Trong  viên  quang  có  trăm  vạn ức  na-do-tha Hằng  hà  sa  hóa

 Phật). 

 “Quang trung hóa Phật vô số ức, hóa Bồ Tát chúng diệc vô biên” , 

toàn bộ kệ tán Phật đều phát xuất từ đoạn kinh văn này. 

 Nhất nhất hóa Phật, diệc hữu chúng đa vô số hóa Bồ Tát dĩ vi

 thị giả.  Vô Lượng Thọ Phật hữu bát vạn tứ thiên tướng. Nhất nhất

 tướng trung, các hữu bát vạn tứ thiên tùy hình hảo. Nhất nhất hảo

 trung, phục hữu bát vạn tứ thiên quang minh. Nhất nhất quang minh, 

 biến chiếu thập phương thế giới niệm Phật chúng sanh, nhiếp thủ bất

 xả. 

一一化佛。亦有眾多無數化菩薩以為侍者 。無量壽佛

有八萬四千相 。一一相中。各有八萬四千隨形好 。一一好

中。復有八萬四千光明 。一一光明， 遍照十方世界念佛眾

生。攝取不捨。

 (Mỗi vị hóa Phật cũng có đông đảo vô số hóa Bồ Tát làm thị giả. 

 Vô Lượng Thọ Phật có tám vạn bốn ngàn tướng, trong mỗi một tướng

 đều có tám vạn bốn ngàn tùy hình hảo. Trong mỗi một hảo, lại có tám

 vạn bốn ngàn quang minh. Mỗi một quang minh chiếu khắp chúng sanh

 niệm Phật trong mười phương thế giới nhiếp thủ chẳng bỏ). 

Do  đó,  người  niệm  Phật  trong  mười  phương  thế giới  dẫu  nhiều

đến mấy, khi vãng sanh Tây Phương thế giới, A Di Đà Phật tuyệt đối

chẳng bỏ sót, chẳng quên khuấy quý vị, chẳng có chuyện ấy. Quý vị nghĩ

xem: A Di Đà Phật hóa thân vô lượng, vô biên, chúng sanh ở nơi này

khởi tâm động niệm, Ngài đều biết, chúng ta niệm Phật cầu sanh Tây

Phương Cực Lạc thế giới, làm sao Ngài quên khuấy được? Chẳng có lẽ

ấy! Phàm phu chúng ta khi lắm việc, có lúc rất dễ quên bẵng chuyện gì

đó. Chuyện ngày hôm qua, hôm nay quên tuốt, đó là chuyện thường có. 

Chư Phật, Bồ Tát trong Tây Phương Cực Lạc thế giới tâm địa thanh tịnh, 

 Tập 24

 330

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

trí huệ, thần thông rộng lớn vô biên, phàm phu chúng ta vừa dấy lên tạp

niệm các Ngài đều biết. Vì thế nói sẽ vãng sanh khi nào, các Ngài cũng

đều biết, tới lúc đó, sẽ tự nhiên đến tiếp dẫn quý vị. Đó là thân tướng của

A Di Đà Phật. 

Sau phần này, có một đoạn chú giải hay lắm, hãy xem hàng cuối

cùng trong trang một trăm chín mươi bốn, chúng ta xem từ đó:  “Nhất

 nhất  hạ” (Từ câu  “mỗi  mỗi”  trở đi),  “nhất nhất”  chính  là  câu  “nhất

 nhất  quang  minh,  biến  chiếu  thập  phương  thế giới  niệm  Phật  chúng

 sanh, nhiếp thủ bất xả” ,  “quang minh nhiếp sanh” ([A Di Đà Phật] dùng

quang minh nhiếp thọ chúng sanh). Trong phần Sao, tôn giả Tứ Minh đã

giảng:  “Sanh Phật Thể đồng, tuy độ quảng, sanh đa” (Chúng sanh và

Phật  có  cùng  một  Thể,  tuy  cõi  nước  rộng  lớn,  chúng  sanh  đông  đảo). 

 “Độ”  là quốc độ. Mười phương chư Phật quốc độ vô lượng vô biên, ý

nói phạm vi giáo hóa của A Di Đà Phật to lớn, hết thảy chư Phật chẳng

thể sánh bằng. Trong kinh đức Phật dạy, thông thường phạm vi giáo hóa

của một đức Phật là một đại thiên thế giới, cũng có vị Phật có phạm vi

giáo hóa là hai đại thiên thế giới, hoặc ba đại thiên thế giới, nhưng cũng

chẳng  nhiều.  Chỉ riêng  phạm  vi giáo  hóa  của  A  Di  Đà Phật là  tận hư

không khắp pháp giới. Vì chúng sanh niệm Phật trong hết thảy các cõi

nước của chư Phật đều sanh về thế giới Tây Phương, phải hiểu rõ chuyện

này! Sau khi đã hiểu rõ, chúng ta mới hiểu một sự thật, thế giới Cực Lạc

của A Di Đà Phật giống như một đại học Phật giáo, A Di Đà Phật là hiệu

trưởng,  mở một  trường  đại  học Phật giáo  trong  các  cõi  Phật.  Mười

phương  chư  Phật  đều  chiêu  sinh  bên  ngoài,  thay  A  Di  Đà  Phật  chiêu

sinh, đối với những học trò đã thâu được, đều đưa đến Tây Phương Cực

Lạc thế giới. Thích Ca Mâu Ni Phật chiêu sinh trong thế giới Sa Bà, đưa

[học  trò]  sang  huấn  luyện  trong  thế giới  Tây  Phương.  Mới  biết  chân

tướng của chuyện này, mới biết pháp môn này rộng lớn vô biên. Chẳng

biết trạng huống thực tế, vô lượng vô biên pháp môn bày ra trước mặt

mà chúng ta không biết cách chọn lựa, pháp môn nhiều ngần ấy, ta chọn

pháp môn nào? Đã hiểu rõ ràng chân tướng, đương nhiên chúng ta sẽ

chọn lựa pháp môn này. Đã thế, pháp môn này vãng sanh rất dễ dàng, 

cũng chẳng khó khăn! Các pháp môn khác chưa chắc đã có thể thành

tựu, pháp môn này chắc chắn đáng tin cậy. Vì thế, tuy là cõi nước rộng

lớn, trong hết thảy các cõi Phật khắp mười phương, ba đời, chúng sanh

đông đảo, nhiều người niệm Phật vãng sanh, đều được  “nhiếp vô nhất

 thất” (nhiếp thủ chẳng sót một ai), một người cũng chẳng bỏ sót. Khi

lâm chung, đức Phật đến tiếp dẫn cũng chẳng bỏ sót một ai! 

 Tập 24

 331

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Câu  này  là  hàng  thứ nhất  trong  trang  một  trăm  chín  mươi  lăm, 

chính là chú giải, chẳng nên in theo lối đảnh cách, kinh văn mới in đảnh

cách, ở chỗ này lại in sai. Bản này phạm lỗi không ít, chẳng sửa đổi thì

rất đáng tiếc. Chúng ta in lại hãy nên sửa đổi cho tốt đẹp hơn. Cũng may

lần này, in không nhiều lắm. Khi chúng ta in lần tới, hy vọng [các lỗi ấy]

sẽ được sửa đổi. Trong các khóa giảng thì giảng bằng bản này vẫn tốt

đẹp, bản này tinh yếu! Do chúng ta bị thời gian hạn chế, nên giảng bản

này thuận tiện hơn giảng Diệu Tông Sao rất nhiều, bản Diễn Nghĩa này

là phần tinh yếu trong Diệu Tông Sao. 

Khoa kế tiếp là Quán Thành Năng Kiến (quán thành tựu bèn có

thể thấy). 

 Kỳ quang, tướng hảo, cập dữ hóa Phật bất khả cụ thuyết. 

其光相好。及與化佛。不可具說。

 (Quang minh, tướng hảo ấy và các hóa Phật chẳng thể nói trọn). 

Nếu nói chi tiết, sẽ chẳng nói trọn. 

 Đản đương ức tưởng, linh tâm nhãn kiến. 

但當憶想。令心眼見。

 (Chỉ nên ức tướng hòng thấy rành rẽ trong tâm). 

Dạy chúng ta tưởng như thế nào? Thấy cảnh giới ấy ra sao? 

 Kiến thử sự giả, tức kiến thập phương nhất thiết chư Phật. Dĩ

 kiến chư Phật cố, danh Niệm Phật tam-muội. 

見此事者。即見十方一切諸佛 。以見諸佛故。名念佛

三 昧。

 (Kẻ thấy chuyện này liền thấy mười phương hết thảy chư Phật. Do

 thấy chư Phật, nên gọi là Niệm Phật tam-muội). 

Niệm Phật tam-muội thành tựu viên mãn. Đây là do chính miệng

đức Thế Tôn tuyên thuyết: Thấy A Di Đà Phật là thấy mười phương hết

thảy chư Phật. Do đó, sanh vào Tây Phương Cực Lạc thế giới là sanh

trong hết thảy các thế giới của chư Phật, chớ nên không biết chuyện này. 

Có nhiều người học Phật, mong thấy đức Phật này, mong thân cận Bồ

Tát kia, suốt ngày từ sáng đến tối suy nghĩ lung tung, có thể thấy hay

 Tập 24

 332

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

không? Thật sự là một vấn đề! Tôi thấy có các đồng tham đạo hữu, có

cảm tình rất sâu đậm đối với Di Lặc Bồ Tát, luôn nhất tâm nhất ý niệm

Nam-mô Di Lặc Bồ Tát, niệm Di Lặc Hạ Sanh Kinh61, mong thân cận Di

Lặc Bồ Tát, tu Di Lặc Tịnh Độ. Có nắm chắc sẽ sanh về đó hay không? 

Rất có vấn đề! Quý vị xem Hư Vân Lão Hòa Thượng Niên Phổ, lão hòa

thượng Hư Vân tu Di Lặc Tịnh Độ, vãng sanh Di Lặc Tịnh Độ. Theo ghi

chép trong Niên Phổ của lão hòa thượng, Ngài tới Đâu Suất Nội Viện

nghe Di Lặc Bồ Tát giảng kinh, Ngài ở trong Định, thấy mấy người vãng

sanh, nhận biết mấy người, chẳng nhiều lắm, chỉ thấy mấy người quen

mà thôi! Có thể thấy [vãng sanh Di Lặc Tịnh Độ] rất khó, rất ư là khó! 

Nhưng nếu tu niệm pháp môn Di Đà, đến gặp Di Lặc Bồ Tát rất

dễ dàng. Ngài Di Lặc và Tịnh Độ có mối quan hệ hết sức sâu đậm: Nửa

sau kinh Vô Lượng Thọ, Di Lặc Bồ Tát là đương cơ. Vì thế, vãng sanh

Di Lặc Nội Viện từ Tây Phương Cực Lạc thế giới là đi theo đường gần, 

chẳng cần chuốc lấy lắm nỗi phiền phức dường ấy, thân cận Di Lặc Bồ

Tát rất dễ dàng. Đã thế, Di Lặc Bồ Tát còn hết sức tôn trọng quý vị. Vì

sao? Quý vị là học trò của A Di Đà Phật, Ngài phải đặc biệt tôn trọng

quý vị. Quý vị tu Di Lặc Tịnh Độ đến được Nội Viện, tức là học trò của

Ngài, Ngài có thể chẳng cần khách sáo đối với quý vị. Đệ tử của A Di

Đà Phật là khách quý, phải khéo tiếp đãi, khác hẳn! 

 Tác thị quán giả, danh quán nhất thiết Phật thân. Dĩ quán Phật

 thân cố, diệc kiến Phật tâm. Phật tâm giả, đại từ bi thị. Dĩ vô duyên từ, 

 nhiếp chư chúng sanh. 

作是觀者 。名觀一切佛身。以觀佛身故。亦見佛心。

佛心者。大慈悲是。以無緣慈。攝諸眾生。

 (Hành phép Quán này thì gọi là quán thân của hết thảy chư Phật. 

 Do  quán  thân  Phật,  nên  cũng  thấy  tâm  Phật.  Tâm  Phật  là  đại  từ bi. 

 Dùng vô duyên từ nhiếp các chúng sanh). 

Câu sau cùng là một câu khẩn yếu. Rất khó quán thân Phật thành

61 Phật Thuyết Di Lặc Hạ Sanh Kinh do ngài Trúc Pháp Hộ dịch vào đời Tây Tấn, 

chép lời dự ngôn của đức Phật về sự giáng sanh thành Phật của Di Lặc Bồ Tát trong

tương lai. Theo đó, Di Lặc Bồ Tát từ trời Đâu Suất giáng sanh nhân gian, làm con

của ông Tu Phạm Ma (đại thần của vua Nhương Khư) và bà Phạm Ma Việt. Ngài

xuất gia trong nửa đêm và thành đạo ngay trong đêm ấy dưới cội  Long Hoa, tam

chuyển pháp luân. 

 Tập 24

 333

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

công, ở đây, chúng ta biết “tâm Phật”. Tâm Phật là gì? Tâm Phật là vô

duyên đại từ. Vô Duyên là chẳng có điều kiện; nói cách khác, từ thanh

tịnh, bình đẳng, giác sanh ra tâm từ bi. Nếu nói theo cách thông tục, tâm

từ bi  là  tâm  yêu  thương.  Hai  chữ Bác  Ái  cũng  phát  xuất  từ kinh  Vô

Lượng Thọ. Đó là vô duyên từ bi,  “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi” , 

chúng ta phải vun bồi cái tâm ấy. Tâm đại từ bi đối đãi chúng sanh nhằm

thành tựu chúng sanh, thật sự giúp đỡ, thành tựu họ. Tâm đại từ bi chẳng

phải là yêu thương thiên vị, chẳng phải là sủng ái mù quáng, khi đáng

mắng  chửi  thì  vẫn  phải  mắng  chửi,  đáng  đánh  thì  vẫn  phải  đánh.  Khi

đáng nên tống vào địa ngục thì vẫn phải đưa kẻ ấy đến địa ngục. Phải

biết: Lợi lạc họ trong hiện thời, nhưng đời sau họ chẳng được lợi ích, đó

chẳng phải là từ bi. Đời này, đời sau họ đều được tốt lành, có lợi ích, 

nhưng đời sau nữa chẳng đạt được lợi ích thì vẫn chưa phải là từ bi. Do

vậy có thể biết, thật sự từ bi, từ bi đến tột cùng, chính là khuyên họ vãng

sanh Tây Phương thế giới, đó đúng là từ bi đến cùng cực! Vì sanh về

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới  liền  chứng  trọn  vẹn  ba  thứ Bất  Thoái, 

thành Phật trong một đời. Do đó, chẳng khác gì công đức hóa độ chúng

sanh của chư Phật, Bồ Tát. Quý vị dùng các pháp môn khác thì không

được, chưa chắc họ đã có thể thành tựu, tu chẳng thành thì vẫn luân hồi

trong lục đạo. Do đó, lợi ích hữu hạn, công đức rất ít. Chỉ riêng pháp

môn này có vô lượng vô biên công đức. Đoạn kế tiếp là Cử Ích Khuyến

Tu (nêu ra lợi ích để khuyên tu), chúng ta hãy xem kinh văn:

 Tác thử quán giả, xả thân tha thế, sanh chư Phật tiền, đắc Vô

 Sanh Nhẫn. 

作此觀者。捨身他世。生諸佛前。得無生忍。

 (Kẻ hành  phép  Quán  này,  bỏ thân,  trong  đời  sau,  sanh ở trước

 Phật, đắc Vô Sanh Nhẫn). 

Đây là nói đến công đức lợi ích do tu học. Sau khi bỏ thân, đời sau

sanh trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, sanh về Tây Phương Cực Lạc

thế giới bèn đắc Vô Sanh Nhẫn, cũng tương ứng với những điều được

nói trong bốn mươi tám nguyện của kinh Vô Lượng Thọ. Phàm là người

sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới đều là A Bệ Bạt Trí Bồ Tát. A Bệ

Bạt Trí đắc Vô Sanh Nhẫn, từ Thất Địa trở lên. 

 Thị cố trí giả, ưng đương hệ tâm đế quán Vô Lượng Thọ Phật. 

 Tập 24

 334

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

是故智者。應當繫心諦觀無量壽佛。

 (Vì thế, kẻ có trí hãy nên dốc lòng chuyên tâm quán kỹ Vô Lượng

 Thọ Phật). 

Qua câu này, Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật rát miệng buốt lòng

khuyên bảo chúng ta.  “Trí giả” (Bậc trí) là nếu quý vị có chút trí huệ, sẽ

chẳng  thể vứt  bỏ pháp  môn  này,  “ưng  đương” (hãy  nên)  là  khuyên

chúng ta  “hệ tâm đế quán”. Đó là phương pháp tu học, hệ tâm đế quán

Vô Lượng Thọ Phật, tức là A Di Đà Phật. Nay chúng ta quán, do chẳng

có năng lực để quán như vậy, bèn chấp trì danh hiệu, nhất tâm hệ niệm, 

xưng niệm A Di Đà Phật, sẽ chẳng khác phương pháp tu quán A Di Đà

Phật. Hễ thành tựu thì công đức hoàn toàn giống nhau. Vì thế, trong lời

mi chú kinh Vô Lượng Thọ, thầy Lý đã viết:  “Chẳng chịu cầu sanh Tây

 Phương Cực Lạc thế giới, nếu chẳng phải ngu thì là cuồng” ,  “ngu”  là

ngu si. Nếu chẳng phải là ngu si, bèn là cuồng vọng. Nói cách khác, kẻ

bình  phàm,  hễ là  người  có  đôi  chút  trí huệ,  chẳng  có  ai  không  phát

nguyện cầu sanh Tây Phương. Thầy Lý nói lời ấy, so với lời kinh dạy, và

lời tổ sư đại đức xưa nay khuyên lơn, khích lệ chúng ta hoàn toàn giống

hệt như nhau. 

Cụ đọc đến đoạn kinh về nhóm năm trăm người của vương tử A

Xà Thế, đã nêu ra ba điều cảnh giác:

1) Điều thứ nhất, quý vị hãy nhìn vào nhân quả trong quá khứ của

nhóm vương tử A Xà Thế.  “Trụ Bồ Tát đạo, cúng dường bốn trăm ức

 Phật” , mà còn bị mê khi cách ấm, vẫn thoái chuyển.  “Trụ Bồ Tát đạo” , 

có  thể thấy  trước  kia  họ là  Bồ Tát,  nay  phải  làm  vương  tử,  hoặc  làm

trưởng  giả,  đã  thoái  chuyển  rồi.  Chuyện  trong  đời  quá  khứ hoàn  toàn

không biết, do bị mê khi cách ấm. Đã cúng dường bốn trăm ức Phật mà

còn bị mê khi cách ấm, vẫn phải thoái chuyển. Thiện căn vẫn ít ỏi, vẫn

chưa đủ dầy. Chỉ là nghe Thích Ca Mâu Ni Phật giảng Tây Phương Cực

Lạc thế giới trong tâm rất hoan hỷ, động một niệm: “Trong tương lai ta

thành  Phật,  sẽ giống  như  A  Di  Đà  Phật”.  Chỉ dấy  một  niệm  như  thế. 

Trọn chẳng hạ thật sự quyết tâm “đời này ta phải cầu sanh Tây Phương

Cực Lạc thế giới”, vẫn chẳng dấy niệm ấy. Vì thế, họ có thể vãng sanh

hay không, vẫn chẳng nhất định. Đó là điều đáng cảnh giác thứ nhất. 

2)  Điều  thứ hai,  tuy  đã  có  cái  nhân ấy,  nếu  duyên  chẳng  chín

muồi, đời này lại chẳng thể thật sự cầu sanh. Nói cách khác, vẫn phải lưu

chuyển theo nghiệp, phải nếm trải một thời gian rất dài trong lục đạo, 

vẫn phải hứng chịu khổ nạn. 

 Tập 24

 335

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

3)  Do  đó,  điều thứ ba,  cụ nói, nếu  chẳng  cầu sanh  Tây  Phương

Tịnh Độ, đó chẳng phải là ngu bèn là cuồng! 

Thật vậy, chẳng giả tí nào! Câu kinh văn này vô cùng trọng yếu. 

 Quán Vô Lượng Thọ Phật giả, tùng nhất tướng hảo nhập, đản

 quán mi gian bạch hào,  cực linh minh liễu.  Kiến gian mi bạch  hào

 tướng giả, bát vạn tứ thiên tướng hảo, tự nhiên đương hiện. 

觀無量壽佛者。從一相好入。但觀眉間白毫。極令明

了。見間眉白毫相者。八萬四千相好。自然當現。

 (Quán Vô Lượng Thọ Phật thì bắt đầu bằng quán một tướng hảo. 

 Chỉ quán tướng bạch hào giữa hai mày hết sức rành rẽ. Đã thấy tướng

 bạch hào giữa hai mày thì tám vạn bốn ngàn tướng hảo sẽ tự nhiên hiện

 ra). 

Dạy chúng ta cách quán. Phật có vô lượng tướng, mỗi tướng có vô

lượng hảo. Trong mỗi hảo có vô lượng quang minh. Trong quang minh

lại hóa ra vô lượng vô biên chư Phật, bắt đầu quán từ đâu? Quán từ Bạch

Hào, quán từ một tướng. Quán một tướng đã thành, các tướng khác tự

nhiên sẽ hiện tiền. 

 Kiến Vô Lượng Thọ Phật giả, tức kiến thập phương vô lượng

 chư Phật. Đắc kiến vô lượng chư Phật cố, chư Phật hiện tại thọ ký. 

 Thị vi biến quán nhất thiết sắc thân tướng, danh đệ cửu quán. Tác thị

 quán giả, danh vi chánh quán. Nhược tha quán giả, danh vi tà quán. 

見無量壽佛者 。即見十方無量諸佛。得見無量諸佛故

。諸佛現在授記 。是為徧觀一切色身相 。名第九觀。作是

觀者。名為正觀。若他觀者。名為邪觀。

 (Thấy Vô Lượng Thọ Phật chính là thấy mười phương vô lượng

 chư Phật. Do được thấy vô lượng chư Phật, nên chư Phật hiện tại thọ ký. 

 Đó là quán trọn khắp hết thảy các tướng sắc thân, gọi là phép Quán thứ

 chín. Quán như thế là chánh quán. Nếu quán khác đi, sẽ là tà quán). 

Cần phân biệt tà và chánh. Thấy một vị Phật là thấy hết thảy chư

Phật, sanh trong một cõi là sanh vào hết thảy các cõi, chỉ có pháp môn

này! A! Chúng tôi giảng tới đây. 

 Tập 24

 336

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Tập 25

Xin mở kinh bổn, trang một trăm chín mươi tám, xem dòng thứ tư

từ dưới đếm lên. Hãy xem kinh văn. Đây là phép Quán thứ mười trong

mười sáu phép Quán, quán Quán Thế Âm Bồ Tát:

 Phật cáo A Nan cập Vi Đề Hy: - Kiến Vô Lượng Thọ Phật liễu

 liễu phân minh dĩ. 

佛告阿難及韋提希。見無量壽佛了了分明已。

 (Phật bảo A Nan và Vi Đề Hy: - Đã thấy Vô Lượng Thọ Phật rành

 rẽ, phân minh xong). 

Tổng kết phép Quán trong phần trước; sau khi đã quán A Di Đà

Phật thành tựu. 

 Thứ phục  ưng  quán  Quán  Thế Âm  Bồ Tát.  Thử Bồ Tát  thân

 trưởng thập bát vạn ức na-do-tha do-tuần. 

次復應觀觀世音菩薩 。此菩薩身長十八萬億那由他由

旬。

 (Kế đó, lại nên quán Quán Thế Âm Bồ Tát. Vị Bồ Tát này thân cao

 mười tám vạn ức na-do-tha do-tuần). 

Trong chú giải có giảng về  “mười tám vạn ức”62. 

 Thân tử kim sắc, đảnh hữu nhục kế, hạng hữu viên quang, diện

 các bách thiên do-tuần. Kỳ viên quang trung, hữu ngũ bách hóa Phật, 

 như Thích Ca Mâu Ni, nhất nhất hóa Phật, hữu ngũ bách hóa Bồ Tát, 

 vô lượng chư thiên, dĩ vi thị giả. 

62 Do chánh kinh thường ghi là  “thử Bồ Tát thân trưởng bát thập vạn ức na-do-tha

 do-tuần” ,  nên  trong  chú  giải,  pháp  sư  Đế  Nhàn  đã  viết:  “Lời  Sao  như sau:  ‘Tám

 mươi vạn ức phải là mười tám vạn ức. Nay nói tám mươi tức là vượt trỗi thân Phật, 

 nên biết là sai’. Hỏi: Phật Thích Ca cao một trượng sáu, thân người đời tám thước, 

 thân vị Phật kia (A Di Đà Phật) là sáu mươi vạn ức, Quán Âm cao mười tám vạn ức, 

 sao lại quá thấp? Đáp: Thắng Ứng Thân trong cõi Tịnh Độ chẳng thể so sánh theo

 uế độ được, há chẳng thấy thân của ngài Diệu Âm trong kinh Pháp Hoa ư? Ngài

 Diệu Âm chỉ cao bốn vạn hai ngàn, mà thân Phật là sáu trăm tám mươi vạn, Phật

 cách biệt Bồ Tát nhiều chừng ấy”. 

 Tập 25

 337

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

身紫金色。頂有肉髻。項有圓光 。面各百千由旬。其

圓光中。有五百化佛 。如釋迦牟尼。一一化佛 。有五百化

菩薩。無量諸天。以為侍者。

 (Thân màu vàng tía, đỉnh đầu có nhục kế. Cổ có viên quang, mỗi

 phía chiếu xa đến trăm ngàn do-tuần. Trong viên quang ấy, có năm trăm

 hóa Phật như Thích Ca Mâu Ni Phật. Mỗi vị hóa Phật có năm trăm hóa

 Bồ Tát, vô lượng chư thiên để làm thị giả). 

Bồ Tát và Phật cũng hết sức tương tự, trong quang minh cũng có

hóa Phật và hóa Bồ Tát. 

 Cử thân quang trung, ngũ đạo chúng sanh nhất thiết sắc tướng, 

 giai ư trung hiện. 

舉身光中。五道眾生一切色相。皆於中現。

 (Trong quang minh khắp thân Ngài, hết thảy sắc tướng của chúng

 sanh trong năm đường63 đều hiện bóng trong ấy). 

Không chỉ là trong quang minh hiện tướng chư Phật, Bồ Tát, mà

cũng đồng thời hiện tướng lục đạo chúng sanh. 

 Đảnh thượng Tỳ Lăng Già ma-ni bảo dĩ vi thiên quan. Kỳ thiên

 quan trung, hữu nhất lập hóa Phật, cao nhị thập ngũ do-tuần. 

頂上毘楞伽摩尼寶以為天冠 。其天冠中。有一立化佛

。高二十五由旬。

 (Trên đỉnh đầu, báu Tỳ Lăng Già ma-ni dùng làm mão trời. Trong

 mão trời ấy, có một vị hóa Phật đứng, cao hai mươi lăm do-tuần). 

Đây là nói mão của Bồ Tát, giữa mão có một tượng Phật. Tượng

Phật ấy là tượng đứng, là tượng Phật đứng. 

 Quán Thế Âm Bồ Tát, diện như Diêm Phù Đàn kim sắc, mi gian

 hào  tướng,  bị thất  bảo  sắc,  lưu  xuất  bát  vạn  tứ thiên  chủng  quang

 minh.  Nhất  nhất  quang  minh,  hữu  vô  lượng  vô  số bách  thiên  hóa

63 Kinh nói  “ngũ đạo” (năm đường) tức là không kể A Tu La, vì trừ địa ngục ra, 

đường nào cũng có A Tu La, nên gộp chung A Tu La vào bốn đường nhân, thiên, 

quỷ, súc sanh. 

 Tập 25

 338

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Phật. Nhất nhất hóa Phật, vô số hóa Bồ Tát dĩ vi thị giả, biến hiện tự

 tại, mãn thập phương thế giới. 

觀世音菩薩 。面如閻浮檀金色。眉間毫相。備七寶色

。流出八萬四千種光明 。一一光明 。有無量無數百千化佛

。一一化佛 。無數化菩薩以為侍者 。變現自在。滿十方世

界。

 (Sắc mặt Quán Thế Âm Bồ Tát như vàng Diêm Phù Đàn, tướng

 bạch hào giữa hai mày trọn đủ màu của bảy thứ báu, tỏa ra tám vạn bốn

 ngàn  loại  quang  minh.  Mỗi  một  quang  minh  có  vô  lượng  vô  số trăm

 ngàn hóa Phật. Mỗi vị hóa Phật có vô số hóa Bồ Tát làm thị giả, biến

 hiện tự tại, trọn khắp mười phương thế giới). 

Trong ba mươi hai tướng của đức Phật có tướng bạch hào, Bồ Tát

cũng có tướng bạch hào. Đã thế, tướng bạch hào cũng phóng quang hóa

Phật, biến hiện tự tại. Trong đoạn trước đã nói: Hóa Phật nơi thân quang

của Phật biến hiện tướng của lục đạo chúng sanh trong mười phương thế

giới; ở đây nói đến một tướng trong vô lượng tướng hảo, tức là tướng

bạch hào. Nói thật ra, hết thảy các tướng hảo đều phóng quang. Trong

quang  minh  đều  có hóa  Phật,  hóa  Bồ Tát  trọn khắp  mười  phương thế

giới. 

 Tý như hồng liên hoa sắc, hữu bát thập ức vi diệu quang minh, 

 dĩ vi anh lạc, kỳ anh lạc trung, phổ hiện nhất thiết chư trang nghiêm

 sự. 

臂如紅蓮華色 。有八十億微妙光明。以為瓔珞。其瓔

珞中。普現一切諸莊嚴事。

 (Cánh tay sắc như hoa sen đỏ, có tám mươi ức quang minh vi diệu

 để làm anh lạc. Trong anh lạc, hiện khắp hết thảy các sự trang nghiêm). 

Những điều nói trên đây đều là chánh báo, đều thuộc về thân thể, 

hoặc là toàn thể, hoặc là bộ phận. Ở đây nói về y báo, y báo là vật ngoài

thân. Anh lạc và y phục đều thuộc về y báo. Đây chính là nói về y báo và

chánh báo trang nghiêm. 

 Thủ chưởng  tác  ngũ  bách ức  tạp  liên  hoa  sắc,  thủ thập  chỉ

 đoan, nhất nhất chỉ đoan hữu bát vạn tứ thiên hoạch, do như ấn văn. 

 Tập 25

 339

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Nhất nhất hoạch hữu bát vạn tứ thiên sắc. Nhất nhất sắc hữu bát vạn

 tứ thiên quang. Kỳ quang nhu nhuyễn, phổ chiếu nhất thiết. Dĩ thử

 bảo thủ, tiếp dẫn chúng sanh. 

手掌作五百億雜蓮華色 。手十指端。一一指端有八萬

四千畫。猶如印文 。一一畫有八萬四千色 。一一色有八萬

四千光。其光柔軟。普照一切。以此寶手。接引眾生。

 (Bàn  tay  có  màu  như  năm  trăm ức  hoa sen  các loại.  Mười đầu

 ngón tay, mỗi đầu ngón tay có tám vạn bốn ngàn đường vân giống như

 nét khắc trên cái ấn. Mỗi đường vân có tám vạn bốn ngàn màu. Mỗi một

 màu  có  tám  vạn  bốn  ngàn  ánh  sáng.  Quang  minh ấy  mềm  mại,  chiếu

 khắp hết thảy. Dùng tay báu này để tiếp dẫn chúng sanh). 

Nay chúng ta gọi những đường vân trong bàn tay là các vân tay. 

Vân tay của Ngài hết sức vi tế, đồng thời cũng phóng quang, quang minh

cũng chiếu khắp hết thảy. 

 Cử túc  thời,  túc  hạ hữu  thiên  bức  luân  tướng,  tự nhiên  hóa

 thành hữu ngũ bách ức quang minh đài. Hạ túc thời, hữu kim cang

 ma-ni hoa bố tán nhất thiết, mạc bất di mãn. 

舉足時。足下有千輻輪相 。自然化成有五百億光明臺

。下足時。有金剛摩尼華布散一切。莫不彌滿。

 (Khi  giở chân,  dưới  bàn  chân  có  tướng  bánh  xe  ngàn  căm,  tự

 nhiên hóa thành năm trăm ức đài quang minh. Lúc đặt chân xuống, có

 hoa kim cang ma-ni rải khắp hết thảy mọi nơi, không đâu chẳng trọn

 khắp). 

Trong đoạn cuối này, cho biết dưới bàn chân [Bồ Tát] có  “thiên

 bức luân tướng” , Luân (bánh xe) là viên mãn, ngàn căm cũng biểu thị sự

viên  mãn.  Tướng  hảo  nơi  ngón  chân,  từ trong  luân  tướng,  “thiên  bức

 luân tướng”  là những đường chỉ trong gan bàn chân, cũng phóng quang

giống hệt như vậy. Không chỉ tỏa ánh sáng, lại còn giở chân, hạ chân, tự

nhiên biến hóa đài sen.  “Kim cang ma-ni hoa”  cũng là hoa sen báu. Do

đó nói giở chân, hạ chân là tự nhiên biến hiện, chẳng phải là tác ý, chẳng

phải cố ý biến như vậy, mà là tự nhiên biến hiện. Ngài biến hiện đương

nhiên đều có lý, đều có lý tồn tại, Lý ấy thuộc về Tánh Đức: Chân Như

bản tánh trọn đủ vô lượng vô biên đức năng. Sau khi chứng đắc tự tánh, 

các hiện tượng ấy hoàn toàn là tự nhiên. Do đó, cổ nhân nói:  “Chẳng

 Tập 25

 340

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 đọc Hoa Nghiêm, không biết sự phú quý trong nhà Phật” , cũng chẳng

hiểu chỗ hay của việc thành Phật. Thụ dụng các thứ trang nghiêm trong

pháp thế gian là do nhiều đời hoặc do đời này tu phước mà hiện; còn y

báo và chánh báo trang nghiêm của chư Phật, Bồ Tát do Tánh Đức biến

hiện. Tánh Đức là tự nhiên, vĩnh viễn chẳng có suy kiệt, chẳng giống

như Tu Đức. Tu Đức sẽ có lúc hết, Tánh Đức chẳng có hạn lượng, vô

cùng, vô tận. Do vậy có thể biết: Phước báo trong Tánh Đức thù thắng

hơn Tu Đức quá nhiều. Cầu huệ, cầu phước đều phải cầu từ tự tánh; đó

mới là chánh xác. 

Chúng ta lại xem đoạn kinh văn kế tiếp, [trong Sớ Sao, khoa mục

này được gọi là]  “dữ Phật đồng dị” (giống và khác với Phật). Hãy xem

trang hai trăm lẻ một, dòng thứ ba từ dưới đếm lên. 

 Kỳ dư thân tướng, chúng hảo cụ túc, như Phật vô dị. 

其餘身相。眾好具足。如佛無異。

 (Những  thân  tướng  khác,  các  tùy  hình  hảo  trọn  đủ,  giống  như

 Phật, chẳng khác). 

Những tướng hảo khác hoàn toàn giống như A Di Đà Phật. 

 Duy  đảnh  thượng  nhục  kế,  cập  Vô  Kiến  Đảnh  tướng,  bất cập

 Thế Tôn. 

唯頂上肉髻。及無見頂相。不及世尊。

 (Chỉ có  tướng  nhục  kế và  tướng  Vô  Kiến  Đảnh64 trên  đỉnh  đầu

 chẳng bằng đức Thế Tôn). 

Bồ Tát thị hiện là bậc Đẳng Giác Bồ Tát, còn có một phần sanh

tướng vô minh chưa phá. Tuy tướng hảo giống như Phật, nhưng chú tâm

quan sát, [sẽ thấy] còn kém một chút, có ý nghĩa này! 

 Thị vi  quán  Quán  Thế Âm  Bồ Tát chân  thật  sắc  thân  tướng, 

 danh đệ thập quán. 

64 Vô Kiến Đảnh Tướng là tùy hình hảo của Nhục Kế, tất cả trời người chẳng thấy

được tướng chót đỉnh của Nhục Kế, nên gọi là Vô Kiến Đảnh. Kinh Quán Phật đã

nói:  “Nhục Kế của đức Phật sanh ra vạn ức quang minh, mỗi quang minh lần lượt

 chiếu đến vô lượng thế giới ở phương trên, chư thiên, người đời, cho đến hàng Thập

 Địa Bồ Tát cũng chẳng thể thấy được”. 

 Tập 25

 341

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

是為觀觀世音菩薩真實色身相。名第十觀。

 (Đó là quán tướng sắc thân chân thật của Quán Thế Âm Bồ Tát, 

 gọi là phép Quán thứ mười). 

Xin xem phần kinh văn tiếp theo. 

 Phật cáo A Nan: - Nhược dục quán Quán Thế Âm Bồ Tát giả, 

 đương tác thị quán. 

佛告阿難。若欲觀觀世音菩薩者。當作是觀。

 (Đức Phật bảo ngài A Nan: “Nếu muốn quán Quán Thế Âm Bồ

 Tát, hãy nên quán như thế”). 

 “Đương  tác  thị quán” :  Cách  quán  hình  tượng  như  đức  Phật  đã

dạy trên đây. 

 Tác thị quán giả, bất ngộ chư họa. 

作是觀者。不遇諸禍。

 (Quán như thế, chẳng gặp các họa). 

Xa lìa hết thảy các tai nạn bất ngờ. Thường tưởng niệm Quán Thế

Âm Bồ Tát, thường xưng niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, cũng là nhớ Phật, 

niệm Phật. Thường có thể ức niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, sẽ không gặp

hết thảy các tai nạn ngoài ý muốn. 

 Tịnh trừ nghiệp chướng, trừ vô số kiếp sanh tử chi tội. 

淨除業障。除無數劫生死之罪。

 (Trừ sạch nghiệp chướng, trừ tội trong vô số kiếp sanh tử). 

Đây là nói tới công đức diệt tội do quán tưởng. Dưới đây là nói

đến chuyện được phước. 

 Như thử Bồ Tát, đản văn kỳ danh, hoạch vô lượng phước, hà

 huống đế quán. 

如此菩薩。但聞其名。獲無量福。何況諦觀。

 (Bồ Tát  như  thế,  chỉ nghe  tên  Ngài  đã được  vô  lượng  phước, 

 huống hồ là quán kỹ lưỡng). 

 Tập 25

 342

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Chúng ta đọc kinh văn là được rồi. 

 Nhược hữu dục quán Quán Thế Âm Bồ Tát giả, tiên quán đảnh

 thượng nhục kế; thứ quán thiên quan. Kỳ dư chúng tướng, diệc thứ đệ

 quán  chi,  tất  linh minh  liễu,  như  quán chưởng  trung.  Tác  thị quán

 giả, danh vi chánh quán. Nhược tha quán giả, danh vi tà quán. 

若有欲觀觀世音菩薩者 。先觀頂上肉髻。次觀天冠。

其餘眾相 。亦次第觀之。悉令明了 。如觀掌中。作是觀者

。名為正觀。若他觀者。名為邪觀。

 (Nếu có ai muốn quán Quán Thế Âm Bồ Tát thì trước hết hãy nên

 quán  nhục  kế trên  đỉnh đầu,  kế đó quán  mão  trời,  và  các  tướng  khác

 cũng theo thứ tự mà quán sao cho thảy đều rõ rệt như nhìn vào bàn tay. 

 Quán như thế thì gọi là chánh quán. Nếu quán khác đi thì là tà quán). 

Trong chú giải có một đoạn mà chúng ta cần xem cẩn thận, xem từ

câu thứ hai nơi dòng thứ tư trong trang hai trăm lẻ ba:  “Hành giả quán ư

 quan, kế, hào, diện, thân sắc, quang minh, nhất nhất tu dụng tâm tác, 

 tâm thị, nhi vi năng quán” (Hành giả quán tưởng mão trời, nhục kế, bạch

hào, vẻ mặt, thân sắc, quang minh [của Quán Thế Âm Bồ Tát], đối với

mỗi  thứ đều  nên  dùng  “tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật”  để quán

tưởng). Hành giả là người nương theo lý luận và phương pháp này để tu

hành, cách tu như thế nào? Quý vị quán mão đội đầu, nhục kế, tướng

bạch hào, vẻ mặt, thân sắc, quang minh của Bồ Tát giống như trong kinh

đã nói, mỗi thứ đều quán tưởng cặn kẽ. Quán tưởng thì phải khéo dụng

tâm. Chẳng khéo dụng tâm sẽ dấy vọng tưởng, đó chẳng phải là quán

tưởng. Quán tưởng và vọng tưởng sai khác nhỏ nhặt như vậy, đừng nên

ngỡ vọng tưởng là quán tưởng, điều này rất trọng yếu. Nói thật ra, rất

nhiều  kẻ bình  phàm  ngỡ vọng  tưởng  là  quán  tưởng;  vì  thế,  tội  cũng

chẳng thể diệt được, mà phước cũng chẳng thể hiện tiền, đó là do dụng

tâm sai lầm. Như thế nào thì mới gọi là khéo dụng tâm? Câu tiếp theo

[trong lời Sớ] rất trọng yếu,  “tâm tác, tâm thị”.  Trong phần kinh văn ở

đoạn trước đã dạy:  “Tâm này làm Phật, tâm này là Phật” , phải dụng tâm

như vậy. Quán A Di Đà Phật phải dùng cái tâm ấy, mà quán Quán Thế

Âm Bồ Tát cũng phải dùng cái tâm ấy. Tâm này làm Bồ Tát, tâm này là

Bồ Tát. Nói thật ra, vì sao có thể diệt tội, trừ chướng, sanh phước? Điều

khẩn yếu nhất là ứng dụng lý luận, phương pháp từ việc quán Phật hay

quán Bồ Tát vào trong cuộc sống hằng ngày, chúng ta quan sát hết thảy

 Tập 25

 343

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

vạn  sự,  vạn  pháp,  lẽ đâu  chẳng  khai  trí  huệ?  Trí  huệ đã  khai,  lẽ đâu

chẳng  sanh  phước?  Phước  huệ trọn  đủ,  há  còn  có  tội  nghiệp?  Đương

nhiên là tiêu tội nghiệp, lý ở chỗ này! Vì thế, phải biết dụng tâm thì mới

là thật sự dụng tâm, tuyệt đối chẳng phải là dấy vọng tưởng. Dấy vọng

tưởng là lầm lẫn quá ư to lớn! 

Đoạn này  đã  giảng giải ý  nghĩa  rất  rõ  ràng; vì thế,  đối với mỗi

chuyện, đều phải dùng, ắt phải sử dụng, tức là trong mỗi phép Quán đều

cần  phải  dùng  “tâm  làm,  tâm  là”.  “Tâm  là”  chính  là  cái  có  thể hiện

(năng hiện), duy tâm sở hiện,  “tâm làm”  là duy thức sở biến. Hết thảy

các tướng cảnh giới đều do tự tâm hiện, do bổn thức biến. Ngoài tâm

chẳng có pháp, ngoài pháp chẳng có tâm. Chư Phật, Bồ Tát thảy đều do

tự tánh biến hiện, đó gọi là  “duy tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà” . Di Đà đã

là tự tánh, há Quán Âm Bồ Tát lại có bao giờ chẳng phải là tự tánh? Biết

chư Phật, Bồ Tát, Tịnh Độ do tự tánh biến hiện, có thứ gì nơi cảnh giới

trước mắt chúng ta chẳng phải do tự tánh biến hiện? Quý vị quán sát như

vậy, quán lâu ngày, tự nhiên minh tâm kiến tánh, tâm địa mới có thể thật

sự đạt đến thanh tịnh, bình đẳng, bất tri bất giác tự nhiên nhập cảnh giới

Phật. Dùng nguyên tắc này để quán tưởng,  “nhi vi năng quán, thuyết tại

 tượng tiền, dụng tại thử xứ” (dùng làm chủ thể để quán, [nguyên tắc đã

được nói] trong phần quán tượng [A Di Đà Phật] trên đây được vận dụng

vào chỗ này). 

Những điều đã nói trong phần quán tượng ở phần trước là huấn

luyện,  tức  là  [những  điều  được  nói]  trong  phần  quán  Vô  Lượng  Thọ

Phật,  [nguyên  tắc]  “tâm này là  Phật,  tâm  này làm  Phật” đã được  nói

trong đoạn kinh văn dạy về phép quán Vô Lượng Thọ Phật, tức là được

nói trong phép Quán thứ chín, nhưng quý vị phải biết sử dụng; hiện thời, 

đang nói đến phép quán Bồ Tát, quý vị phải biết vận dụng nguyên tắc ấy

để quán tượng [Bồ Tát], sau đó mở rộng ra.  “Ký vân tác Phật thị Phật” , 

[có nghĩa là] nếu nói “làm Phật, là Phật”,  “khởi bất năng tác Quán Âm

 thị Quán Âm da?” (há chẳng thể làm Quán Âm bèn là Quán Âm ư?), 

[nghĩa  là]  tâm  này  làm  Quán  Âm,  tâm  này  là  Quán  Âm.  “Thị kế,  thị

 quan” (Là nhục kế, là mão), tâm này làm nhục kế, tâm này là nhục kế, 

chẳng có gì không phải là như thế.  “Thị kế, thị quan, giai khả vi lệ, bất

 độc dĩ Phật lệ quán Bồ Tát, diệc tu lệ ư phổ tạp tam bối, khởi duy dĩ tiền

 lệ hậu, diệc hợp dĩ hậu lệ tiền, dĩ linh hành nhân, thỉ mạt kinh văn, câu

 khả tu  quán  cố” (Là  nhục  kế,  là  mão  trời,  đều  có  thể theo  lệ ấy  [để

quán]. Không chỉ riêng quán Bồ Tát là noi theo lệ quán Phật, mà cũng

nên theo lệ ấy để quán [trong các môn] Phổ Quán, Tạp Quán, Ba Bậc

 Tập 25

 344

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Vãng Sanh. Há có phải chỉ là áp dụng nguyên tắc trong phép Quán trước

vào phép Quán sau, mà cũng phải nên áp dụng nguyên tắc trong phép

Quán sau vào phép Quán trước, khiến cho hành nhân đối với kinh văn từ

đầu đến cuối đều có thể quán [theo cùng một nguyên tắc]). [Ý nói]: Đối

với mười sáu phép Quán, từ phép Quán thứ nhất là Nhật Quán cho đến

phép quán  cuối  cùng  là  Trì  Danh, đều phải vận  dụng  nguyên  tắc này. 

Chúng ta hiểu đạo lý này, phải dùng tâm thái và nguyên tắc ấy để chấp

trì danh hiệu, đích xác là chẳng giống kẻ bình phàm niệm câu A Di Đà

Phật. Kẻ bình phàm niệm A Di Đà Phật miệng có, tâm không! Không có

cái tâm gì? Chẳng phải là cái tâm vô tưởng niệm A Di Đà Phật. Vì tưởng

niệm A Di Đà Phật là vọng tưởng, niệm A Di Đà Phật [luôn suy tưởng]

“con rất yêu mến A Di Đà Phật, con rất mong được thấy A Di Đà Phật”. 

Đó là cái tâm cảm tình, là vọng tâm, chẳng phải là chân tâm. Chân tâm

là gì? Tâm này là Phật, tâm này làm Phật, đó là đúng, chẳng sai. Vì thế, 

đối với “miệng có, tâm không”, trước nay chúng ta chưa hiểu rõ ý nghĩa

“miệng có, tâm không”, từ chỗ này chúng ta mới hiểu rõ ràng. 

Đây là chân tâm, cái “có thể hiện, có thể biến” đều là chân tâm. 

 “Tâm này làm Phật”  là chân tâm. Chẳng phải là chân tâm, sẽ chẳng hiển

lộ cảnh giới, mà cũng chẳng thể sanh ra biến hóa. Có người nói: “Nhà

Phật của các ông nói hết thảy các pháp chỉ do tâm biến, [vậy thì] tôi cầm

vật này, ông hãy biến nó thành một món lễ vật cho tôi xem thử! Ông có

biến được hay không? Biến chẳng được thì tức là nói gạt người mất rồi!” 

Người ấy chẳng hiểu cái có thể biến chính là chân tâm, nay cái tâm mà

chúng ta đang nói lại chính là vọng tâm, vọng tâm chẳng thể biến, chân

tâm có thể biến. Ở đây nói  “tâm này là Phật, tâm này làm Phật” ,  “là” 

và  “làm” đều nói về chân tâm. Người bình phàm hiểu lầm Phật pháp, 

chúng ta phải nên hiểu điều này. Sau khi đã hiểu, sẽ dần dần thong thả

học tập, học sử dụng [những điều ấy] trong cuộc sống hằng ngày, dùng

trong thấy, nghe, hay, biết, sẽ thụ dụng rất to lớn. Hiện tiền sẽ có thể đạt

được tự tại giải thoát, xác thực là có thể giúp cho chúng ta đoạn phiền

não, thành Phật đạo. 

Phép Quán thứ mười một tiếp theo đây là quán Đại Thế Chí Bồ

Tát. 

 Thứ quán Đại Thế Chí Bồ Tát. Thử Bồ Tát thân lượng đại tiểu, 

 diệc như Quán Thế Âm, viên quang diện các bách nhị thập ngũ do-

 tuần,  chiếu  nhị bách  ngũ  thập  do-tuần,  cử thân  quang minh,  chiếu

 thập phương quốc, tác tử kim sắc. Hữu duyên chúng sanh, giai tất đắc

 Tập 25

 345

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 kiến, đản kiến thử Bồ Tát nhất mao không quang. 

次觀大勢至菩薩 。此菩薩身量大小。亦如觀世音。圓

光面各百二十五由旬 。照二百五十由旬 。舉身光明。照十

方國。作紫金色 。有緣眾生。皆悉得見 。但見此菩薩一毛

空光。

 (Kế đó, quán Đại Thế Chí Bồ Tát. Vị Bồ Tát này thân lượng lớn

 nhỏ cũng như Quán Thế Âm. Viên quang mỗi phía rộng một trăm hai

 mươi  lăm do-tuần,  chiếu xa  hai  trăm  năm  mươi  do-tuần.  Quang  minh

 nơi toàn  thân  Ngài  chiếu  mười  phương  cõi  nước,  có  màu  vàng  tía. 

 Chúng sanh hữu duyên thảy đều được thấy, chỉ thấy một ánh sáng nơi lỗ

 chân lông của vị Bồ Tát này…). 

Chữ Không (空) ở đây có nghĩa là từ lỗ chân lông tỏa ra ánh sáng. 

 Tức kiến thập phương vô lượng chư Phật tịnh diệu quang minh. 

 Thị cố hiệu thử Bồ Tát danh Vô Biên Quang, dĩ trí huệ quang, phổ

 chiếu nhất thiết, linh ly tam đồ, đắc vô thượng lực. Thị cố hiệu thử Bồ

 Tát vi Đại Thế Chí. 

即見十方無量諸佛淨妙光明 。是故號此菩薩名無邊光

。以智慧光。普照一切 。令離三塗。得無上力 。是故號此

菩薩為大勢至。

 (Liền thấy quang minh trong sạch, mầu nhiệm của mười phương

 vô lượng chư Phật. Do đó, vị Bồ Tát này được gọi là Vô Biên Quang. 

 Dùng trí huệ quang chiếu khắp hết thảy, khiến họ được lìa tam đồ, đắc

 vô thượng lực. Do vậy, vị Bồ Tát này có hiệu là Đại Thế Chí). 

Trong đoạn kinh văn này, trước hết giới thiệu Đại Thế Chí Bồ Tát

và Quán Thế Âm Bồ Tát có hình trạng, vóc dáng, diện mạo đều giống

hệt nhau. Ở đây cũng giới thiệu nguyên do của danh hiệu Bồ Tát, vì sao

Ngài được gọi là Đại Thế Chí? Ngài còn có một danh hiệu khác là Vô

Biên Quang, ở đây, chúng ta đều thấy: Vì Ngài có thể khiến cho hết thảy

chúng sanh hữu duyên xa lìa tam đồ, đắc vô thượng lực, nên gọi là Đại

Thế Chí. Danh hiệu Đại Thế Chí được kiến lập từ chỗ này. 

Chúng ta lại xem đoạn kinh văn tiếp theo trong trang hai trăm lẻ

năm,  [có  khoa  đề là]  “dữ Quán  Âm  minh  dị đồng” (nói  rõ  chỗ giống

nhau và khác nhau so với ngài Quán Âm). 

 Tập 25

 346

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Thử Bồ Tát thiên quan, hữu ngũ bách bảo hoa, nhất nhất bảo

 hoa,  hữu  ngũ  bách  bảo  đài.  Nhất  nhất  đài  trung,  thập  phương  chư

 Phật  tịnh  diệu  quốc  độ quảng  trường  chi  tướng,  giai  ư  trung  hiện, 

 đảnh thượng nhục kế, như Bát Đầu Ma hoa. 

此菩薩天冠 。有五百寶華。一一寶華。有五百寶臺。

一一臺中 。十方諸佛淨妙國土廣長之相 。皆於中現。頂上

肉髻。如缽頭摩華。

 (Mão trời của vị Bồ Tát này có năm trăm hoa báu. Mỗi một hoa

 báu có năm trăm bảo đài. Trong mỗi đài, tướng các cõi nước tịnh diệu

 rộng  lớn  của  mười phương  chư  Phật đều  hiện trong ấy.  Nhục  kế trên

 đỉnh đầu Ngài như hoa sen đỏ). 

 “Bát Đầu Ma” (Padma) là hoa sen đỏ. 

 Ư nhục kế thượng hữu nhất bảo bình. 

於肉髻上有一寶瓶。

 (Trên nhục kế có một bình báu). 

Đây là chỗ khác với Quán Âm Bồ Tát. 

 Thịnh chư quang minh. 

盛諸光明。

 (Chứa các quang minh). 

Trong bình báu ấy đựng gì? Chứa quang minh. 

 Phổ hiện Phật sự. Dư chư thân tướng, như Quán Thế Âm đẳng

 vô hữu dị. 

普現佛事。餘諸身相。如觀世音等無有異。

 (Hiện  khắp  các  Phật  sự.  Những thân  tướng  khác  giống hệt  như

 Quán Thế Âm, chẳng khác). 

Chỗ chẳng giống Quán Âm Bồ Tát là mão khác nhau. 

 Thử Bồ Tát  hành  thời,  thập  phương  thế giới, nhất  thiết  chấn

 động. Đương địa động xứ, hữu ngũ bách ức bảo hoa, nhất nhất bảo

 hoa, trang nghiêm cao hiển như Cực Lạc thế giới. 

 Tập 25

 347

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

此菩薩行時 。十方世界。一切震動。當地動處。有五

百億寶華。一一寶華。莊嚴高顯如極樂世界。

 (Lúc  Bồ Tát  này  đi,  mười  phương  thế giới  hết  thảy  chấn  động. 

 Chỗ đất  chấn  động có năm  trăm ức  hoa  báu.  Mỗi  một hoa báu trang

 nghiêm, cao rạng như thế giới Cực Lạc). 

Đây là cảnh giới hiện ra khi Bồ Tát đi. 

 Thử Bồ Tát tọa thời, thất bảo quốc độ, nhất thời động dao, tùng

 hạ phương Kim Quang Phật sát, nãi chí thượng phương Quang Minh

 Vương  Phật  sát.  Ư  kỳ trung  gian,  vô  lượng  trần  số phân  thân  Vô

 Lượng Thọ Phật, phân thân Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, giai tất vân

 tập Cực Lạc quốc độ, tắc tái không trung, tọa liên hoa tòa, diễn thuyết

 diệu pháp, độ khổ chúng sanh. 

此菩薩坐時 。七寶國土。一時動搖。從下方金光佛剎

。乃至上方光明王佛剎 。於其中間 。無量塵數分身無量壽

佛。分身觀世音大勢至 。皆悉雲集極樂國土 。畟塞空中。

坐蓮華座。演說妙法。度苦眾生。

 (Khi vị Bồ Tát này ngồi, cõi nước bảy báu đồng thời rung chuyển. 

 Từ cõi Kim Quang Phật ở phương dưới cho đến cõi Quang Minh Vương

 Phật ở phương trên, trong khoảng đó, vô lượng phân thân của Vô Lượng

 Thọ Phật, phân thân của Quán Thế Âm, Đại Thế Chí số nhiều như vi

 trần đều cùng vân tập đầy dẫy trong hư không của cõi Cực Lạc, [tất cả

 các phân thân] đều ngồi trên tòa hoa sen, diễn nói diệu pháp, độ chúng

 sanh đang khổ sở). 

Đoạn này nói Bồ Tát đi và ngồi đều thực hiện sự trang nghiêm lợi

ích chúng sanh. 

 Tác thử quán giả, danh vi quán kiến Đại Thế Chí Bồ Tát, thị vi

 quán Đại Thế Chí sắc thân tướng. Quán thử Bồ Tát giả, danh đệ thập

 nhất quán. 

作此觀者 。名為觀見大勢至菩薩。是為觀大勢至色身

相。觀此菩薩者。名第十一觀。

 (Hành phép Quán này thì gọi là quán thấy Đại Thế Chí Bồ Tát, 

 tức là quán tướng sắc thân của ngài Đại Thế Chí. Quán vị Bồ Tát này

 Tập 25

 348

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 thì gọi là phép Quán thứ mười một). 

Đoạn  kinh  văn  này  giới  thiệu  Đại  Thế Chí  Bồ Tát  trong  Tây

Phương Tam Thánh. Kinh nói Bồ Tát đi và ngồi, tức là nói tới hai thứ

trong bốn oai nghi. Nói hai thứ thì hai thứ khác cũng đều được bao gồm

trong ấy, phải biết điều này. Đi, đứng, ngồi, nằm toàn là Phật sự, toàn là

chấn động hết thảy. Đại Thế Chí Bồ Tát đi, đứng, ngồi, nằm, hết thảy

chấn động, Quán Thế Âm Bồ Tát có [giống như vậy] hay không? Đương

nhiên là có. Chớ nên bảo là trong phần kinh văn nói về Quán Âm Bồ Tát

chẳng hề đề cập thì có lẽ Quán Âm Bồ Tát [đi, đứng, nằm, ngồi] chẳng

có chuyện ấy! Đức Phật nói kinh, hễ có những gì trong phần kinh văn

giảng về Quán Âm Bồ Tát, [đã nói] Quán Âm Bồ Tát đã có thì Đại Thế

Chí Bồ Tát đều có. Đã nói Đại Thế Chí Bồ Tát có [những tướng trạng

gì], Quán Thế Âm Bồ Tát cũng đều có, chẳng khác gì nhau! 

Đối với sự chấn động, nói “hết thảy chấn động” thì chẳng phải là

như chúng ta nói đến nạn động đất trong hiện thời, động đất thì nguy

hiểm quá! [Nếu hiểu kiểu đó], hễ Bồ Tát đến bèn mang lại đại tai nạn

cho chúng ta ư? Hiểu lầm mất rồi! Đức Phật nói  “đại địa chấn động”  là

nói về tâm địa, tức tâm địa của hết thảy chúng sanh. Thấy quang minh

của đức Phật, nghe đức Phật thuyết pháp, tâm địa chấn động, giác ngộ! 

Trước kia, tâm này mê hoặc, điên đảo, nay bị chấn động, tâm liền khai

giải, tâm khai ý giải, mang ý nghĩa này. Vì thế, chớ nên hiểu lầm ý! Hễ

hiểu lầm ý, chúng ta đều chẳng hoan nghênh Phật, Bồ Tát đến, [vì] lúc

các Ngài đến, tai nạn quá lớn. Ở đây là nói tâm địa chấn động, tâm khai

ý giải. Do đó, “động” ở đây có nghĩa là “tuôn trào”, tuôn trào là gì? Trí

huệ luôn tuôn trào, giác tánh thường tuôn trào, biểu thị ý nghĩa này. Hết

thảy chư Phật, Bồ Tát đều có thể giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa

khổ được vui, đấy là nói tổng quát. 

Đoạn kinh văn tiếp theo nói về công đức diệt tội nơi hàng thứ ba

trong trang hai trăm lẻ bảy. 

 Trừ vô số kiếp A-tăng-kỳ sanh tử chi tội. Tác thị quán giả, bất

 xử bào thai, thường du chư Phật tịnh diệu quốc độ. Thử quán thành

 dĩ, danh vi cụ túc quán Quán Thế Âm, Đại Thế Chí. 

除無數劫阿僧祗生死之罪 。作是觀者。不處胞胎。常

遊諸佛淨妙國土。此觀成已。名為具足觀觀世音大勢至。

 (Trừ tội  trong  vô  số kiếp  A-tăng-kỳ sanh  tử.  Quán  phép  này, 

 chẳng ở trong bào thai, thường dạo trong các cõi nước thanh tịnh mầu

 Tập 25

 349

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 nhiệm của chư Phật. Phép Quán này thành tựu thì gọi là quán trọn đủ

 Quán Thế Âm và Đại Thế Chí). 

Trong chú giải, nói tổng quát thì chỉ có trong mão của hai vị Bồ

Tát này [là khác biệt], một vị là hóa Phật, vị kia là bình báu.  “Nhị chủng

 hữu dị, dư tướng giai đồng” (Hai thứ có khác biệt, những tướng khác

đều giống nhau). Những tướng khác hoàn toàn đều giống nhau, chỉ có

trên mão là có sai khác đôi chút. Tướng mạo giống nhau, oai nghi cũng

giống nhau, đương nhiên công đức lợi sanh vẫn giống nhau. Do đó, bất

luận nói về điểm nào, hai vị Bồ Tát thảy đều giống nhau. 

Tiếp  theo  là  phép  Quán  thứ mười  hai:  “Phổ vãng  sanh  quán” . 

Trong phần này có hai đoạn. Đoạn thứ nhất là  “tác tự thân vãng tưởng” 

(tưởng  thân  mình  vãng  sanh).  Người  tu  Tịnh  Tông  tuy  chẳng  tu  phép

Quán này, nhưng trì danh niệm Phật thì tốt nhất cũng nên thường hành

phép Quán [chính mình] vãng sanh, rất hữu ích đối với việc vãng sanh

Tây Phương Cực Lạc thế giới trong tương lai của chúng ta. 

 Kiến thử sự thời, đương khởi tự tâm sanh ư Tây Phương Cực

 Lạc thế giới, ư liên hoa trung, kết già phu tọa. Tác liên hoa hợp tưởng, 

 tác liên hoa khai tưởng. Liên hoa khai thời, hữu ngũ bách sắc quang

 lai chiếu thân tưởng. Nhãn mục khai tưởng, kiến Phật, Bồ Tát mãn

 hư  không  trung.  Thủy,  điểu,  thụ lâm,  cập  dữ chư  Phật  sở xuất  âm

 thanh, giai diễn diệu pháp, dữ thập nhị bộ kinh hợp. Nhược xuất Định

 chi thời, ức trì bất thất. Kiến thử sự dĩ, danh kiến Vô Lượng Thọ Phật

 Cực Lạc thế giới. Thị vi phổ quán tưởng, danh đệ thập nhị quán. 

見此事時。當起自心生於西方極樂世界 。於蓮華中。

結跏趺坐。作蓮華合想 。作蓮華開想。蓮華開時 。有五百

色光來照身想 。眼目開想。見佛菩薩滿虛空中 。水鳥樹林

。及與諸佛所出音聲 。皆演妙法。與十二部經合 。若出定

之時。憶持不失 。見此事已。名見無量壽佛極樂世界 。是

為普觀想。名第十二觀。

 (Khi thấy sự ấy, hãy nên tự khởi tâm sanh trong Tây Phương Cực

 Lạc  thế giới,  ngồi  xếp  bằng  trong  hoa  sen.  Tưởng  hoa  sen  khép  lại, 

 tưởng hoa sen nở ra. Tưởng khi hoa sen nở, có năm trăm ánh sáng có

 màu chiếu đến thân. Tưởng khi mở mắt, thấy Phật, Bồ Tát đầy khắp hư

 không. Âm thanh của nước, chim, rừng cây và tiếng Phật nói đều diễn

 Tập 25

 350

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 diệu pháp, phù hợp với mười hai bộ kinh. Như khi xuất Định, nhớ giữ

 chẳng  quên.  Đã  thấy  sự ấy  thì  gọi  là  thấy  thế giới  Cực  Lạc  của  Vô

 Lượng  Thọ.  Đó  là  phổ quán  tưởng,  được  gọi  là  phép  Quán  thứ mười

 hai). 

Phần sau còn có một đoạn, [chúng ta] hãy đọc tiếp nơi trang hai

trăm lẻ chín, hàng thứ hai. 

 Vô Lượng Thọ Phật hóa thân vô số, dữ Quán Thế Âm, cập Đại

 Thế Chí, đương lai chí thử hành nhân chi sở. 

無量壽佛化身無數 。與觀世音及大勢至。當來至此行

人之所。

 (Vô Lượng Thọ Phật hóa thân vô số, cùng với Quán Thế Âm, Đại

 Thế Chí sẽ đến chỗ hành nhân ấy). 

Đoạn  này  nhằm  dạy  chúng  ta  hãy  thường ức  tưởng  chính  mình

vãng  sanh.  Quán tưởng  chẳng  dễ dàng.  Hơn  nữa,  hiện  thời  chúng  ta

phiền  não  rất  nặng,  vọng  niệm  quá  nhiều,  nên  vận  dụng  Quán  Tưởng

Niệm  Phật  quả thật  chẳng dễ gì  thành  tựu.  Vì  lẽ đó,  chúng  ta  chuyên

chọn Trì Danh làm phương pháp tu hành, lấy Trì Danh làm chủ, và cũng

có  thể dùng  quán  tưởng  để phụ trợ,  điều  này  rất  hữu  ích.  Dùng  quán

tưởng  để phụ trợ thì  chúng  ta  có  thể tưởng  bao  nhiêu  bèn  tưởng  bấy

nhiêu, rất thuận tiện! Đặc biệt là ban đêm trước khi ngủ, trong khi chúng

ta nằm trên giường, hãy tưởng đang vãng sanh, tưởng đức Phật đến tiếp

dẫn chúng ta. Thường quán tưởng như vậy, sẽ có lợi ích to nhất, lúc lâm

chung chẳng sợ hãi. Người bình phàm, nói thật ra, hết thảy chúng sanh

đều là như vậy, có thể nói là lục đạo chúng sanh không ai chẳng như

vậy, tham sống sợ chết! Khi thật sự sắp chết, nỗi sợ hãi hiện hữu, thật sự

có thể giữ cho tâm chẳng điên đảo, xa lìa hoảng sợ, cần phải có định lực

rất sâu. Khi lâm chung, người thật sự chẳng điên đảo, chẳng sợ hãi, dẫu

chẳng phải là người niệm Phật, cũng chắc chắn chẳng đọa trong ba ác

đạo. Vào trong ba ác đạo là như thế nào? Do hoảng loạn nên mới vào, há

có người nào đầu óc sáng suốt lại đọa trong ba ác đạo? Chẳng thể nào! 

Chỉ có trong lúc hoảng loạn thì mới như thế, chẳng thấy rõ ràng hết thảy

cảnh giới, bèn thuận theo nghiệp lực lôi dắt vào đó. Thần trí sáng suốt, 

chẳng hề hoang mang, thấy rất rõ cảnh giới, người ấy sẽ có thể chọn lựa, 

tất nhiên sẽ chọn lựa phước báo nhân thiên. Nếu là người niệm Phật, vào

lúc khẩn yếu ấy, chắc chắn là người ấy chọn lựa Tây Phương Tịnh Độ. 

 Tập 25

 351

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Chỉ có một niệm tương ứng ấy, Phật liền đến đón tiếp, [vãng sanh Tây

Phương với] tốc độ vô cùng nhanh chóng. Quý vị một niệm tương ứng, 

ngay lập tức Phật, Bồ Tát đến tiếp dẫn quý vị. Vì thế, loại quán tưởng

này, tức là quán tưởng thường vãng sanh có lợi ích vô cùng to lớn. 

Mấy  câu  cuối  trong  đoạn  kinh  văn  này  nói  rất  hay.  Trong  khi

chúng ta quán tưởng, vẫn còn chưa mạng chung, A Di Đà Phật, Quán

Âm, Thế Chí đều hiện tiền, đúng là  “nhập ngã tưởng trung” (vào trong

tâm tưởng của ta), cũng chính là như kinh văn trong phần trước đã nói:

 “Nhập chúng sanh tâm tưởng trung” (Vào trong tâm tưởng của chúng

sanh). Trong tâm tưởng Phật, tâm liền làm Phật. Tưởng Bồ Tát, tâm liền

làm Bồ Tát. Cuối phần chú giải có nói:  “Tư nãi tam quán nhất tâm, tác

 thị song vận, trí linh tâm Phật, bỉ thử vãng lai, cố tri quán thể, thành bất

 khả tư nghị” (Đây chính là Tam Quán Nhất Tâm, cùng vận dụng “tâm

này làm Phật” và “tâm này là Phật”, khiến cho tâm và Phật dung nhập

lẫn nhau. Do vậy, biết Thể của Quán đúng là chẳng thể nghĩ bàn). Quý

vị thường thường có thể quán tưởng như thế, sẽ cảm ứng đạo giao với

Phật, Bồ Tát, điều này thuộc về Sự, còn “tâm làm, tâm là” thuộc về Lý. 

Lý và Sự tương ứng, Lý và Sự chẳng hai, niệm Phật, ức Phật như vậy, 

công đức lại chẳng thể nghĩ bàn. Do vậy có thể biết, nếu chúng ta chẳng

đọc kinh luận này, không hiểu rõ, tuy nói pháp này là “đạo dễ hành”, 

nhưng chúng ta cũng thường hiểu lầm pháp này. Đấy chính là duyên cớ

khiến cho người niệm Phật đông đảo, người vãng sanh ít ỏi. Đấy cũng là

như cổ nhân đã nói:  “Sanh về Tây Phương, phẩm vị cao hay thấp do mỗi

 người  gặp  duyên  khác  nhau” ,  đều  nhằm  chứng  minh  cho  chúng  ta. 

Chúng ta gặp duyên rất thù thắng, thù thắng ở chỗ nào? Hiểu rõ Lý, hiểu

rõ phương pháp, cảnh giới đều biết, biết dụng tâm, biết dụng công, tức là

duyên thù thắng, vãng sanh Tây Phương phẩm vị sẽ cao! 

Phẩm  vị cao  hay  thấp,  nói  thật  ra  là  do  gặp  duyên  khác  nhau. 

Dường như Thiện Đạo đại sư nói câu này, Ngài nói trong Tứ Thiếp Sớ, 

gặp duyên khác nhau. Đích xác là đối với người niệm Phật chúng ta mà

nói, câu nói này của Thiện Đạo đại sư đã tạo tín tâm rất lớn cho chúng

ta.  Bởi  lẽ,  nếu  chẳng  nghe  lời  trên  đây,  sẽ luôn  cảm  thấy  chính  mình

nghiệp chướng rất nặng, ta có thể vãng sanh hay không, tự mình chẳng

nắm chắc. Nếu như vãng sanh, hạ hạ phẩm là đã là rất may mắn, rất thỏa

mãn, chẳng dám mơ tưởng cao hơn! Cũng chẳng biết chính mình có thật

sự nắm chắc hay không! Nghe những lời này của tổ sư, tâm mới định, 

biết là không chỉ nắm chắc vãng sanh, mà còn nắm chắc cầu đạt được

thượng thượng phẩm vãng sanh. Vì điều này chẳng liên quan đến thiện

 Tập 25

 352

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

căn và phước đức trong đời quá khứ cho mấy, mà liên quan rất lớn với

chuyện gặp duyên trong đời này. Lại thưa cùng chư vị rõ ràng hơn một

chút, vì sao nói là chẳng liên quan đến thiện căn và phước đức trong đời

quá khứ cho mấy? Quý vị đã trọn đủ thiện căn và phước đức trong đời

quá khứ. Nếu quý vị chẳng trọn đủ thiện căn và phước đức, chẳng phải

là nhiều thiện căn, lắm phước đức, làm sao quý vị có thể tin tưởng cho

được? Làm sao quý vị có cơ hội gặp gỡ [pháp môn này] cho được? [Nếu

không trọn đủ], sẽ chẳng gặp pháp môn này! Quý vị có thể gặp gỡ, sau

khi gặp gỡ, có thể tin tưởng, có thể phát nguyện, cho thấy thiện căn và

phước đức của quý vị chẳng có vấn đề, đã trọn đủ! Vấn đề hiện thời là

vấn đề duyên. Duyên này khiến cho phẩm vị vãng sanh Tây Phương Cực

Lạc  thế giới  sai  khác.  Quý  vị là  thượng  thượng  phẩm,  hay  là  thượng

trung phẩm, hoặc thuộc vào ba phẩm hạ, là do vấn đề gặp duyên. 

Bản thân chúng ta phải hiểu rõ chuyện này, nhất định phải phát

nguyện làm Tăng Thượng Duyên cho hết thảy chúng sanh. Chúng ta gặp

nhân duyên hết sức thù thắng, bản thân chúng ta có thể đạt tới phẩm vị

cao, nhưng vẫn còn có những người niệm Phật chẳng biết. Nếu chúng ta

có duyên gặp  họ, quý  vị có thể giảng  giải  cho  họ nghe, khiến cho họ

cũng có thể tăng cao phẩm vị, tự hành, hóa độ người khác. Ngàn muôn

phần đừng ôm ấp tâm niệm: “Ta gặp duyên tốt đẹp, ta thượng thượng

phẩm vãng sanh, cũng chớ nên nói với người khác để phẩm vị vãng sanh

của những người khác đều thấp hơn ta”. Hễ có ý niệm ấy thì ý niệm ấy

chính là tiếc pháp,  tâm  keo  kiệt đã nổi  lên.  Keo kiệt là  phiền não lớn

nhất,  thuộc về tham  phiền  não.  Tham,  sân,  si phiền  não sanh  khởi,  sẽ

chướng ngại quý vị vãng sanh. Không chỉ phẩm vị chẳng thể tăng cao, 

mà còn bị chướng ngại, quý vị chưa chắc vãng sanh được! Trừ phi chẳng

có duyên, hễ có duyên bèn khuyên người khác, hễ có duyên bèn giảng

giải cho người ta! 

Giảng giải cho người khác, có phải là sẽ khiến cho sự tu hành của

chính mình bị lỡ làng hay chăng? Chẳng hề lỡ làng! Quý vị giảng giải

cho người khác, nhưng chính mình vẫn nhớ Phật, niệm Phật, không nhất

định phải là  “A Di Đà Phật, A Di Đà Phật”  thì mới là niệm Phật. Ta

khuyên người khác niệm Phật, cũng là đang niệm Phật, tâm ta chẳng lìa

A Di Đà Phật. Do đó, niệm Phật không nhất định là miệng niệm. Tâm

niệm, ức niệm thì thân cũng đang niệm, ba nghiệp thân, miệng, ý đều

đang niệm Phật. Không chỉ riêng là miệng niệm, tự hành là niệm Phật, 

mà giúp đỡ người khác cũng là niệm Phật. Một mình ta niệm câu A Di

Đà Phật, mọi người đều niệm A Di Đà Phật, mọi người niệm A Di Đà

 Tập 25

 353

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Phật chính là ta đang niệm A Di Đà Phật, nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Trong kinh Đại Thừa đã đôi ba lượt dạy: Một chính là hết thảy, hết thảy

chính là một, ngàn muôn phần phải thấu hiểu ý nghĩa này. Phương pháp

tu hành của chúng ta mới có thể giống như quang minh, từng tia sáng soi

tỏ lẫn nhau thì quang minh mới hiển thị sự rộng lớn khôn sánh. 

À! Chúng ta tan học, nghỉ ngơi mấy phút. 

 Tập 26

Phần trước là một đoạn lớn, từ phép Quán thứ nhất đến phép Quán

thứ  mười  hai  thuộc  loại  Quán  Tưởng  Niệm  Phật.  Từ  phép  Quán  thứ

mười ba thuộc về Quán Tượng Niệm Phật, phương pháp này khác với

các phương pháp trước. Chúng ta xem đoạn tiếp theo, [hãy xem từ] hàng

thứ ba đếm từ dưới lên trong trang hai trăm lẻ chín. 

 Phật cáo A Nan cập Vi Đề Hy: - Nhược dục chí tâm sanh Tây

 Phương  giả,  tiên  đương  quán  ư  nhất  trượng  lục  tượng,  tại  trì  thủy

 thượng. 

佛告阿難及韋提希 。若欲至心生西方者。先當觀於一

丈六像。在池水上。

 (Phật bảo A Nan và Vi Đề Hy: - Nếu muốn chí tâm sanh về Tây

 Phương, trước hết hãy nên quán tượng cao một trượng sáu ở trên mặt

 nước trong ao). 

Khoa đề của phần này là  “tạp minh Phật, Bồ Tát quán, sơ quán

 trượng lục tượng” (nói về pháp quán xen lẫn Phật và Bồ Tát, trước hết là

quán tượng cao một trượng sáu). Trong phần trước đã nói thân tướng của

Phật và Bồ Tát đều vô cùng cao lớn, thật sự rất khó tưởng tượng; nhưng

Quán Tượng Niệm Phật cũng phải rất có phước báo thì mới được. Nếu

chẳng có phước báo, rất khó tu hành! Nếu phước báo rất lớn, chính mình

cũng chẳng phải làm chuyện gì, cuộc sống có người chăm sóc, trong nhà

có Phật đường, trong Phật đường khắc hình tượng Phật, Bồ Tát cao một

trượng sáu  thước.  Hiện thời, tại  Đại  Lục,  có  rất nhiều tượng Phật  cao

một trượng sáu thước, rất cao, rất lớn. Tượng Phật thờ trong nhà, mỗi

ngày nhìn ngắm, quán tượng; nhưng nếu rời khỏi Phật đường, cái nhân

tu tập ấy bị đoạn mất, nên phải thường ở trong Phật đường quán tượng. 

Vì lẽ đó, chính mình chỉ đành chẳng đi làm thì mới có thể tu được. Do

đó,  điều  này  cho  thấy  [phải  có]  phước  báo  rất  lớn  [thì  mới  tu  Quán

 Tập 26

 354

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Tượng Niệm Phật thành công]. Hiện thời, [cách tu này] không chỉ là rất

khó  đối  với  kẻ tại  gia,  mà  đối  với  người  xuất  gia  cũng  rất  khó!  Phải

buông hết thảy xuống, mỗi ngày quán tượng trong Niệm Phật Đường, rất

khó! Đó là [nói về cách tu quán tưởng] kim thân cao một trượng sáu. 

Chúng ta đọc lời chú giải:  “Hành giả ư tiền y chánh chư quán, tuy

 dĩ tinh tu, thượng vị đắc nhập” (Hành giả nương theo các phép Quán về

chánh báo và y báo như trên đây, tuy đã tu chuyên ròng, vẫn chưa chứng

nhập). Ý nói tuy tu Quán đúng như các phương pháp trên đây, nhưng

chẳng thể quán thành tựu. Chẳng thể thành tựu, bèn chẳng thể đắc lực. 

 “Kỳ cầu sanh chi tâm, di gia đôn đốc, danh vi chí tâm” (Cái tâm cầu

được vãng sanh ấy càng được thêm đôn đốc, nên gọi là chí tâm), nhưng

cái tâm cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới hết sức ân cần, tha thiết. 

Quán  chẳng  thành,  nhưng  chúng  ta  rất  mong  mỏi  được  sanh  về Tây

Phương Cực Lạc thế giới, làm như thế nào đây? Bất đắc dĩ, đức Phật lại

dạy chúng ta một phương pháp: Chẳng thể quán Thắng Ứng Thân thành

tựu, bèn quán Liệt Ứng Thân, tức là thân trượng sáu.  “Cố linh thử nhân

 xả thắng, quán liệt” (Nên dạy người ấy thôi quán Ứng Thân, mà quán

Liệt Thân). Mười hai phép Quán trên đây đều vô cùng thù thắng, nhưng

quán chẳng thành công, chúng ta bỏ đi, quán tượng Liệt Ứng Thân.  “Vị

 quán nhị thị tiền, tưởng Di Đà, cố vân tiên đương quán trượng lục dã” 

(Trước  khi quán  hai  vị thị giả,  bèn tưởng  Di  Đà, nên  nói  là trước hết

quán tượng cao một trượng sáu). Đây là thân cao một trượng sáu thước, 

chúng ta sẽ dễ quán hơn nhiều.  “Hành nhân dục thác bỉ độ liên trì, cố

 linh quán tượng tại trì thủy thượng” (Hành nhân muốn thác sanh trong

ao sen nơi cõi ấy, nên dạy họ quán tượng ở trên mặt nước trong ao). Tuy

chúng ta thờ phụng hình tượng Phật, phải tưởng tượng Phật ấy đứng trên

hoa  sen  báu  trong  ao bảy  báu.  Do đó,  trong quán  tượng  còn bao gồm

quán tưởng, nhưng quán tượng là chủ, dễ tu thành công hơn!  “Ưng tri

 thắng thân, ký tâm tác, tâm thị, khởi kim trượng lục, phi tác thị da? Viên

 nhân tác vi, giai liễu duy tâm” (Hãy nên biết thân thù thắng đã là “tâm

này làm Phật, tâm này là Phật”, há nay tượng cao trượng sáu chẳng phải

là “tâm này làm Phật, tâm này là Phật” ư? Người viên đốn làm gì cũng

đều thấu hiểu duy tâm). Do vậy, có thể biết, bất luận là quán Thắng Ứng

Thân hay quán Liệt Ứng Thân, đều chẳng thể bỏ nguyên tắc “tâm này

làm, tâm này là”. Đối với những chữ tiếp đó, tôi không nói tới, vì đã bao


hàm hết thảy vạn pháp, tâm này làm Phật, tâm này là Phật, [tương tự, ta

cũng có thể nói] tâm này làm Bồ Tát, tâm này là Bồ Tát.  “Tâm làm, tâm

 là”  bao  quát  hết  thảy  muôn pháp  thế gian  và  xuất  thế gian,  y  báo  và

 Tập 26

 355

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới đều chẳng lìa khỏi nguyên

tắc này. Lại xem kinh văn. 

 Như tiên sở thuyết Vô Lượng Thọ Phật thân lượng vô biên, phi

 thị phàm phu tâm lực sở cập. 

如先所說無量壽佛身量無邊。非是凡夫心力所及。

 (Như trong phần trước đã nói Vô Lượng Thọ Phật thân lượng vô

 biên, tâm lực phàm phu chẳng thể quán tưởng nổi). 

Đối với những điều đã nói trong phần trước, đức Phật biết rất rõ

ràng, nhất là phàm phu trong đời Mạt chắc chắn chẳng thể quán thành

công! Đừng nói là quán thân tướng Phật, ngay cả quán mặt trời hay quán

nước, chúng ta đều chẳng có cách nào thành tựu. 

 Nhiên bỉ Như Lai túc nguyện lực cố, hữu ức tưởng giả, tất đắc

 thành tựu. 

然彼如來宿願力故。有憶想者。必得成就。

 (Nhưng do túc nghiệp lực của đức Như Lai ấy, hễ có ai ức tưởng, 

 ắt được thành tựu). 

Nói thật ra, pháp môn Niệm Phật hoàn toàn cậy vào thần lực Tam

Bảo gia trì, đặc biệt là A Di Đà Phật nguyện lực chẳng thể nghĩ bàn, nhất

định gia trì chúng ta. Tâm nguyện của chúng ta càng thanh tịnh, càng

khẩn thiết, sức mạnh gia trì của Phật lực càng rõ rệt. Các đồng tu phải

hiểu, đây là một sanh lộ, là hy vọng duy nhất của chúng ta. Lục đạo là tử

lộ, nhất định phải buông xuống chuyện trong lục đạo. Những chuyện gì

trong lục đạo? Các thứ kiến giải, các nỗi vọng tưởng, các thứ phân biệt, 

chấp trước, tham, sân, si, mạn, tất cả đều là chuyện thuộc về lục đạo, 

phải vứt bỏ. Chẳng vứt bỏ, quý vị đang tu gì thế? Tu lục đạo! Người học

Phật, nói thật ra, bề ngoài là đang học Phật, nhưng thật ra là đang tu lục

đạo rất nhiều! Cớ sao rất nhiều? Trong Phật môn mà ganh tỵ, chướng

ngại, thị phi, nhân ngã, miệng niệm Phật nhưng trong tâm vẫn muốn làm

những  chuyện đó!  Đấy  là  gì?  Tu  lục đạo  luân  hồi,  tu ba  ác đạo trong

Phật môn! Chúng ta thấy người khác có những điều ấy, đừng quan tâm

đến, chính mình quyết định chớ nên khởi ý niệm ấy! 

Sáng hôm nay có mấy đồng tu nói đến chuyện hằng thuận chúng

sanh  và  tùy  hỷ công  đức.  Khóa  sáng  và  khóa  tối  mỗi  ngày  đều  niệm

mười nguyện Phổ Hiền:  “Nhất giả lễ kính chư Phật, nhị giả xưng tán

 Tập 26

 356

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Như Lai” , niệm hằng ngày. Thuận là gì? Hằng thuận chúng sanh. Chúng

sanh: Phàm những tướng do các duyên hòa hợp mà sanh ra thì đều gọi là

“chúng sanh”. Hết thảy mọi người là chúng sanh, hết thảy sự vật cũng là

chúng sanh, bàn ghế cũng đều là chúng sanh. Chẳng có gì không phải là

chúng sanh, vì đều do các duyên hòa hợp mà sanh. Tùy thuận như thế

nào? Đối với hết thảy chúng sanh, nói cách khác, đối với hết thảy hoàn

cảnh nhân sự hay hết thảy hoàn cảnh vật chất, bất luận là người thiện, kẻ

ác, người tốt, kẻ xấu, cảnh giới là thuận cảnh hay nghịch cảnh, chúng ta

đều chẳng khởi tâm, mà cũng chẳng động niệm, đó là “hằng thuận”. Hễ

khởi tâm động niệm thì còn thuận theo gì nữa? Hằng thuận tự tánh của

hết thảy chúng sanh. Lục Tổ đã nói về tự tánh rất hay:  “Vốn chẳng có

 một vật, chỗ nào nhuốm bụi trần” , trong “vốn chẳng có một vật”, hằng

thuận tự tánh. Hằng thuận tự tánh của hết thảy chúng sanh, hằng thuận

vật  tánh.  Không  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm  là  thuận;  khởi  tâm  động

niệm sẽ không thuận, phải biết điều này! 

Tùy  hỷ là  giúp  người  khác  thành  tựu  những  điều  tốt  đẹp.  Thấy

chuyện của người ta có lợi ích cho chúng sanh, lợi ích xã hội, chúng ta

sẽ tận tâm tận lực giúp đỡ, thành toàn người ấy. Thành toàn như thế nào

thì  là  tùy  hỷ?  Thành  toàn  mà  chẳng kể công  sẽ là  tùy  hỷ.  Không  cần

danh, chẳng cần lợi, chẳng cần công đức, tận tâm tận lực giúp đỡ họ, đó

gọi là tùy hỷ. Nếu trong ấy có xen lẫn danh lợi, lại muốn tranh giành

những điều tốt đẹp, đó chẳng phải là tùy hỷ. Tùy hỷ hoàn toàn là nghĩa

vụ,  trọn  hết  nghĩa  vụ,  chẳng  cầu  quyền  lợi,  đó  mới  là  tùy  hỷ.  Do  đó, 

cương mục tu học của Bồ Tát thật sự được bao gồm trong ý nghĩa của

khoa mục [tùy hỷ] này. Nếu chúng ta chẳng hiểu rõ ràng, sẽ thường là tu

hành hoàn toàn sai lầm. Chúng ta xem đoạn cuối cùng. 

 Đản tưởng Phật tượng, đắc vô lượng phước. Huống phục quán

 Phật cụ túc thân tướng. 

但想佛像。得無量福。況復觀佛具足身相。

 (Chỉ tưởng tượng Phật còn được phước vô lượng, huống lại quán

 trọn đủ thân tướng của Phật). 

Tượng  Phật  đắp  hay  hình  Phật  in  màu  đều  như  nhau; nhưng  có

những tượng Phật, đặc  biệt  là giống  như  tượng  chúng ta  đang  in hiện

thời, tượng đúc cũng thế, tượng vẽ rất nhỏ, tượng Phật nhỏ mang theo

thân rất thuận tiện. Nhưng chúng ta đối trước tượng Phật quán tưởng thì

phải  tưởng  bức  tượng  Phật ấy  rất  lớn,  giống  như  người  thật,  cao  một

 Tập 26

 357

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

trượng sáu thước, tưởng ở trước tượng Phật, chúng ta rất nhỏ, phải tưởng

theo cách như vậy.  Đừng tưởng chúng  ta  rất  lớn, tượng  Phật  nhỏ xíu, 

quán tưởng kiểu ấy thì đã sai lầm mất rồi. Do đó, tượng nhỏ một chút

chẳng sao cả, nói chung là khi tưởng, [phải tưởng] chúng ta đối trước

tượng  Phật  chỉ bằng  một  nửa  tượng  Phật,  chỉ cao  lớn  bằng  một  nửa

tượng Phật, Phật to gấp bội chúng ta, phải thường quán tưởng như thế. 

Lễ bái chư Phật cũng phải tưởng theo cách giống như vậy, như vậy thì

mới rất đúng pháp. 

Lại xem tiếp đoạn văn tiếp theo, xem dòng in theo lối đảnh cách

trong trang hai trăm mười một. 

 A Di Đà Phật thần thông như ý, ư thập phương quốc, biến hiện

 tự tại, hoặc hiện đại thân mãn hư không trung, hoặc hiện tiểu thân, 

 trượng lục bát xích. 

阿彌陀佛神通如意。於十方國。變現自在 。或現大身

。滿虛空中。或現小身。丈六八尺。

 (A  Di  Đà  Phật  thần  thông  như ý,  trong  các  cõi  nước  mười

 phương, biến hiện tự tại. Hoặc hiện thân to lớn đầy ắp hư không, hoặc

 hiện thân nhỏ, cao một trượng sáu, hoặc cao tám thước). 

Hiện  thân  trượng  sáu,  hoặc  hiện  thân  cao  tám  thước.  Hiện  thân

cao tám thước tức là hoàn toàn giống như người bình thường. 

 Sở hiện chi hình, giai chân kim sắc. Viên quang hóa Phật, cập

 bảo liên hoa, như thượng sở thuyết. 

所現之形。皆真金色 。圓光化佛。及寶蓮華。如上所

說。

 (Thân hình hóa hiện đều là sắc vàng ròng. Trong viên quang hóa

 Phật và hoa sen báu như trên đã nói). 

Khoa đề của đoạn này là  “phất khử chúng nghi” (trừ khử các nỗi

nghi), trong chú giải có [giảng giải đoạn này]. Vì chúng ta thấy tượng

Phật,  có  tượng  Phật  lớn,  có  tượng  Phật  nhỏ,  rốt  cuộc  chúng  ta  quán

tượng to tốt hơn, hay quán tượng nhỏ tốt hơn? Thưa cùng quý vị lớn hay

nhỏ đều như nhau. Biết tướng thị hiện của đức Phật là  “thuận theo tâm

 chúng sanh mà ứng với khả năng tiếp nhận của họ” . Đức Phật hiện thân

tướng có thể lớn, có thể nhỏ; nhưng lớn cũng là pháp giới, nhỏ cũng là

 Tập 26

 358

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

pháp giới, chỉ cần tâm chúng ta dùng cái tâm chí thành, cung kính để

quán tưởng, sẽ là chánh xác, lợi ích đạt được chắc chắn là như nhau. 

Lại xem trang hai trăm mười hai, hãy xem kinh văn. 

 Quán Thế Âm Bồ Tát, cập Đại Thế Chí, ư nhất thiết xứ, thân

 đồng chúng sanh. 

觀世音菩薩。及大勢至。於一切處。身同眾生。

 (Quán Thế Âm Bồ Tát và Đại Thế Chí trong hết thảy mọi nơi, thân

 giống như chúng sanh). 

Bồ Tát vì thị hiện thân phận là bạn học của chúng sanh, giống như

kinh Vô Lượng Thọ đã nói:  “Vị chư thứ loại, tác bất thỉnh chi hữu” (Vì

muôn loài mà làm bạn chẳng thỉnh). Do đó, các Ngài nhất định phải hiện

thân đồng loại với chúng sanh, thân tướng giống như chúng sanh. 

 Đản quán thủ tướng. 

但觀首相。

 (Chỉ quán tướng đầu). 

[Trong bản in, câu này được in thành] chữ Thủ (手) có thể là sai, 

trong phần chú giải đã nói rất rõ ràng: Thủ là đầu, tức chữ Thủ trong

Đầu Thủ (頭首), chẳng phải là Thủ trong Thủ Túc (手足: chân tay). Vì

nhìn vào hình dáng của đầu, chúng ta có thể nhận biết vị nào là Quán

Âm, vị nào là Đại Thế Chí, có thể thấy rõ ràng. 

 Tri thị Quán Thế Âm, tri thị Đại Thế Chí. 

知是觀世音。知是大勢至。

 (Biết là Quán Thế Âm, biết là Đại Thế Chí). 

Nhìn vào tay sẽ chẳng nhìn ra. Tay của Đại Thế Chí Bồ Tát và tay

của Quán Âm Bồ Tát như nhau, nhưng đầu thì khác nhau. 

 Thử nhị Bồ Tát, trợ A Di Đà Phật, phổ hóa nhất thiết, thị vi tạp

 tưởng quán, danh đệ thập tam quán. 

此二菩薩。助阿彌陀佛。普化一切 。是為雜想觀。名

第十三觀。

 Tập 26

 359

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 (Hai  vị Bồ Tát  này  giúp  A  Di  Đà  Phật  giáo  hóa  trọn  khắp  hết

 thảy. Đó là tạp tưởng quán, được gọi là pháp Quán thứ mười ba). 

Phần chú giải đã giảng rất hay:  “Quán Âm quan trung lập Phật, 

 Thế Chí kế thượng bảo bình, dĩ thử vi biệt. Nhược thủ tác thủ, bất thị

 dịch nhân thất ý, hoặc thị sao lục chi ngộ” (Trong mão của đức Quán

Âm có hóa Phật đứng, trên nhục kế của ngài Thế Chí có bình báu, dùng

điều này để phân biệt. Nếu Thủ (首) [mà chép] là Thủ (手), chẳng phải là

người dịch dịch sai, mà có lẽ là do sao lục bị lầm lẫn). Đối với kinh văn, 

chắc chắn chẳng thể nói là người phiên dịch dịch sai, chẳng thể nào, có

thể là do người sao chép phạm sai lầm. Sau khi đã sao chép sai, người

đời  sau  chẳng  dám  sửa,  vẫn  phải  giữ nguyên  trạng,  chỉ có  thể ghi  rõ

trong phần chú giải. Đây là tôn trọng kinh điển, chẳng thể tùy tiện sửa

đổi, tuy phát hiện sai lầm, vẫn chẳng thể sửa! Chúng tôi giới thiệu phần

Quán  Tượng  đến  đây.  Phép  Quán  thứ mười  ba  là  Quán  Tượng  Niệm

Phật. Dưới đây chúng ta lại xem phép Quán thứ mười bốn. Phép Quán

thứ mười  bốn  là  ba  bậc  vãng  sanh.  [Hãy  xem]  từ dòng  thứ hai  trong

trang hai trăm mười bảy. 

 Phật  cáo  A  Nan  cập  Vi  Đề Hy: - Thượng  phẩm  thượng  sanh

 giả. 

佛告阿難及韋提希。上品上生者。

 (Phật bảo A Nan và Vi Đề Hy: - Thượng phẩm thượng sanh…). 

Trước  hết  nói  đến  cái  nhân tu tập,  điều này  cũng  rất  trọng  yếu, 

đoạn này quan trọng lắm! 

 Nhược  hữu  chúng  sanh,  nguyện  sanh  bỉ quốc  giả,  phát  tam

 chủng tâm, tức tiện vãng sanh, hà đẳng vi tam? Nhất giả chí thành

 tâm, nhị giả thâm tâm, tam giả hồi hướng phát nguyện tâm. Cụ tam

 tâm giả, tất sanh bỉ quốc. 

若有眾生。願生彼國者 。發三種心。即便往生。何等

為三。一者至誠心 。二者深心。三者迴向發願心 。具三心

者。必生彼國。

 (Nếu có chúng sanh, nguyện sanh về cõi ấy, phát ba thứ tâm, liền

 được vãng sanh. Những gì là ba? Một là chí thành tâm, hai là thâm tâm, 

 ba là hồi hướng phát nguyện tâm. Đủ ba tâm, ắt sanh về cõi ấy). 

 Tập 26

 360

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Trong kinh này, đức Phật giảng về Bồ Đề tâm. Bồ Đề tâm là ba

tâm ấy. Ba tâm ấy là một tâm, [đã là] một tâm, cớ sao nói thành ba tâm? 

Chí  thành  tâm  là  Thể của  tâm,  hai  thứ sau  là  chí  thành  tâm  khởi  tác

dụng. Vì thế nói là có Thể và có Dụng. Nói thật ra, nhà Phật nói Bồ Đề

tâm, Nho gia cũng phát Bồ Đề tâm. Nho gia nói “thành ý, chánh tâm”, 

thành ý là chí thành tâm như chúng ta đang nói ở đây, chánh tâm của

Nho  gia  là  do  thâm  tâm  và  hồi  hướng  phát  nguyện  tâm  hợp  lại,  bèn

thành chánh tâm. Chánh tâm là tác dụng của thành ý. Như vậy là Nho

gia  cũng  nói  Thể và  Dụng,  chẳng  hai,  chẳng  khác  cách  nói  của  Phật

pháp. Trong phần trước, tôi đã từng thưa trình cùng quý vị, Phật pháp

truyền  đến  Trung  Quốc,  tuy  kinh  luận  Tiểu  Thừa  đã được  phiên  dịch

hoàn toàn như thế, nhưng người Hoa chẳng dùng, mà dùng Nho gia và

Đạo gia để thay thế. Tư tưởng và cảnh giới tu học của Nho gia tuyệt đối

chẳng kém Tiểu Thừa, tư tưởng và tâm lượng của họ gần với Đại Thừa

nhất. Vì thế, dùng Nho để nhập Phật, quả thật thuận tiện hơn so với dùng

Tiểu Thừa để tiến nhập Đại Thừa. Tôi khuyến cáo các đồng tu, chẳng thể

không đọc Tứ Thư. Gần đây, chúng tôi có in một bộ Tứ Thư Hán Anh

đối chiếu, vừa mới biếu tặng một trăm bản. Chúng tôi in một ngàn bộ, 

hai trăm bộ đóng gáy bằng lò xo, chẳng phải là sách đóng bìa cứng, các

trang sách có thể tháo rời được. Sách này chuẩn bị gởi sang ngoại quốc, 

chúng tôi muốn khuyên người ngoại quốc đọc Tứ Thư. Trang sách có

thể tháo rời thì [nếu] nhiều người [cần đọc, không đủ sách], có thể tháo

ra, đem photocopy dùng [làm tài liệu tham chiếu] trong khi giảng giải, sẽ

thuận  tiện,  chẳng  cần  phá  tung  cuốn  sách.  Tám  trăm  bộ còn  lại  được

đóng bìa cứng thành tập, còn hai trăm bản kia là trang sách rời. 

Chúng ta khuyên người ngoại quốc đọc Tứ Thư, khuyên họ đọc

sách Khổng Tử. Trong tương lai, người ngoại quốc đều đọc, còn người

Hoa chẳng đọc. Người ngoại quốc đến làm thầy người Hoa, người Hoa

phải học với họ, rất hổ thẹn! Chuyện này tôi đã từng làm thử đôi chút tại

ngoại quốc. Người ngoại quốc vui thích, vừa nghe nói, nghe điều chưa

từng nghe, hết sức hoan hỷ, thích thú tiếp nhận. Có thể thấy là không có

ai dạy họ, chẳng có ai cung cấp tài liệu cho họ. Vì thế, nay chúng ta cung

cấp tài liệu, nghĩ phương cách giúp đỡ họ. Đó là phát Bồ Đề tâm. 

Nói đơn giản, chí thành tâm là chân thành, chân thành là chân tâm. 

Chân thành có tiêu chuẩn hay không? Trong Bút Ký Đọc Sách, tiên sinh

Tăng Quốc Phiên đã định nghĩa, chú giải chữ Thành:  “Một niệm chẳng

 sanh thì gọi là Thành”.  Chú giải rất chánh xác, tương ứng với Phật pháp. 

Trong tâm chẳng có một vọng niệm thì mới gọi là thành tâm, hễ có vọng

 Tập 26

 361

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

niệm tức là chẳng chân thành! Các vị đọc Liễu Phàm Tứ Huấn; trong

phần chú giải của Liễu Phàm Tứ Huấn đã nói về chuyện vẽ bùa, niệm

chú cũng giống như thế. Vẽ bùa thì vì sao bùa sẽ linh? Phải dùng thành

tâm để vẽ. Vẽ đạo bùa ấy mà trong tâm khởi một vọng niệm, đạo bùa ấy

chẳng linh. Do đó, người vẽ bùa, lúc bình thường phải luyện tập, luyện

rất nhuần nhuyễn. Khi đã rất thuần thục, sau khi một nét bút chấm xuống

liền vẽ một mạch hoàn thành, trong tâm chẳng khởi một vọng tưởng, đạo

bùa đó sẽ linh. Niệm chú cũng giống như vậy, nên chú càng dài càng

khó niệm. Quý vị nói chú Lăng Nghiêm dài như vậy, [trong khi niệm] từ

đầu  đến  cuối  dấy  lên  bao  nhiêu vọng  niệm?  Chú  Lăng  Nghiêm  [niệm

kiểu ấy] có còn linh hay chăng? Chẳng linh! Chú Đại Bi rất dài, quý vị

niệm một biến, trong khi đó có vọng tưởng nào hay không? Hễ có một

vọng tưởng, chú ấy chẳng linh. Thành bèn linh, chẳng dễ dàng! Một câu

A Di Đà Phật dễ niệm hơn, trong câu “A Di Đà Phật” ấy chẳng có vọng

tưởng, sẽ linh. Do đó, cổ nhân nói:  “Niệm kinh chẳng bằng niệm chú”. 

Vì sao? Kinh quá dài, trong một bộ kinh dài như vậy, chẳng có một vọng

niệm xen vào, khó lắm, quá khó! Chẳng bằng niệm chú, chú ngắn hơn. 

Niệm chú chẳng bằng niệm Phật, Phật hiệu càng ngắn hơn, ngắn hơn chú

ngữ rất nhiều, đạo lý ở ngay chỗ này. Do đó, hễ động một vọng niệm sẽ

không linh. Đó là chân thành. 

Thâm tâm là Tự Thụ Dụng, thâm tâm là thanh tịnh tâm, bình đẳng

tâm, thuộc về Tự Thụ Dụng. Ham thiện, chuộng đức, thiện đức đến tột

cùng là thanh tịnh, bình đẳng. Hồi hướng phát nguyện tâm là tâm đại từ

bi,  lợi  ích  chúng  sanh.  Do  đó,  tâm  thứ ba  là  chân  thành,  là  Tha  Thụ

Dụng, Tha Thụ Dụng là đại từ đại bi. Bản thân chúng ta hễ có mảy may

điều thiện nào, chính chúng ta chẳng mong hưởng thụ, hy vọng nhường

quả báo của điều thiện ấy cho hết thảy chúng sanh hưởng thụ. Hồi hướng

phát nguyện, phát nguyện phổ độ hết thảy chúng sanh, trong Khởi Tín

Luận gọi tâm này là đại bi tâm. Ba tâm trong Khởi Tín Luận là trực tâm, 

thâm tâm, và đại bi tâm. Trực tâm là chí thành tâm, thâm tâm [thì Quán

Kinh và Khởi Tín Luận nói] giống nhau, đại bi tâm chính là hồi hướng

phát nguyện tâm được nói ở đây. Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế

giới chẳng thể không phát tâm. Không phát Bồ Đề tâm, chắc chắn không

thể vãng sanh. 

 Phục  hữu  tam  chủng  chúng  sanh,  đương  đắc  vãng  sanh,  hà

 đẳng vi tam? Nhất giả, từ tâm bất sát, cụ chư giới hạnh. Nhị giả, độc

 tụng Đại Thừa, Phương Đẳng kinh điển. Tam giả, tu hành lục niệm, 

 Tập 26

 362

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 hồi hướng phát nguyện, nguyện sanh bỉ quốc. Cụ thử công đức, nhất

 nhật nãi chí thất nhật, tức đắc vãng sanh. 

復有三種眾生 。當得往生。何等為三。一者慈心不殺

。具諸戒行 。二者讀誦大乘方等經典 。三者修行六念。迴

向發願。願生彼國。具此功德。一日乃至七日。即得往生。

 (Lại có ba loại chúng sanh sẽ được vãng sanh. Những gì là ba? 

 Một là từ tâm chẳng giết, đủ các giới hạnh. Hai là đọc tụng kinh điển

 Phương  Đẳng  Đại  Thừa.  Ba  là  tu  hành  lục  niệm65,  hồi  hướng  phát

 nguyện, nguyện sanh về cõi ấy. Trọn đủ công đức ấy, từ một ngày cho

 đến bảy ngày liền được vãng sanh). 

Nói thật ra, loại thứ hai là Tam Phước được nói trong phần trước, 

là chánh nhân tịnh nghiệp. Có thể thấy đoạn kinh văn này trong Quán

Kinh vô cùng trọng yếu, nhất định phải nhớ kỹ. Tam Phước và Bồ Đề

tâm được  nói ở đây,  Bồ Đề tâm  thật  sự chẳng  dễ dàng.  Trong  Di  Đà

Kinh Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư lão nhân gia đã bảo: Người thật sự phát

nguyện  cầu  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  nguyện  tâm ấy  chính  là  Vô

Thượng Bồ Đề tâm. Cổ nhân chưa ai nói điều ấy, xét theo các sách vở

xưa, chúng ta thấy quả thật Ngẫu Ích đại sư là người đầu tiên nói điều

ấy. Hãy suy nghĩ xem Ngài nói lời ấy có đúng hay không? Thật đúng! 

Quý vị đối chiếu với văn tự trong đoạn kinh này, chí thành tâm, thâm

tâm,  hồi  hướng  phát  nguyện  tâm,  [sẽ thấy]  chẳng  sai  tí  nào!  Thật  sự

muốn vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, ba tâm ấy liền trọn đủ. 

Đã phát [Bồ Đề tâm] mà chính mình chẳng biết, không biết là đã phát

trọn vẹn ba tâm ấy. Do đó, lão nhân gia nói câu này hay lắm. Bản thân

chúng  ta  phải  chân  tâm  cầu  sanh,  chẳng  phải  là  giả tâm,  giả ý,  mà  là

chân tâm cầu sanh, một niệm tâm ấy bèn trọn đủ viên mãn đại Bồ Đề

tâm. Kinh này cũng nói từ một ngày cho đến bảy ngày, có cùng một cách

nói với  kinh  Di  Đà và kinh  Vô  Lượng Thọ.  Do vậy  có thể biết, pháp

môn này là Đốn Giáo, là đốn siêu. 

Chúng ta xem phần kinh văn kế tiếp trong trang hai trăm hai

65 Lục niệm là niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng, niệm Giới, niệm Thí, niệm Thiên. 

Sớ Sao giảng:  “Ba món đầu là niệm Tha, ba món sau là niệm Tự. Giới và Thí là cái

 nhân thuộc về Tự, sanh Thiên là quả thuộc về Tự. Giới là điều lành do ngưng dứt

 [những  ác  hạnh], Thí là  hành  thiện  (điều  lành do  thực  hiện  những  thiện  nghiệp). 

 Thiên có viễn quả và cận quả. Viễn là Đệ Nhất Nghĩa Thiên (Phật quả), [cận quả là

 các tầng trời trong tam giới])”. 

 Tập 26

 363

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

mươi. 

 Sanh bỉ quốc thời, thử nhân tinh tấn, dũng mãnh cố, A Di Đà

 Như Lai, dữ Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, vô số hóa Phật, bách thiên

 tỳ-kheo,  Thanh  Văn  đại  chúng,  vô  lượng  chư  thiên,  thất bảo  cung

 điện.  Quán  Thế Âm  Bồ Tát chấp kim cang  đài,  dữ Đại  Thế Chí Bồ

 Tát,  chí  hành  giả tiền.  A  Di  Đà  Phật  phóng  đại  quang minh,  chiếu

 hành giả thân, dữ chư Bồ Tát, thọ thủ nghênh tiếp. Quán Thế Âm, 

 Đại Thế Chí, dữ vô số Bồ Tát tán thán hành giả, khuyến tấn kỳ tâm. 

生彼國時 。此人精進勇猛故。阿彌陀如來。與觀世音

大勢至。無數化佛 。百千比丘聲聞大眾 。無量諸天。七寶

宮殿。觀世音菩薩 。執金剛臺。與大勢至菩薩 。至行者前

。阿彌陀佛放大光明 。照行者身。與諸菩薩 。授手迎接。

觀世音大勢至。與無數菩薩。讚歎行者。勸進其心。

 (Khi sanh về cõi ấy, do người đó tinh tấn, dũng mãnh, A Di Đà

 Như Lai, và Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, vô số hóa Phật, trăm ngàn tỳ-

 kheo,  Thanh  Văn  đại  chúng,  vô  lượng  chư  thiên,  cung  điện  bảy báu. 

 Quán Thế Âm Bồ Tát cầm đài kim cang, cùng với Đại Thế Chí Bồ Tát tới

 trước hành giả. A Di Đà Phật phóng đại quang minh chiếu thân hành

 giả, và các Bồ Tát xòe tay tiếp đón. Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, và vô số

 Bồ Tát tán thán hành giả, khuyến tấn tâm người ấy). 

Nói rõ trạng huống vãng sanh của người tu hành. Vì thế, chỉ cần

nhất  tâm  nhất  ý  niệm,  chớ nên  phân  biệt,  đừng  nên  chấp  trước,  cũng

chẳng nghĩ đến phẩm vị cao hay thấp. Vì sao? Tưởng những điều ấy đều

là vọng tưởng. Thậm chí nhất tâm bất loạn cũng đừng nghĩ tới, chỉ có

một câu Phật hiệu cứ niệm miết, đó gọi là “thật thà niệm Phật”. Quý vị

chân tâm chân ý cầu sanh Tịnh Độ, thứ gì cũng đều viên mãn trọn đủ. 

Khi vãng  sanh, cảnh  giới  rất  thù  thắng, A  Di  Đà  Phật,  Quán  Âm  Thế

Chí, và vô số Bồ Tát, Thanh Văn, chư thiên đều đến đón tiếp quý vị. Thế

giới Tây Phương ở chỗ nào, không cần biết! Các Ngài đến đón tiếp, ta

cũng chẳng cần phải tìm đường, mà cũng chẳng phải tìm phương hướng, 

tự tại lắm! Vì thế, kinh nói Tây Phương thì Tây Phương rốt cuộc ở nơi

đâu? Chớ nên sanh ý niệm ấy, đến lúc đó, Phật sẽ đến tiếp dẫn ta, chẳng

thể sai sót được! Nay tôi đi khắp nơi ở ngoại quốc, chẳng biết phương

hướng,  mà  cũng  chẳng  biết  đường.  Vì  sao? Đến  nơi  nào  cũng  đều  có

người đến đón tiếp, tôi cần gì phải nhớ đường? Cần gì phải nhớ phương

 Tập 26

 364

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

hướng? Chẳng cần! Đến chỗ nào cũng đều có người đón tiếp, nên căn

bản là chẳng cần. Họ chuẩn bị cẩn thận mọi thứ cho tôi, đối với vé máy

bay, người ta nói: “Pháp sư! Vé máy bay bao nhiêu tiền?” Không biết, 

không hiểu!  Vì  trước  nay  tôi  chưa bao giờ hỏi  tới, trước nay  chưa hề

nhìn vào vé máy bay. 

Người niệm Phật vãng sanh rất tốt, Phật, Bồ Tát đều an bài tốt đẹp

thay cho quý vị, thứ gì cũng chẳng cần phải bận lòng, chỉ cần thật thà

niệm được rồi! Thật thà niệm là quan trọng! Bản thân chúng ta chỉ cần

làm được “thật thà niệm” là tốt rồi, những chuyện khác Phật, Bồ Tát đều

xếp đặt ổn thỏa, chẳng phải bận tâm tí nào, quý vị thấy có thù thắng lắm

không?  Quý  vị làm  chuyện  tốt đẹp  nào, tu pháp  môn  nào đi nữa,  đều

chẳng đạt được [sự thù thắng này]! Tu Thiền, tu Mật, tu thành tựu, thì A

Di Đà Phật có đến đón tiếp quý vị hay không? Có chư Phật, Bồ Tát đông

ngần ấy đến đón hay chăng? Chẳng có! Do vậy có thể biết, pháp môn

này xác thực là thù thắng khôn sánh. Hãy xem kinh văn trong trang hai

trăm hai mươi mốt. 

 Hành giả kiến dĩ. 

行者見已。

 (Hành giả thấy rồi). 

Người tu hành thấy cảnh giới ấy, Phật, Bồ Tát đến đón tiếp. 

 Hoan  hỷ dũng  dược,  tự kiến  kỳ thân,  thừa  kim  cang  đài,  tùy

 tùng Phật hậu, như đàn chỉ khoảnh, vãng sanh bỉ quốc. 

歡喜踊躍。自見其身 。乘金剛臺。隨從佛後。如彈指

頃。往生彼國。

 (Hoan hỷ, hớn hở, tự thấy thân mình ngồi trên đài kim cang, theo

 sau đức Phật, như trong khoảng khảy ngón tay, vãng sanh cõi kia). 

Qua phần kinh văn này, chư vị hãy xem kỹ, đừng đọc lướt qua, [sẽ

thấy rõ] vãng sanh là vãng sanh trong khi còn sống, đây là pháp môn bất

tử.  Người  tu  hành  thấy  cảnh  giới  này,  thấy  trong  khi  còn  sống  sờ sờ, 

chẳng phải là khi đã chết. Lúc đã chết sẽ chẳng thấy nữa, khi sống thì

thấy. Phước báo to lớn, khi còn sống bèn trông thấy, rất rõ ràng, bảo các

đồng tu trợ niệm: “Tôi đã thấy đức Phật đến tiếp dẫn tôi, nay tôi theo

Ngài ra đi”. Có thể nói với quý vị, nói rõ ra, đó là phước báo to lớn. 

 Tập 26

 365

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Phước  báo  kém  hơn  một  chút,  cũng  trông  thấy,  muốn  kể với quý  vị, 

miệng mấp máy, nhưng chẳng thốt ra tiếng, vẫn hiểu rành mạch, rõ ràng, 

trông thấy, vãng sanh. Chúng ta thấy người lâm chung miệng mấp máy, 

có khi  chúng  ta  cảm  thấy  họ đang niệm  Phật theo [đại chúng],  nhưng

thật ra người ấy trông thấy cảnh giới này, muốn nói với chúng ta, nhưng

chẳng thốt nên lời, chẳng có âm thanh, bèn vãng sanh. Chúng ta không

biết, ngỡ người ấy mấp máy niệm Phật theo chúng ta. Thật ra, người ấy

bảo chúng ta: Phật, Bồ Tát đến đón tiếp, người ấy trông thấy, rất hoan

hỷ, theo Phật ra đi. Khi ấy, khí lực rất suy, miệng mấp máy động, nhưng

chẳng có âm thanh. Điều này chỉ rõ: Vãng sanh là vãng sanh trong khi

còn sống, chẳng phải là chết rồi mới vãng sanh. Do đó, pháp môn này là

pháp môn bất tử, thành Phật trong một đời. Chúng ta vãng sanh chẳng

phải  là đã  chết  rồi  mới  vãng  sanh, đến Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới

thành Phật trong một đời. Tìm ở đâu ra pháp môn này? Tìm không thấy! 

Bỏ pháp môn này chẳng tu, đúng là ngu si, đúng là cuồng vọng. Thầy Lý

nói [hạng người vứt bỏ không chịu tu pháp môn này là] “ngu si, cuồng

vọng” chẳng sai! Lại xem đoạn kế tiếp. 

 Sanh bỉ quốc dĩ. 

生彼國已。

 (Đã sanh về cõi ấy). 

Đây là nói [tình hình sau khi đã] tới Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

 Kiến Phật sắc thân, chúng tướng cụ túc. Kiến chư Bồ Tát, sắc

 tướng cụ túc, quang minh, bảo lâm, diễn thuyết diệu pháp. 

見佛色身。眾相具足 。見諸菩薩。色相具足。光明寶

林。演說妙法。

 (Thấy sắc thân của Phật các tướng trọn đủ. Thấy các Bồ Tát, sắc

 tướng trọn đủ. Quang minh, rừng báu, diễn nói diệu pháp). 

Hoàn toàn giống như cảnh giới do đức Phật đã giảng trong kinh. 

Trước  kia  là  nghe  đức  Phật  nói,  nay  là  đích  thân  trông  thấy,  tự mình

trông thấy. Tình và vô tình đều thuyết pháp, sau khi nghe Phật pháp, bèn

khai ngộ. 

 Văn dĩ tức ngộ Vô Sanh Pháp Nhẫn. 

 Tập 26

 366

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

聞已即悟無生法忍。

 (Nghe xong liền ngộ Vô Sanh Pháp Nhẫn). 

Vừa nghe liền khai ngộ, liền chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn. 

 Kinh tu du gian. 

經須臾間。

 (Trong khoảnh khắc). 

 “Tu du” (須臾) là thời gian cực ngắn. 

 Lịch sự chư Phật biến thập phương giới. 

歷事諸佛遍十方界。

 (Trải  qua  phụng  sự chư  Phật  trọn  khắp  các  cõi  trong  mười

 phương). 

Thần thông và đạo lực của người ấy ngay lập tức hiện tiền, có thể

đến  các  cõi  Phật  trong  mười  phương  để lễ Phật,  đến  nghe  đức  Phật

thuyết pháp. Cũng có lẽ chúng ta thấy chỗ này bèn hoài nghi: Cớ sao vừa

mới gặp gỡ A Di Đà Phật, liền ngay lập tức ra đi? Chư vị phải biết: Đến

khi đó, năng lực của người ấy chẳng thể nghĩ bàn, thân người ấy đang ở

chỗ A Di Đà Phật lễ bái, mà phân thân của người ấy đã trọn khắp các cõi

Phật trong mười phương. Trước mỗi vị Phật, mỗi vị Bồ Tát, người ấy

đều hiện diện, có năng lực to như vậy. Không như thế gian này, dẫu tu

giỏi giang cách mấy, chẳng có cách nào phân thân! Người ấy có năng

lực  phân  thân,  có  rời  khỏi  thế giới  Cực  Lạc  hay  không?  Chẳng  có! 

Chẳng  rời  khỏi  thế giới  Cực  Lạc,  nhưng  hóa  thân  đã  trọn  khắp  mười

phương. Thành tựu nhanh chóng ngần ấy, nên thường là những kẻ học

Giáo chẳng tin tưởng. Pháp khó tin! Há có lẽ nào mau chóng dường ấy? 

Ở nơi đây mới vừa vãng sanh, bên kia đã hóa thân trọn khắp hết thảy các

cõi Phật, quá nhanh! Thật ra, chuyện này là thật, quyết định chẳng giả. 

 Ư chư Phật tiền, thứ đệ thọ ký, hoàn chí bổn quốc, đắc vô lượng

 bách thiên Đà La Ni môn. 

於諸佛前。次第授記。還至本國得無量百千陀羅尼門。

 (Ở trước chư Phật, lần lượt được thọ ký. Trở về cõi mình, đắc vô

 lượng trăm ngàn môn Đà La Ni). 

 Tập 26

 367

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Đúng là trong một thời gian rất ngắn có thành tựu chẳng thể nghĩ

bàn như vậy, đúng là chúng ta phải nên giác ngộ, phải nên tu học. Đoạn

cuối cùng là:

 Thị danh thượng phẩm thượng sanh giả. 

是名上品上生者。

 (Gọi là thượng phẩm thượng sanh). 

Đoạn văn này ở trong trang hai trăm hai mươi hai. Chúng ta xem

tiếp:

 Thượng phẩm trung sanh giả. 

上品中生者。

 (Thượng phẩm trung sanh…). 

Tu cái nhân hơi kém hơn hạng người trước một chút. 

 Bất  tất  thụ trì, độc  tụng  Phương  Đẳng  kinh  điển,  thiện  giải

 nghĩa thú. Ư Đệ Nhất Nghĩa, tâm bất kinh động, thâm tín nhân quả, 

 bất báng Đại Thừa. Dĩ thử công đức hồi hướng, nguyện cầu sanh Cực

 Lạc quốc. 

不必受持讀誦方等經典。善解義趣。於第一義心不驚

動。深信因果。不謗大乘。以此功德迴向。願求生極樂國。

 (Chẳng  bắt  buộc  phải thọ trì,  không  cần66 thọ trì đọc  tụng kinh

 điển Phương Đẳng, khéo hiểu nghĩa thú. Đối với Đệ Nhất Nghĩa, tâm

 chẳng kinh động, tin sâu nhân quả, chẳng báng Đại Thừa. Dùng công

 đức này hồi hướng, nguyện cầu sanh về cõi Cực Lạc). 

Phần  trước  là  nói  người  thượng  phẩm  thượng  sanh  có  đọc  tụng

Đại Thừa, chỗ này không bắt buộc đọc tụng Đại Thừa, nhưng “tin sâu

nhân quả”. Nhân quả là gì? Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả, người

66 Sớ Sao giảng:  “Nói ‘không cần’ là người nghĩa trì (trì theo nghĩa), không thích

 đọc tụng. Chỉ lấy một câu hay một bài kệ trong kinh để nghiên cứu sâu xa chỉ thú. 

 Đối với lý chẳng thể diễn nói, suy lường, tâm chẳng kinh hãi, dao động. Tâm lại an

 trụ nơi Trung Đạo, chẳng bị kinh động bởi Nhị Biên, thấu hiểu, thông đạt nhân quả, 

 nên gọi là tin sâu”. 

 Tập 26

 368

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

ấy hoàn toàn chẳng hoài nghi điều này. Một câu Phật hiệu niệm đến tận

cùng, vãng sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc thế giới  có thể đạt  đến  thượng

phẩm trung sanh, địa vị này hết sức cao. Lấy đoạn kinh văn này để xem, 

người đồ đệ niệm A Di Đà Phật của pháp sư Đế Nhàn xưa kia, điều gì

cũng chẳng hiểu, niệm một câu danh hiệu suốt ba năm. Lão pháp sư dạy

ông ta: “Niệm mệt liền nghỉ ngơi, nghỉ ngơi khỏe khoắn rồi lại niệm”. 

Ông ta niệm ba năm bèn đứng vãng sanh, biết trước lúc mất. Nếu chúng

ta  dùng  kinh  này  để phán  đoán,  người  này  rất  có  thể là  thượng  phẩm

trung sanh, có địa vị vãng sanh cao ngần ấy, do gặp duyên thù thắng, 

duyên gì vậy? Lão pháp sư dạy ông ta niệm Phật là duyên, ông ta thật sự

có thể hoàn toàn tiếp nhận, tin sâu, chẳng ngờ, nên mới có quả báo thù

thắng ngần ấy. Ông ta vâng theo lời thầy răn dạy một trăm phần trăm, 

chẳng khấu trừ tí nào, trong ba năm thành tựu chẳng thể nghĩ bàn. Duyên

thù thắng là do nhìn từ chỗ này! 

Do vậy có thể biết, các đồng tu chúng ta gặp duyên chẳng thể nói

là không thù thắng, [mà là] thù thắng bậc nhất. Đọc tụng Đại Thừa, đọc

tụng kinh Vô Lượng Thọ đã tốt đẹp rồi, có thể đọc tụng năm kinh một

luận càng hay hơn. Nếu ngại năm kinh một luận quá nhiều, quá rườm rà, 

thì một  bộ kinh  là được  rồi,  y  giáo  phụng  hành,  lý  luận  và giáo huấn

trong kinh thảy đều làm được, sẽ chẳng khác gì A Di Đà Phật, đương

nhiên là thượng phẩm thượng sanh. Như vậy là đáng tin cậy, chẳng cần

phải đọc trọn hết, một bộ kinh là được rồi. Một kinh thông, hết thảy các

kinh đều thông. Do đó, tôi giới thiệu lần nữa: Kinh Vô Lượng Thọ là

kinh  Hoa  Nghiêm  cô  đọng.  Kinh  Hoa  Nghiêm  là  toàn  thể Tam  Tạng

mười hai bộ rút gọn. Do vậy có thể biết, đọc bộ kinh này là đọc toàn bộ

Đại Tạng Kinh, một chính là hết thảy, hết thảy chính là một. Quý vị phải

hiểu: Công đức này thật sự chẳng thể nghĩ bàn, lời này do cổ đại đức, 

các vị tổ sư đại đức từ xưa đã nói ra, chúng ta chẳng thể không tin tưởng. 

Chúng ta có thể nói: Các pháp do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong

suốt một đời Ngài, đều chẳng ra khỏi bốn mươi tám nguyện của A Di Đà

Phật. Quý vị thấy những điều được giảng trong một bộ kinh Vô Lượng

Thọ hoàn toàn nhằm giải thích bốn mươi tám nguyện, chẳng có câu nào

mâu  thuẫn  với  nguyện  văn  trong  bốn  mươi  tám  nguyện.  Một  bộ Đại

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh  trên  thực  tế là  để giải  thích, 

giảng  giải tỉ mỉ,  cặn  kẽ kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Một  bộ Đại  Tạng  Kinh, 

toàn bộ Đại Tạng Kinh là kinh Hoa Nghiêm được nói cặn kẽ. Đến cuối

cùng quy nạp lại, thật vậy, quy nạp thành một bộ kinh Vô Lượng Thọ. 

Kinh dạy chúng ta đọc tụng Đại Thừa, chúng ta hiểu sự thật ấy, niệm bộ

 Tập 26

 369

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

kinh Vô Lượng Thọ chẳng có tí hoài nghi nào, nguyên lai, [do cả bộ Đại

Tạng Kinh quy nạp thành kinh Vô Lượng Thọ nên niệm kinh Vô Lượng

Thọ thì có nghĩa là] tất cả hết thảy các kinh Đại Thừa ta đều đọc cả rồi. 

Người ấy tuy chẳng đọc kinh, nhưng chẳng hủy báng Đại Thừa, 

chỉ thật thà niệm Phật. Một câu Phật hiệu thành tựu công đức vô lượng, 

thượng phẩm trung sanh. Chúng ta gặp duyên thù thắng như vậy, trong

một đời này chẳng thể thành tựu thượng phẩm thượng sanh hoặc thượng

phẩm trung sanh, rất oan uổng! Chúng ta lại xem đoạn kinh văn kế tiếp

từ hàng thứ nhất trong trang hai trăm hai mươi bốn. 

 Hành thử hạnh giả. 

行此行者。

 (Người hành theo hạnh này). 

Người nương theo pháp môn này tu hành. 

 Mạng dục chung thời, A Di Đà Phật, dữ Quán Thế Âm, Đại Thế

 Chí, vô lượng đại chúng quyến thuộc vi nhiễu, trì tử kim đài, chí hành

 giả tiền,  tán  ngôn:  “Pháp  tử!  Nhữ hành  Đại  Thừa,  giải  Đệ Nhất

 Nghĩa. Thị cố, ngã kim lai nghênh tiếp nhữ”, dữ thiên hóa Phật, nhất

 thời thọ thủ. 

命欲終時。阿彌陀佛 。與觀世音大勢至。無量大眾眷

屬圍繞。持紫金臺 。至行者前。讚言法子 。汝行大乘。解

第一義。是故我今來迎接汝。與千化佛。一時授手。

 (Lúc sắp mạng chung, A Di Đà Phật và Quán Thế Âm, Đại Thế

 Chí, vô lượng đại chúng quyến thuộc vây quanh, cầm đài vàng tía, đến

 trước hành giả, khen rằng: “Pháp tử! Ngươi hành Đại Thừa, hiểu Đệ

 Nhất Nghĩa. Do vậy, ta nay đến đón ngươi”. Và một ngàn vị hóa Phật, 

 đồng thời xòe tay [tiếp dẫn]). 

Tây  Phương  Tam  Thánh  và  chư  Phật,  Bồ Tát,  “ngàn  vị hóa

 Phật” , [nói chung là] chư Phật, Bồ Tát thảy đều đến đón tiếp67. Lại xem

phần kinh văn tiếp theo. 

67 Sách Sớ Sao giảng:  “Duyên trong phẩm vị này so với phẩm vị trước có chỗ khác

 biệt, kém xa phẩm trên. Phẩm trước thì Tam Thánh cùng vô lượng hóa Phật, tỳ-kheo, 

 chư thiên, và cung điện cùng đến nghênh tiếp. Trong phẩm này, [chỉ có] một ngàn vị

 Tập 26

 370

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Hành giả tự kiến tọa tử kim đài, hợp chưởng xoa thủ, tán thán

 chư Phật, như nhất niệm khoảnh, tức sanh bỉ quốc thất bảo trì trung. 

 Thử tử kim đài, như đại bảo hoa, kinh túc tắc khai. 

行者自見坐紫金臺 。合掌叉手。讚歎諸佛。如一念頃

。即生彼國七寶池中。此紫金臺。如大寶華。經宿則開。

 (Hành giả tự thấy ngồi trên đài vàng tía, chắp tay tán thán chư

 Phật, như trong khoảng một niệm, liền sanh trong ao bảy báu nơi cõi ấy. 

 Đài vàng tía ấy như hoa sen báu lớn, qua một đêm liền nở). 

 “Hoa khai kiến Phật ngộ Vô Sanh” , thời gian [ngộ Vô Sanh] của

người ấy lâu hơn thượng phẩm một chút. Thượng phẩm tới đó hoa lập

tức nở ngay, ở đây là cách một ngày, ngày hôm sau, hoa nở thấy Phật. 

Hoa nở thấy Phật là hàng Bồ Tát từ Thất Địa trở lên. Khi chưa nở là sắp

thành Thất Địa Bồ Tát, vừa nở bèn thật sự là hàng Thất Địa Bồ Tát trở

lên, có thể thấy thành tựu thật sự quá nhanh. Phần kinh văn tiếp theo là

nói đến lợi ích của người ấy. 

 Hành giả thân tác tử ma kim sắc, túc hạ diệc hữu thất bảo liên

 hoa.  Phật  cập  Bồ Tát, câu  thời  phóng  quang,  chiếu  hành  giả thân, 

 mục tức khai minh. 

行者身作紫磨金色 。足下亦有七寶蓮華。佛及菩薩。

俱時放光。照行者身。目即開明。

 (Hành  giả thân  có  màu  như  vàng  tía  được  giồi  mài,  dưới  chân

 cũng có hoa sen bảy báu. Phật và Bồ Tát đồng thời tỏa ánh sáng, chiếu

 vào thân hành giả, mắt liền mở sáng). 

 “Mục” ở đây là tâm mục. 

 Nhân tiền túc tập. 

因前宿習。

 (Do sự tu tập từ đời trước). 

Do sự học tập trong đời quá khứ. 

 hóa Phật đến đón. Phẩm vị trước là đài kim cang, phẩm vị này là đài tử kim. Phẩm

 trước, Phật quang chiếu đến thân, phẩm này chỉ là ngôn ngữ tán thán. Xòe tay chính

 là tiếp dẫn vậy”. 

 Tập 26

 371

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Phổ văn chúng thanh, thuần thuyết thậm thâm Đệ Nhất Nghĩa

 Đế, tức hạ kim đài, lễ Phật hợp chưởng, tán thán Thế Tôn, kinh ư thất

 nhật, ứng thời  tức  ư  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ Đề,  đắc  bất

 thoái chuyển. 

普聞眾聲 。純說甚深第一義諦。即下金臺。禮佛合掌

。讚歎世尊 。經於七日 。應時即於阿耨多羅三藐三菩提。

得不退轉。

 (Nghe khắp các âm thanh thuần nói Đệ Nhất Nghĩa Đế rất sâu, 

 liền bước xuống đài vàng, lễ Phật, chắp tay, tán thán Thế Tôn. Qua bảy

 ngày, ngay khi  đó, đắc bất  thoái  chuyển nơi A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu

 Tam Bồ Đề). 

Bảy ngày chứng trọn vẹn ba món Bất Thoái68. 

 Ứng thời tức năng phi hành, biến chí thập phương, lịch sự chư

 Phật. 

應時即能飛行。遍至十方。歷事諸佛。

 (Ngay khi đó, liền có thể phi hành, đến khắp mười phương, phụng

 sự chư Phật). 

Chẳng khác gì thượng phẩm thượng sanh. Thượng phẩm thượng

sanh là trong một đời đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, lập tức có năng

lực  này.  Người  thượng  phẩm  trung  sanh  phải  sau  bảy  ngày.  Sau  bảy

ngày thì đạo lực, thần thông, trí huệ mới hoàn toàn giống như thượng

68 Sách Sớ Sao giảng:  “Đệ Nhất Nghĩa rất sâu là Thật Tướng của các pháp. Ngôn

 ngữ dứt bặt, tâm hành xứ diệt, được gọi là tinh tấn sâu mầu, xưng tụng tột cùng là

 Đệ Nhất. Chẳng thoái chuyển nơi A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề chính là Đạo

 Chủng Bồ Đề, cũng thuộc về địa vị bất thoái nơi đạo chủng. Hiện tiền thọ ký là một

 trong bốn loại thọ ký… Lời Sao như sau: Nói là tinh tấn sâu mầu, là do nghe các âm

 thanh nói Đệ Nhất Nghĩa, có thể thành tựu Lý Thú Bất Tư Nghị Quán. Vì thế, tiến

 nhập nhanh chóng như gió. Bất Thoái có ba loại: Một là Vị Bất Thoái, phá Kiến Tư, 

 vĩnh viễn chẳng đánh mất địa vị siêu phàm, thuộc về Tập Chủng Tánh. Hai là Hạnh

 Bất Thoái, vĩnh viễn chẳng đánh mất hạnh Bồ Tát, thuộc về Tánh Chủng Tánh và

 Đạo  Chủng  Tánh.  Ba  là  Niệm  Bất  Thoái,  vĩnh  viễn  chẳng  đánh  mất  chánh  niệm

 Trung  Đạo,  thuộc  về  Thánh  Chủng  Tánh. Người  thượng  phẩm  trung  sanh  đã đắc

 Tánh Chủng Bồ Đề trong cõi này, đến cõi kia, sau một kiếp, mới đắc hai thứ Vô

 Sanh và Thánh Chủng Bất Thoái. Nay kinh nói là ‘bảy ngày’, hãy nên hiểu là đắc

 Đạo Chủng Bất Thoái”. 

 Tập 26

 372

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

phẩm. 

 Ư  chư  Phật  sở,  tu  chư  tam-muội, kinh nhất tiểu  kiếp,  đắc Vô

 Sanh Nhẫn, hiện tiền thọ ký. 

於諸佛所 。修諸三昧。經一小劫。得無生忍。現前受

記。

 (Ở chỗ chư Phật, tu các tam-muội, qua một tiểu kiếp, đắc Vô Sanh

 Nhẫn, được thọ ký trong hiện tiền). 

Vô  Sanh  Nhẫn ở đây  là  chân  thật  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn,  là  Thất

Địa,  Bát  Địa,  Cửu  Địa,  thuộc  loại  Viên  Giáo. Ở đây,  chúng  ta  thấy

thượng phẩm thượng sanh là chứng đắc ngay lập tức, thượng phẩm trung

sanh là sau một tiểu kiếp mới thật sự chứng đắc. Nguyên nhân chỗ nào? 

Từ kinh văn, chúng ta phải nên thấy rõ ràng, xác đáng, một đằng là đọc

tụng Đại Thừa, một đằng chẳng đọc tụng Đại Thừa, nguyên nhân ở chỗ

này. Đọc tụng Đại Thừa đã tu tập sâu dầy trong đời quá khứ, vừa nghe

Phật pháp bèn khai ngộ. Trong quá khứ chẳng hề đọc tụng Đại Thừa thì

phải trải qua một thời gian khá dài nghe kinh mới khai ngộ. Hy vọng các

đồng tu phải nhớ kỹ [điều này]. Chúng ta xem Lục Tổ Đàn Kinh, thiền

sư Pháp Đạt niệm kinh Pháp Hoa ba ngàn lượt, Lục Tổ đại sư vừa giảng, 

Sư liền khai ngộ. Chúng ta chưa đọc kinh Pháp Hoa ba ngàn lượt, nói

cách nào cũng chẳng thể khai ngộ, mới biết công đức đọc tụng có lợi ích

chẳng thể nghĩ bàn. 

Người hiện thời sợ niệm kinh; nhất là tôi lại còn bảo họ phải đọc

thuộc lòng, càng sợ hãi hơn, kinh hoảng chẳng dám niệm, còn làm sao

được  nữa?  Từ đoạn  kinh  văn  này,  chư  vị biết  đọc  tụng  và  không  đọc

tụng sai biệt to lớn cỡ nào? Quay lại xem thế gian này, hãy xem cổ nhân, 

vừa nghe mấy câu kinh liền khai ngộ, căn bản đều là do đọc tụng. Nay

chúng ta nghe kinh, nghe khai thị không thể khai ngộ là vì chẳng có đọc

tụng. Đọc đến đoạn này, hãy nên hiểu rõ, tôi khuyên quý vị đọc tụng là

đúng! 

 Thị danh thượng phẩm trung sanh giả. 

是名上品中生者。

 (Gọi là thượng phẩm trung sanh). 

Được rồi, chúng ta học tới chỗ này! 

 Tập 26

 373

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Tập 27

Xin mở kinh bổn, trang hai trăm hai mươi bảy, xem phần Thượng

Phẩm Hạ Sanh. 

 Thượng  phẩm  hạ  sanh  giả,  diệc  tín  nhân  quả,  bất  báng  Đại

 Thừa,  đản  phát  vô  thượng  đạo  tâm,  dĩ  thử  công  đức  hồi  hướng, 

 nguyện cầu sanh Cực Lạc quốc. 

上品下生者。亦信因果 。不謗大乘。但發無上道心。

以此功德迴向。願求生極樂國。

 (Thượng phẩm hạ sanh cũng tin nhân quả, chẳng báng Đại Thừa, 

 chỉ phát đạo tâm vô thượng. Đem công đức ấy hồi hướng, nguyện cầu

 sanh về cõi Cực Lạc). 

Kinh  văn  nói  rất  rõ  rệt:  Phải  phát  Bồ Đề tâm.  “Vô  thượng  đạo

 tâm”  là phát Bồ Đề tâm. Chúng ta lật qua xem phần kinh văn trong trang

hai trăm hai mươi tám, từ dòng thứ hai đếm ngược lại. 

 Hành giả mạng dục chung thời, A Di Đà Phật, cập Quán Thế

 Âm, Đại Thế Chí, dữ chư Bồ Tát, trì kim liên hoa, hóa tác ngũ bách

 Phật lai nghênh thử nhân. Ngũ bách hóa Phật nhất thời thọ thủ, tán

 ngôn: “Pháp tử! Nhữ kim thanh tịnh, phát vô thượng đạo tâm, ngã lai

 nghênh nhữ”. 

行者命欲終時。阿彌陀佛 。及觀世音大勢至。與諸菩

薩。持金蓮華 。化作五百佛來迎此人 。五百化佛一時授手

。讚言法子。汝今清淨。發無上道心。我來迎汝。

 (Khi hành giả sắp mạng chung, A Di Đà Phật, và Quán Thế Âm, 

 Đại Thế Chí, cùng các vị Bồ Tát, cầm hoa sen vàng, hóa thành năm trăm

 vị Phật đến đón người ấy. Năm trăm vị hóa Phật đồng thời xòe tay, khen

 rằng: “Pháp tử! Nay ngươi thanh tịnh, phát vô thượng đạo tâm, ta đến

 đón ngươi”). 

Đoạn này nói tới duyên. Trong phần Trung Phẩm trên đây, kinh

nói có một ngàn vị Phật, A Di Đà Phật và một ngàn vị hóa Phật đến đón

tiếp, chỗ này số lượng Phật ít hơn một nửa, hóa thành năm trăm vị Phật

đến đón người ấy. Nếu ở đây, chúng ta hỏi: “Có phải là A Di Đà Phật

cũng phân biệt,  chấp  trước  hay  không? Vì  sao  thượng  phẩm  hóa  Phật

 Tập 27

 374

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nhiều, hạ phẩm hóa Phật ít hơn, có phải là Ngài cũng có phân biệt, chấp

trước?” Ắt cần phải biết: Khi vãng sanh, Phật, Bồ Tát đến đón tiếp là

thật; nhưng số lượng Phật, Bồ Tát nhiều hay ít là do chính tâm chúng ta

cảm, Phật, Bồ Tát bèn tự nhiên ứng. Chắc chắn là A Di Đà Phật chẳng

có phân biệt, chấp trước. Thấy những vị Phật ấy, vẫn do tự tánh Di Đà

của chúng ta biến hóa đến đón. Vì thế, hết thảy xác thực là  “duy tâm sở

 hiện, duy thức sở biến”.  Nói chung, chẳng lìa khỏi sự cảm ứng từ nơi

tâm tánh của chính mình! Phẩm vị càng thấp, số người đến đón càng ít. 

Phẩm vị càng cao, thấy cảnh giới càng thù thắng, đó là lẽ tự nhiên. Đến

Tây Phương Cực Lạc thế giới, xác thực là có bốn cõi, chín phẩm sai biệt. 

Trong mỗi cõi đều có ba bậc, chín phẩm, có sự sai biệt ấy! Nhưng chúng

ta đọc Đại Kinh, thấy nói dẫu là hạ hạ phẩm vãng sanh, sanh trong Tây

Phương Cực Lạc thế giới, thần thông, đạo lực, các thứ thụ dụng chẳng

sai khác [so với các phẩm khác]; sau khi đã tới Tây Phương, chẳng có

sai  biệt.  Đó  là  do  thần  lực  của  Phật  Di  Đà  gia  trì,  nên  thế giới  Tây

Phương là một thế giới bình đẳng.  “Bình đẳng”  nghĩa là bình đẳng về sự

thụ dụng trong cuộc sống vật chất, chứ nội tâm đoạn phiền não, chứng

Bồ Đề, chẳng có cách nào bình đẳng được! A Di Đà Phật chẳng thể giúp

được, chính mình phải đổ công, dốc sức! 

Đoạn kinh văn kế tiếp nói về sự vãng sanh. 

 Kiến thử sự thời, tức tự kiến thân tọa kim liên hoa, tọa dĩ hoa

 hợp, tùy Thế Tôn hậu, tức đắc vãng sanh thất bảo trì trung. 

見此事時 。即自見身坐金蓮華。坐已華合。隨世尊後

。即得往生七寶池中。

 (Khi thấy việc ấy, liền tự thấy thân mình ngồi trên hoa sen vàng, 

 ngồi  xong,  hoa  khép  lại,  theo  sau  đức  Thế Tôn,  liền  được  vãng  sanh

 trong ao bảy báu). 

Đây là hiện tượng vãng sanh. 

 Nhất nhật nhất dạ, liên hoa nãi khai. Thất nhật chi trung, nãi

 đắc kiến Phật. Tuy kiến Phật thân, ư chúng tướng hảo, tâm bất minh

 liễu, ư tam thất nhật hậu, nãi liễu liễu kiến, văn chúng âm thanh, giai

 diễn  diệu  pháp,  du  lịch  thập  phương,  cúng  dường  chư  Phật,  ư  chư

 Phật  tiền,  văn  thậm  thâm  pháp,  kinh  tam  tiểu  kiếp,  đắc  bách  pháp

 minh môn, trụ Hoan Hỷ Địa. 

 Tập 27

 375

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

一日一夜 。蓮華乃開。七日之中。乃得見佛。雖見佛

身。於眾相好 。心不明了 。於三七日後。乃了了見。聞眾

音聲。皆演妙法 。遊歷十方。供養諸佛 。於諸佛前。聞甚

深法。經三小劫。得百法明門。住歡喜地。

 (Qua một ngày, một đêm, hoa sen bèn nở, trong vòng bảy ngày

 bèn được thấy Phật. Tuy thấy thân Phật, nhưng đối với các tướng hảo, 

 tâm chẳng hiểu rõ. Sau hai mươi mốt ngày, bèn thấy rõ ràng. Nghe các

 âm thanh, đều diễn diệu pháp, dạo khắp mười phương, cúng dường chư

 Phật. Đối trước chư Phật, nghe pháp rất sâu, qua ba tiểu kiếp, đắc bách

 pháp minh môn, trụ Hoan Hỷ Địa). 

Nói về người  thượng  phẩm  hạ sanh, sanh  vào  Tây  Phương Cực

Lạc thế giới. Sau một ngày một đêm, hoa nở, thấy Phật. Tuy thấy Phật, 

nghe pháp, trọn chẳng thể lập tức khai ngộ, phải trải qua hai mươi mốt

ngày, người ấy mới hiểu rõ. Sau ba tiểu kiếp mới minh tâm kiến tánh, 

thật sự chứng đắc quả vị Sơ Địa. Chúng ta thấy thời gian này cũng rất

dài,  phải  trải  qua  ba  tiểu  kiếp;  trên  thực  tế,  người  trong  thế giới  Tây

Phương thọ mạng là vô lượng thọ. Từ vô lượng thọ mà nhìn ba tiểu kiếp, 

sẽ giống như chúng ta trong cõi này thọ trăm tuổi nhìn ba giờ, thậm chí

còn chưa đến! Chỉ sợ là chỉ được ba mươi phút. Do thọ mạng của họ dài

lâu, họ thấy ba tiểu kiếp rất ngắn, thời gian quá ngắn. Pháp môn này xác

thực là pháp môn thành tựu trong một đời. 

Câu cuối cùng là tổng kết, hàng thứ nhất trong trang hai trăm ba

mươi mốt. 

 Thị danh thượng phẩm hạ sanh giả, thị danh thượng bối sanh

 tưởng, danh đệ thập tứ quán. 

是名上品下生者。是名上輩生想。名第十四觀。

 (Đó gọi là thượng phẩm hạ sanh, là phép quán tưởng vãng sanh

 trong bậc thượng, gọi là phép Quán thứ mười bốn). 

Phép Quán thứ mười bốn nói về ba bậc thượng. Tiếp theo là phép

Quán  thứ mười  lăm,  nói  về trung  phẩm  vãng  sanh,  có  trung  phẩm

thượng sanh, trung phẩm trung sanh, và trung phẩm hạ sanh. 

 Phật cáo A Nan cập Vi Đề Hy: - Trung phẩm thượng sanh giả, 

 nhược hữu chúng sanh, thọ trì Ngũ Giới, trì Bát Giới Trai, tu hành

 Tập 27

 376

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 chư giới, bất tạo Ngũ Nghịch, vô chúng quá hoạn. Dĩ thử thiện căn

 hồi hướng, nguyện cầu sanh ư Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

佛告阿難及韋提希 。中品上生者。若有眾生。受持五

戒。持八戒齋 。修行諸戒。不造五逆 。無眾過患。以此善

根迴向。願求生於西方極樂世界。

 (Phật cáo A Nan và Vi Đề Hy: - Trung phẩm thượng sanh là nếu

 có những chúng sanh thọ trì Ngũ Giới, trì Bát Quan Trai Giới, tu hành

 các giới, chẳng tạo Ngũ Nghịch, không phạm các lỗi lầm. Dùng thiện

 căn ấy  hồi  hướng,  nguyện cầu  sanh  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế

 giới). 

Đây là nói đến sự tu nhân. Do vậy có thể biết, thượng phẩm thiên

về đọc tụng Đại Thừa; xét ra, trung phẩm tợ hồ là hàng Nhị Thừa, tức

người Tiểu Thừa hồi Tiểu hướng Đại, trì giới, niệm Phật thuộc loại này. 

Người ấy có thể thọ trì Ngũ Giới. Ngũ Giới là căn bản giới trong Phật

pháp, bất luận xưa nay, tức là nói về thời gian, bất luận tại Ấn Độ xưa

kia, hay tại Trung Hoa hiện thời, cho đến đối với những quốc gia, dân

tộc khác, đây  là quan niệm  đạo đức cơ bản,  đều ắt  cần  phải  tuân thủ. 

Chẳng có chuyện coi sát sanh là thiện hạnh, chẳng có đạo lý ấy. Chẳng

hề nói trộm cắp là chuyện tốt đẹp, xưa nay trong ngoài nước đều chẳng

chấp nhận. Do đó, giết, trộm, dâm, dối, uống rượu chẳng phải là chuyện

tốt đẹp. Trên thế giới này, trong hiện tại tuy bán rượu, nhưng đối với loại

rượu nhẹ, cũng đưa ra cảnh cáo “rượu chẳng phải là thứ tốt lành!” Có thể

thấy năm điều trong ngũ giới xác thực là siêu việt thời gian và không

gian, được hết thảy chúng sanh công nhận là thiện hạnh, ắt phải tuân thủ. 

Những quy phạm khác trong cuộc sống có thể nói là do thời điểm, do

con người, do địa phương khác nhau, mà chế định như vậy. Tinh thần cơ

bản của chúng là  “đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành” , đoạn

ác tu thiện, là những quy định, khuôn phép nhằm kiềm chế bản thân và

xử thế.  “Vô chúng quá hoạn”  nghĩa là trì giới rất thanh tịnh. Dùng thiện

căn ấy để hồi hướng, cầu sanh Tây Phương. Đó là cái nhân của trung

phẩm thượng sanh. 

 Lâm  mạng  chung  thời,  A  Di  Đà  Phật,  dữ chư  tỳ-kheo,  quyến

 thuộc vi nhiễu, phóng kim sắc quang, chí kỳ nhân sở, diễn thuyết Khổ, 

 Không,  Vô  Thường,  Vô  Ngã,  tán  thán  xuất  gia, đắc  ly  chúng  khổ. 

 Hành giả kiến dĩ, tâm đại hoan hỷ, tự kiến kỷ thân tọa liên hoa đài, 

 Tập 27

 377

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 trường  quỵ,  hợp  chưởng,  vị Phật  tác  lễ.  Vị cử đầu  khoảnh,  tức đắc

 vãng sanh Cực Lạc thế giới, liên hoa tầm khai, đương hoa phu thời, 

 văn chúng âm thanh, tán thán Tứ Đế. Ứng thời, tức đắc A La Hán

 đạo,  tam  minh,  lục  thông,  cụ bát  giải  thoát.  Thị danh  trung  phẩm

 thượng sanh giả. 

臨命終時。阿彌陀佛 。與諸比丘眷屬圍繞。放金色光

。至其人所 。演說苦空無常無我 。讚歎出家。得離眾苦。

行者見已 。心大歡喜。自見己身坐蓮華臺 。長跪合掌。為

佛作禮 。未舉頭頃。即得往生極樂世界 。蓮華尋開。當華

敷時。聞眾音聲 。讚歎四諦。應時即得阿羅漢道 。三明六

通。具八解脫。是名中品上生者。

 (Khi lâm chung, A Di Đà Phật và các tỳ-kheo, quyến thuộc vây

 quanh,  phóng  quang  minh  sắc  vàng,  chiếu  tới  chỗ người ấy,  diễn  nói

 Khổ,  Không,  Vô  Thường,  Vô  Ngã,  tán  thán  xuất  gia  được  lìa  các  nỗi

 khổ. Hành giả thấy rồi, tâm đại hoan hỷ, tự thấy chính mình ngồi trên

 đài hoa sen, quỳ thẳng69, chắp tay, làm lễ đức Phật. Trong khoảng chưa

 ngẩng đầu lên, liền được vãng sanh thế giới Cực Lạc. Hoa sen vừa nở, 

 đang trong lúc hoa nở, nghe các âm thanh, tán thán Tứ Đế. Ngay khi ấy, 

 liền  đắc  A  La  Hán  đạo.  Tam  minh,  lục  thông,  trọn  đủ tám  món  giải

 thoát70, gọi là trung phẩm thượng sanh). 

Nói  rõ  lợi  ích  vãng  sanh.  Xét  theo đoạn  kinh  văn  này,  và  xem

phần sau, quả vị Tiểu Thừa hết sức rõ rệt. Người căn tánh Tiểu Thừa trì

69 Quỳ thẳng (trường quỵ) là đầu gối và bắp chân đặt sát đất, thẳng lưng, thân mình

tạo thành chữ L so với hai bắp chân (tức là quỳ thẳng lưng, mông không đặt trên hai

gót chân như cách quỳ thông thường). Cách quỳ này thể hiện ý nghĩa tột bậc cung

kính. 

70 Lục Thông là Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, Tha Tâm, Thần Túc, Túc Mạng và Lậu Tận. 

Tam Minh là Thiên Nhãn Minh, Túc Mạng Minh và Lậu Tận Minh. Minh là nói thần

thông đạt đến mức độ thấu triệt, rốt ráo, tức là ba thứ thần thông của hàng La Hán trở

lên. Gọi là Minh nhằm nhấn mạnh thần thông thành tựu do tu chứng, do tâm thanh

tịnh, chứ không phải là báo đắc (do quả báo mà có thần thông, như hàng quỷ thần). 

Bát Giải Thoát (Astau Vimoksāh) là do công năng của tám thứ Định mà xả trừ tham

dục đối với các món sắc và vô sắc, bao gồm: Nội hữu sắc tưởng quán chư sắc giải

thoát, nội vô sắc tưởng quán ngoại sắc giải thoát, tịnh giải thoát thân tác chứng cụ túc

trụ, Không Vô Biên Xứ giải thoát, Thức Xứ giải thoát, Vô Sở Hữu Xứ giải thoát, Phi

Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ giải thoát, Diệt Thọ Tưởng Định Thân Tác Chứng Cụ Túc

Trụ. 

 Tập 27

 378

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

giới niệm  Phật, hồi hướng cầu  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ, đắc  quả vị

như vậy. 

Chúng ta lại xem đoạn kế tiếp trong trang hai trăm ba mươi bốn. 

 Trung  phẩm  trung  sanh  giả,  nhược  hữu  chúng  sanh,  nhược

 nhất nhật nhất dạ, trì Bát Giới Trai, nhược nhất nhật nhất dạ, trì Sa

 Di Giới, nhược nhất nhật nhất dạ, trì Cụ Túc Giới. 

中品中生者。若有眾生 。若一日一夜。持八戒齋。若

一 日一夜。持沙彌戒。若一日一夜。持具足戒。

 (Trung  phẩm  trung  sanh  là  nếu  có  các  chúng  sanh,  trong  một

 ngày một đêm trì Bát Quan Trai Giới, hoặc một ngày một đêm trì Sa Di

 Giới, hoặc một ngày một đêm trì Cụ Túc Giới). 

Cụ Túc Giới là giới tỳ-kheo. 

 Oai  nghi  vô  khuyết,  dĩ  thử công  đức  hồi  hướng,  nguyện  cầu

 sanh Cực Lạc quốc, giới hương huân tu. 

威儀無缺。以此功德迴向。願求生極樂國。戒香熏修。

 (Oai  nghi  chẳng  khuyết,  dùng  công  đức  này  hồi  hướng,  nguyện

 cầu sanh về cõi Cực Lạc, giới hương huân tu). 

Đến  chỗ này  là  nói  về cái  nhân  vãng  sanh.  Mười  giới  là  Sa  Di

Giới. Sa Di Giới và Bát Quan Trai Giới hết sức gần gũi. Bát Quan Trai

Giới là tại gia cư sĩ tu giới xuất gia một ngày, một đêm. Thời gian của

Bát Quan Trai Giới là hai mươi bốn giờ, nếu muốn thọ lại bèn thọ như

mới, có thể thọ mỗi ngày. Nếu chẳng có pháp sư, có thể đối trước hình

tượng Phật, Bồ Tát để tự thọ giới này. [Bát Quan Trai Giới] có tám giới

điều giống Sa Di Giới, [nhưng còn kèm thêm] một điều là Trai. Trai (齋)

là  “quá  trung  bất  thực” (sau  giữa  trưa  không  ăn),  Trung  (中)  là  giữa

trưa.  Giữa  trưa  mỗi  ngày  [xảy  ra]  vào  thời  điểm  khác  nhau,  qua  khỏi

giữa trưa chẳng ăn. Nếu qua khỏi giữa trưa mà ăn thứ gì đó sẽ là phá trai, 

Bát Quan Trai Giới bị phá hỏng. Nói thật ra, trai giới này cũng chẳng dễ

trì cho lắm. Buổi chiều chỉ có thể uống nước, ngay cả những thức uống

khác cũng chẳng được dùng. Vì nói theo trai giới, trong thức uống chẳng

thể có  chất  trầm  lắng.  Nếu  để một  lát,  nó  lắng  xuống  thì  không được

dùng. Sữa trầm lắng, sữa đậu nành cũng trầm lắng, nước trái cây cũng

trầm lắng. Mật chẳng trầm lắng, mật hòa vào nước, sẽ chẳng trầm lắng, 

 Tập 27

 379

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

nên có thể dùng. Nước đường có thể dùng. Chú trọng trai, giữa trưa ăn

một bữa, đó là Trai. Nếu sáng sớm ăn thêm một bữa cũng là phá trai, 

không được! Chắc chắn là giữa trưa ăn một bữa. 

Do đó, có rất nhiều đồng tu trì ngọ. Nói thật ra, trì ngọ có tất yếu

hay không? Chư vị phải hiểu trai giới là hình thức, mục đích là đắc tâm

thanh  tịnh,  mục  đích ở chỗ này!  Trì  trai  giới  rất  nghiêm,  nhưng  tâm

chẳng  thanh  tịnh,  trai  giới  bèn  là  phước  báo  hữu  lậu  trong  thế gian, 

chẳng phải là cái nhân để vãng sanh. Nếu cái nhân vãng sanh mà nói như

vậy thì Tây Phương Cực Lạc thế giới hoàn toàn nói theo bề ngoài, chắc

chắn  là  nói  chẳng suông, nói theo lý  luận  chẳng thể thông suốt được! 

Nhân Giới đắc Định, nhân Định khai Huệ. Buổi tối ăn ít chắc chắn có lợi

cho bản thân. Cổ nhân chủ trương ẩm thực như thế này: Sáng sớm ăn

ngon, buổi trưa ăn no, buổi tối ăn ít. Buổi tối có thể chẳng ăn, đích xác là

hết sức tốt. Người hiện thời có thói quen khác hẳn, buổi tối đến nửa đêm

còn phải có bữa ăn khuya. Nhất là người ngoại quốc, bữa ăn chánh trong

ngày của người ngoại quốc là bữa tối. Bữa chánh của người Hoa là bữa

trưa, bữa chánh của người ngoại quốc là cơm tối. Bữa tối ăn rất nhiều, ăn

rất ngon, vì buổi trưa quá nửa là phải đi làm, tùy tiện ăn chút gì đó, đó là

do thói quen ẩm thực và sinh hoạt khác nhau. Phải hiểu ẩm thực trong

nhà Phật vẫn là nhằm giúp chúng ta tu Định, giúp cho tâm địa thanh tịnh, 

mục đích ở chỗ này. Đó là nói tới chuyện trì giới niệm Phật. 

 Như thử hành giả, mạng dục chung thời, kiến A Di Đà Phật, dữ

 chư quyến thuộc, phóng kim sắc quang, trì thất bảo liên hoa, chí hành

 giả tiền. Hành giả tự văn không trung hữu thanh, tán ngôn: “Thiện

 nam tử!  Như  nhữ thiện  nhân,  tùy  thuận  tam thế chư  Phật  giáo,  cố

 ngã lai nghênh nhữ”. 

如此行者。命欲終時 。見阿彌陀佛。與諸眷屬。放金

色光。持七寶蓮華 。至行者前。行者自聞空中有聲 。讚言

善男子。如汝善人。隨順三世諸佛教。故我來迎汝。

 (Hành giả như thế lúc sắp mạng chung, thấy A Di Đà Phật và các

 quyến  thuộc  phóng  quang  minh  sắc  vàng,  cầm  hoa  sen  bảy  báu,  đến

 trước  hành  giả.  Hành  giả tự nghe trong hư  không  có tiếng  khen  ngợi

 rằng: “Này thiện nam tử! Như ông là thiện nhân, tùy thuận lời dạy của

 tam thế chư Phật, nên ta đến đón ông”). 

Ở đây, chúng ta lại thấy một câu kinh văn,  “tùy thuận tam thế chư

 Tập 27

 380

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 Phật giáo” . Trì giới niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, quá khứ, hiện tại, vị

lai hết thảy chư Phật đều giáo hóa chúng sanh như vậy, khuyên hết thảy

chúng sanh trì giới niệm Phật, vãng sanh thế giới Cực Lạc của A Di Đà

Phật, đó là lời dạy của tam thế chư Phật. 

 Hành giả tự kiến tọa liên hoa thượng, liên hoa tức hợp, sanh ư

 Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

行者自見坐蓮華上。蓮華即合。生於西方極樂世界。

 (Hành giả tự thấy ngồi trên hoa sen, hoa sen liền khép lại, sanh

 trong Tây Phương Cực Lạc thế giới). 

Đây là vãng sanh. 

 Tại  bảo  trì  trung,  kinh ư  thất  nhật,  liên  hoa  nãi  phu.  Hoa  ký

 phu dĩ, khai mục, hợp chưởng, tán thán Thế Tôn, văn pháp hoan hỷ, 

 đắc Tu Đà Hoàn. Kinh bán kiếp dĩ, thành A La Hán. Thị danh trung

 phẩm trung sanh giả. 

在寶池中 。經於七日。蓮華乃敷。華既敷已。開目合

掌。讚歎世尊 。聞法歡喜 。得須陀洹。經半劫已。成阿羅

漢。是名中品中生者。

 (Ở trong ao báu, trải qua bảy ngày, hoa sen mới nở. Hoa đã nở, 

 bèn mở mắt, chắp tay, tán thán đức Thế Tôn, nghe pháp hoan hỷ, đắc Tu

 Đà Hoàn. Trải qua nửa kiếp, thành A La Hán. Đây là trung phẩm trung

 sanh). 

Phẩm vị này càng thấp hơn phẩm vị trước, tình hình tiếp dẫn cũng

kém  trước  rất nhiều.  Tới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới,  phải qua  nửa

kiếp  mới  có  thể chứng  quả A  La  Hán.  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới

chẳng có A La Hán, cũng chẳng có Tu Đà Hoàn, chúng ta đã đọc thấy

điều này trong kinh Vô Lượng Thọ. Kinh nói những danh từ ấy đều là tỷ

dụ quả vị của họ bằng với Tu Đà Hoàn và A La Hán trong các thế giới

phương khác. Tu Đà Hoàn là đoạn hết Kiến Hoặc, A La Hán là đoạn hết

Tư  Hoặc.  Xét  theo  quả vị của  Đại  Thừa  Bồ Tát,  Tu  Đà  Hoàn  tương

đương địa vị Sơ Tín Bồ Tát trong Viên Giáo, A La Hán tương đương địa

vị Thất Tín Bồ Tát. Đạt đến Thất Tín, liền từ cõi Phàm Thánh Đồng Cư

vượt lên cõi Phương Tiện, đạt đến cõi Phương Tiện Hữu Dư. 

Lại xem đoạn kế tiếp, [xem từ] hàng cuối cùng trong trang hai

 Tập 27

 381

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

trăm ba mươi lăm. 

 Trung  phẩm  hạ sanh  giả,  nhược  hữu  thiện  nam  tử,  thiện  nữ

 nhân, hiếu dưỡng phụ mẫu, hành thế nhân từ, thử nhân mạng dục

 chung thời, ngộ thiện tri thức, vị kỳ quảng thuyết A Di Đà Phật quốc

 độ lạc sự, diệc thuyết Pháp Tạng tỳ-kheo tứ thập bát nguyện. Văn thử

 sự dĩ, tầm tức mạng chung, thí như tráng sĩ khuất thân tý khoảnh, tức

 sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, kinh thất nhật dĩ, ngộ Quán Thế

 Âm, cập Đại Thế Chí, văn pháp hoan hỷ, đắc Tu Đà Hoàn, quá nhất

 tiểu  kiếp,  thành  A  La  Hán. Thị danh  trung  phẩm  hạ sanh  giả,  thị

 danh trung bối sanh tưởng, danh đệ thập ngũ quán. 

中品下生者 。若有善男子善女人。孝養父母。行世仁

慈。此人命欲終時 。遇善知識 。為其廣說阿彌陀佛國土樂

事。亦說法藏比丘四十八願 。聞此事已 。尋即命終。譬如

壯士屈伸臂頃 。即生西方極樂世界 。經七日已。遇觀世音

。及大勢至 。聞法歡喜。得須陀洹 。過一小劫。成阿羅漢

。是名中品下生者。是名中輩生想。名第十五觀。

 (Trung phẩm hạ sanh là nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân hiếu

 dưỡng phụ mẫu, làm chuyện nhân từ trong cõi đời, khi người ấy mạng

 chung,  gặp  thiện  tri  thức,  vì  người ấy  nói  rộng  rãi  những  sự vui  thú

 trong cõi nước của A Di Đà Phật, cũng nói bốn mươi tám nguyện của tỳ-

 kheo  Pháp  Tạng.  Nghe  chuyện ấy  xong,  ngay  lập  tức  qua  đời,  ví  như

 trong khoảng tráng sĩ co duỗi cánh tay, liền sanh về Tây Phương Cực

 Lạc  thế giới.  Qua  khỏi  bảy  ngày,  gặp  Quán  Thế Âm  và  Đại  Thế Chí, 

 nghe pháp hoan hỷ, đắc Tu Đà Hoàn. Qua khỏi một tiểu kiếp, thành A

 La Hán. Đây gọi là trung phẩm hạ sanh, là phép quán tưởng vãng sanh

 trong bậc trung, được gọi là phép Quán thứ mười lăm). 

Đối với trung phẩm hạ sanh, ở đây kinh văn tỉnh lược, trọn chẳng

nói cặn kẽ. Người vãng sanh là thiện nhân theo pháp thế gian, khi lâm

chung bèn nghe thiện tri thức vì người ấy thuyết pháp, người ấy có thể

tin  tưởng.  Kinh  chẳng  nói  Phật  đến  tiếp  dẫn.  Chúng  ta  hãy  nghĩ  xem

Phật có thể chẳng đến tiếp dẫn hay không? Chẳng tiếp dẫn thì làm sao

người ấy có thể đến Tây Phương Cực Lạc thế giới cho được? Đọc kinh

này, nhất định phải tham chiếu gộp lại cả ba kinh để xem, chúng ta mới

có thể thấy viên mãn sự thật này,  mới có thể đoạn sạch hết thảy nghi

 Tập 27

 382

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

hoặc. Trong bốn mươi tám nguyện, quý vị phải ghi nhớ điều này, căn cứ

quan trọng nhất của Tây Phương Tịnh Độ là bốn mươi tám nguyện. Hết

thảy chư Phật giới thiệu Tây Phương Cực Lạc thế giới, nếu mâu thuẫn

hoặc xung đột với bốn mươi tám nguyện, chúng ta chớ nên tin tưởng. 

Dẫu là Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật cũng chẳng ra ngoài lệ ấy, nhất

định phải lấy bốn mươi tám nguyện làm căn cứ. Trong bốn mươi tám

nguyện chẳng nói:  “Từ trung phẩm hạ sanh trở xuống, ta sẽ không đến

 tiếp dẫn” , chẳng có câu ấy! Khi lâm chung Phật đến tiếp dẫn chính là

bổn nguyện của A Di Đà Phật, Ngài nhất định sẽ đến. Dẫu là hạ hạ phẩm

vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, đức Phật cũng đến tiếp dẫn. 

Nhất là trong hiện tại, kể như năm kia, [đối với chuyện vãng sanh

của] cư sĩ Châu Quảng Đại ở Washington DC, chúng ta thấy tình hình ấy

giống tình hình ở đây. Ông ta thấy Tây Phương Tam Thánh đến tiếp dẫn. 

Ông ta chẳng nói có nhiều vị Phật, Bồ Tát, mà nói là Tây Phương Tam

Thánh  từ trên  mây  giáng  xuống  tiếp  dẫn  ông  ta  vãng  sanh.  Khi  lâm

chung, ông ta niệm Phật ba ngày ba đêm, suốt đời chưa từng gặp gỡ Phật

pháp,  lúc  lâm  chung  gặp  thiện  tri  thức,  khuyên  ông  ta  niệm  Phật  cầu

sanh Tịnh Độ. Niệm ba ngày ba đêm, cảm A Di Đà Phật hiện tới. Người

này cách chúng ta không xa, cũng là trong vòng một hai năm mà thôi. 

Có một người vãng sanh như thế, đó là quyết định vãng sanh. Chính ông

ta  thấy  Phật,  kể với  mọi  người  “Phật  hiện  đến”. Ông ta  thấy  Ngài  từ

trong mây giáng xuống, chẳng giả, quyết định là thật. 

Những  chuyện  giống  như  vậy,  chúng  ta  nhất  định  phải  đọc  Đại

Kinh mới hiểu trong kinh điển có những chỗ tỉnh lược. Ở đây tỉnh lược, 

nhưng trong kinh kia thì có, giống như trong kinh Vô Lượng Thọ [có

nhiều bản dịch], bản [dịch] này tỉnh lược, nhưng bản [dịch] khác thì có. 

Có khi bản khác tỉnh lược, mà bản này lại có. Do Thích Ca Mâu Ni Phật

nhiều lần tuyên thuyết, nên quả thật, hội tập là chuyện tất yếu. Hội tập

giống như tất cả các bản chúng ta đều xem. Do Thích Ca Mâu Ni Phật

nhiều lần tuyên thuyết, nên chúng ta đều nghe toàn bộ thì ý nghĩa mới

hoàn chỉnh, mới chẳng đến nỗi khuyết hãm! Cũng giống như vậy, gộp ba

kinh lại để xem, lại còn phải xem gộp chung tất cả các bản [dịch khác

nhau của cùng một kinh]. Như kinh Di Đà, trong bản dịch của Huyền

Trang đại sư có những câu mà bản dịch của La Thập đại sư chẳng có, đủ

để bổ sung những  chỗ chưa  đầy  đủ trong bản  dịch  của ngài La  Thập. 

Xem như vậy thì mới có thể thấy hoàn toàn, khiến cho khá nhiều nghi

vấn bị đoạn sạch, điều này rất trọng yếu! 

Chương cuối cùng là phép Quán thứ mười sáu, Hạ Phẩm Sanh

 Tập 27

 383

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Quán. Hạ phẩm vãng sanh chú trọng trì danh. Chúng ta hãy xem kinh

văn từ hàng cuối cùng trong trang hai trăm ba mươi tám. 

 Phật  cáo  A  Nan  cập  Vi  Đề Hy: - Hạ phẩm  thượng  sanh  giả, 

 hoặc hữu chúng sanh, tác chúng ác nghiệp, tuy bất phỉ báng Phương

 Đẳng kinh điển, như thử ngu nhân, đa tạo ác pháp, vô hữu tàm quý, 

 mạng dục chung thời, ngộ thiện tri thức, vị thuyết Đại Thừa thập nhị

 bộ kinh thủ đề danh tự, dĩ văn như thị chư kinh danh cố, trừ khước

 thiên kiếp cực trọng ác nghiệp. Trí giả phục giáo hợp chưởng xoa thủ, 

 xưng  Nam-mô  A  Di  Đà  Phật.  Xưng  Phật  danh  cố,  trừ ngũ  thập ức

 kiếp sanh tử chi tội. 

佛告阿難及韋提希。下品上生者 。或有眾生。作眾惡

業。雖不誹謗方等經典 。如此愚人。多造惡法 。無有慚愧

。命欲終時。遇善知識 。為說大乘十二部經首題名字 。以

聞如是諸經名故 。除卻千劫極重惡業 。智者復教合掌叉手

。稱南無阿彌陀佛。稱佛名故。除五十億劫生死之罪。

 (Phật bảo A Nan và Vi Đề Hy: - Hạ phẩm thượng sanh: Hoặc có

 chúng sanh làm  các nghiệp  ác,  tuy chẳng  phỉ báng kinh  điển Phương

 Đẳng, nhưng kẻ ngu như thế tạo nhiều ác pháp, chẳng hề hổ thẹn. Lúc

 sắp mất, gặp thiện tri thức bảo cho biết tên gọi, tựa đề của mười hai thể

 loại  kinh  Đại  Thừa. Do  nghe tên  các kinh như thế, trừ ác  nghiệp cực

 nặng trong ngàn kiếp. Bậc trí lại dạy chắp tay, xưng niệm Nam-mô A Di

 Đà Phật. Do xưng danh hiệu Phật, trừ tội trong năm mươi ức kiếp sanh

 tử). 

Từ đoạn này là nói về cái nhân vãng sanh. Do nhìn từ sự tu nhân, 

có thể nói là bậc thượng và bậc trung vãng sanh đều là tu phước, ba bậc

vãng sanh trong hạ phẩm đều là chúng sanh tạo tác tội nghiệp. Hai bậc

trước đều là tu phước, là thiện nhân quân tử, là người có đạo đức trên thế

gian, ba loại hạ này là những kẻ tạo tội nghiệp cạn hay sâu khác nhau. 

Thượng phẩm  thì  tội  nghiệp  tương  đối  cạn,  càng  đi xuống, tội nghiệp

càng nặng hơn. Đương nhiên là họ chẳng thể tu Quán, quán tưởng hay

quán Phật đều chẳng làm được. Thiện hữu dạy kẻ ấy trì danh niệm Phật. 

Ở đây, chúng ta ắt cần phải biết một sự thật, những phương pháp quán

tưởng và quán tượng, người nghiệp chướng rất nặng chẳng thể tu, chẳng

có cách nào tu được, nhưng chấp trì danh hiệu có thể độ kẻ ấy. Quý vị

hãy suy nghĩ: Giữa ba phương pháp niệm Phật ấy, tức là so giữa quán

 Tập 27

 384

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tưởng, quán  tượng và  trì danh,  loại  nào  thù  thắng?  Hãy  nên  biết  điều

này! Hết thảy các phương pháp chẳng thể độ được, nhưng phương pháp

này có thể độ, [chứng tỏ] phương pháp này thù thắng bậc nhất, phải biết

điều  này.  Do  đó,  trong  mười  sáu  phép  Quán  có  nói đến phương pháp

này, pháp thù thắng khôn sánh là trì danh niệm Phật. Trì danh niệm Phật

có thể độ chúng sanh khổ sở cùng cực trong địa ngục, những loại [chúng

sanh] khác chẳng cần phải nói nữa! Do đều độ được, nên mười phương

tam thế hết thảy chư Phật, Bồ Tát, chẳng có vị nào không đề xướng trì

danh. Kinh Vô Lượng Thọ đề xướng trì danh niệm Phật, kinh A Di Đà

cũng đề xướng trì danh niệm Phật. Vì sao không đề xướng quán tưởng

và  quán  tượng?  Quý  vị đã  biết:  Dùng  các  phương  pháp ấy  mà  có  thể

vãng sanh, là để độ người nghiệp chướng tương đối nhẹ; còn kẻ nghiệp

chướng sâu nặng, phải cậy vào phương pháp này, chứ hai phương pháp

trước chẳng thể độ. Phương pháp này mới là pháp môn phương tiện thù

thắng khôn sánh, thành tựu hết thảy chúng sanh. 

Giáo pháp viên đốn chủ trương: Dẫu tội nghiệp nặng nề nhất, sám

hối đều có thể diệt trừ; bởi lẽ, một niệm hồi tâm bèn có thể cảm ứng đạo

giao cùng Tây Phương Cực Lạc thế giới, nhưng một người mà gặp được

thiện  tri  thức  trong một  đời  rất  khó khăn.  Nói thật  ra là do thiện  căn, 

phước đức, nhân duyên trong nhiều đời đã chín muồi. Thầy và trò cũng

lại như thế: Một vị thầy tốt chỉ có thể gặp, chứ không thể cầu, chúng ta

đến đâu để tìm? Tìm chẳng thấy! Thầy muốn tìm học trò để truyền pháp

cũng  chẳng  tìm được.  Lão  cư  sĩ  Hạ Liên  Cư  suốt  một  đời  chỉ truyền

được một  người  là  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ,  truyền  có  một  người! 

[Thầy]  có  bao  giờ chẳng  mong  truyền  được  nhiều  người,  nhưng  tìm

không ra, đấy là cơ duyên, nên tìm không thấy. Thuở ấy, thầy Lý ở Đài

Trung, mỗi lần tôi gặp thầy đều khuyên lão nhân gia truyền thêm cho

mấy người. Vì chúng tôi ở ngoài giảng kinh rất vất vả, luôn cảm thấy

quá cô đơn, sư huynh, sư đệ đông hơn một tí thì hay hơn, có thể giúp đỡ

lẫn nhau. Tôi nói lời ấy nói chung là mười mấy lượt, hoặc hai mươi lượt. 

Mỗi  lần nói  xong, thầy  đều gật  gù:  “Đúng  lắm!”  Lần  cuối  tôi  nói với

thầy, thầy bảo tôi: “Anh hãy tìm học trò giùm cho tôi!” Từ đấy trở đi, tôi

không nói nữa, tôi đã biết rồi! Tìm không thấy! Đến nơi đâu để tìm? Học

trò phải thỏa điều kiện gì? Phục tùng một trăm phần trăm, tôi tìm ở đâu

ra? Tôi tìm không thấy. Trong xã hội hiện thời, tìm một học sinh nghe

lời như vậy, xác thực là tìm chẳng thấy! 

Các đồng tu theo tôi xuất gia, nói theo pháp sư Diễn Bồi đều là

 Tập 27

 385

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

đồng tham đạo hữu, chẳng thể coi họ là đồ đệ, hoặc coi là học trò, không

thể! Quý vị coi những người ấy là đồ đệ hoặc học trò thì sai mất rồi, sai

lầm rất to. Đồng tham đạo hữu, là bạn bè, lấy đâu ra học trò? Học trò là

phục tùng một trăm phần trăm, đó là học trò. Không thể phục tùng, mọi

người ở chung một chỗ, đối xử hoan hỷ với nhau, là bè bạn, phải cung

kính lẫn nhau, phải khách sáo. Chúng ta đều gọi nhau là pháp sư, [nếu

là] đồ đệ thật sự sẽ chẳng có lối xưng hô khách sáo như thế. Sư phụ đối

với trò giống như cha mẹ, gọi [học trò] bằng tên. Do đó, đối xử khách

sáo với quý vị, liền biết trong xã hội hiện thời khác hẳn, đôi bên ở chung

với nhau là đồng tham mà thôi! 

Thầy  trò đạo  hợp  từ xưa  tới  nay  là  chuyện  khó  khăn,  khá  khó

khăn. Đạt Ma Tổ Sư là bậc thánh nhân như thế, tới chùa Thiếu Lâm mà

còn phải nhìn vào vách suốt chín năm, chờ một học trò, truyền pháp cho

một người. Từ Đạt Ma cho đến Ngũ Tổ, mỗi đời đều là truyền pháp cho

một người. Huệ Năng đại sư nhân duyên tụ hội, duyên đã chín muồi, nên

truyền cho bốn mươi ba người. Trong lịch sử quá khứ của Thiền Tông

tại Trung Hoa chẳng có chuyện này, mãi cho đến hiện thời cũng chẳng

có, truyền được nhiều người như thế. Sau Lục Tổ, [có những vị] truyền

được hai ba người, nhưng chẳng có ai thù thắng như Lục Tổ. Thiện tri

thức thật sự khó gặp, bản thân chúng ta cầu pháp cũng thật sự chẳng dễ

dàng! Do đó, phải thật sự giác ngộ, triệt để giác ngộ. Triệt để giác ngộ

thực  hiện  từ chỗ nào?  Tiếng  tăm,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần,  quyết

định chẳng dính mắc. Hễ dính mắc, toàn bộ đều bị hủy hoại. Xã hội hiện

thời chỗ nào cũng đầy ắp dụ dỗ, mê hoặc, quý vị có thể chống đỡ hay

không? Có thể chẳng bị dụ dỗ, mê hoặc hay không? Khó lắm! Vì thế, có

người  hỏi  tôi:  “Phải  thỏa  điều  kiện  gì  thì  mới  có  thể hoằng  pháp  lợi

sanh?” Những điều kiện khác tôi đều chẳng bàn tới, tôi chỉ nói hai điều

kiện: “Thứ nhất là nội tâm thanh tịnh, chẳng sanh phiền não; thứ hai là

chẳng bị ngoại cảnh dụ dỗ, mê hoặc”. Quý vị có thể làm được hai điều

ấy, chắc là cũng có thể [hoằng pháp lợi sanh]. Chẳng làm được hai điều

ấy, hãy khéo niệm Phật, có thể vãng sanh thì khá lắm, chẳng dễ dàng đâu

nhé! Hoàn cảnh bên ngoài có sức dụ dỗ, mê hoặc to lớn! Đây là nói rõ

chuyện sám hối tội lỗi vãng sanh. Chúng ta lại xem phần kinh văn tiếp

theo. 

 Nhĩ  thời  bỉ Phật  tức  khiển  hóa  Phật,  hóa  Quán  Thế Âm,  hóa

 Đại  Thế Chí,  chí  hành  giả tiền,  tán  ngôn: “Thiện  nam  tử!  Dĩ  nhữ

 xưng Phật danh cố, chư tội tiêu diệt, ngã lai nghênh nhữ”. 

 Tập 27

 386

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

爾時彼佛即遣化佛。化觀世音。化大勢至。至行者前

。讚言善男子。以汝稱佛名故。諸罪消滅。我來迎汝。

 (Lúc bấy giờ, đức Phật ấy liền sai hóa Phật, hóa Quán Thế Âm, 

 hóa Đại Thế Chí tới trước hành giả, khen rằng: “Thiện nam tử! Do ông

 xưng danh hiệu Phật, nên các tội tiêu diệt, ta đến đón ông”). 

Quý  vị thấy  Tây  Phương  Tam  Thánh  xuất  hiện.  Phàm  là  đến

nghênh  đón,  tất  cả đều  là  hóa  Phật.  Trong  phần  thượng  phẩm  thượng

sanh, tuy kinh chẳng nói đến hóa Phật, chúng ta nghĩ xem có phải là Phật

đích thân đến ư? Người đồng thời vãng sanh trong mười phương thế giới

quá đông, A Di Đà Phật đến đón như vậy, làm sao cho xuể, mệt chết

luôn! Do đó, tất cả đều là hóa Phật. Bất quá hóa thành vị Phật nào sẽ tùy

thuộc tâm chúng sanh. Phật chẳng nghĩ ta cần hóa ra hình dạng nào để

đến tiếp dẫn, chẳng phải vậy! Biến hóa thuận theo tâm niệm của chúng

sanh. Phật có tâm hay không? Phật chẳng có tâm, do tâm niệm của chính

chúng ta mà hóa Phật. Vị Phật ấy lớn hay nhỏ, tướng hảo trang nghiêm, 

thù thắng khác nhau, tùy thuộc cảnh giới của chính mình mà biến hóa. 

Giống như chúng ta gõ khánh, chúng ta vừa gõ, khánh liền ngân

vang. Khánh ngân vang, nhưng nó chẳng có phân biệt, chấp trước: “Ta

phải vang ra tiếng như thế nào? Ứng như thế nào?” Chẳng có! Quý vị gõ

mạnh, nó sẽ kêu to. Quý vị gõ nhẹ, nó sẽ ngân nhẹ. Âm thanh lớn hay

nhỏ, dài hay ngắn đúng như quý vị cảm, cảm ứng đạo giao là như vậy

đó! Vì thế, dẫu là hạ hạ phẩm vãng sanh, đều là Phật đến tiếp dẫn, Phật

hóa thân tận hư không khắp pháp giới. Đó là trạng huống thật sự trên

thực tế, chúng ta phải hiểu! Hạ phẩm thượng sanh mà Tam Thánh đều

đến tiếp dẫn, trung phẩm hạ sanh cao hơn loại này, lẽ nào Phật chẳng

đến đón rước? Vì thế, nhìn vào phần kinh văn trước và sau, ta biết trong

phần trước quyết định là có [Tam Thánh đến tiếp dẫn]. 

 Tác thị ngữ dĩ, hành giả tức kiến hóa Phật quang minh, biến

 mãn kỳ thất. 

作是語已。行者即見化佛光明。遍滿其室。

 (Nói  lời ấy  xong,  hành  giả liền  thấy  quang  minh  của  hóa  Phật

 trọn khắp căn thất của chính mình). 

Trước hết, thấy Phật quang. 

 Kiến dĩ hoan hỷ, tức tiện mạng chung, thừa bảo liên hoa, tùy

 Tập 27

 387

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 hóa  Phật  hậu,  sanh  bảo  trì  trung,  kinh  thất  thất  nhật,  liên  hoa  nãi

 phu. Đương hoa phu thời. 

見已歡喜。即便命終。乘寶蓮華 。隨化佛後。生寶池

中。經七七日。蓮華乃敷。當華敷時。

 (Đã thấy bèn hoan hỷ, liền mạng chung, ngồi trên hoa sen báu, 

 theo sau hóa Phật, sanh trong ao báu, trải qua bốn mươi chín ngày, hoa

 sen mới nở. Ngay trong lúc hoa nở). 

 “Phu” (敷) là nở. 

 Đại Bi Quán Thế Âm Bồ Tát, cập Đại Thế Chí Bồ Tát, phóng

 đại  quang minh,  trụ kỳ nhân  tiền,  vị thuyết  thậm  thâm  thập  nhị bộ

 kinh. Văn dĩ tín giải, phát vô thượng đạo tâm, kinh thập tiểu kiếp, cụ

 bách  pháp minh môn,  đắc  nhập  Sơ  Địa.  Thị danh  hạ phẩm  thượng

 sanh giả. 

大悲觀世音菩薩 。及大勢至菩薩。放大光明。住其人

前。為說甚深十二部經 。聞已信解。發無上道心 。經十小

劫。具百法明門。得入初地。是名下品上生者。

 (Đại  Bi  Quán  Thế Âm  Bồ Tát  và  Đại  Thế Chí  Bồ Tát,  phóng

 quang minh to lớn, ở trước người ấy, vì người ấy nói mười hai bộ kinh

 rất sâu. Nghe rồi tin hiểu, phát vô thượng đạo tâm. Trải qua mười tiểu

 kiếp,  trọn  đủ bách  pháp  minh  môn,  được  nhập  Sơ  Địa.  Đó  gọi  là  hạ

 phẩm thượng sanh). 

Đây là người hạ phẩm thượng sanh. Trong Tây Phương Cực Lạc

thế giới, sau mười tiểu kiếp bèn chứng đắc quả vị Sơ Địa Bồ Tát. Sơ Địa

là tăng cao tới cõi Thật Báo Trang Nghiêm, bậc Địa Thượng Bồ Tát sanh

trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Đối với chú giải cho đoạn này, chúng

ta hãy đọc lời chú giải trong trang hai trăm bốn mươi. Xin xem hàng thứ

hai, từ câu thứ hai:  “Viên Đốn giáo thuyết, tội vô khinh trọng, hối giả

 giai diệt” (Nói theo giáo pháp Viên Đốn, tội chẳng có nặng hay nhẹ, hễ

sám hối đều tiêu diệt). Sám hối có sức mạnh vô cùng to tát.  “Như tiên

 dục sát  chư  bà-la-môn” (Như  có  tiên nhân  muốn giết các bà-la-môn), 

nêu ra một câu chuyện trong kinh điển, tức là một công án được kể trong

kinh điển.  “Dục”  là mưu toan, ý nói tiên nhân mưu tính giết Bà-la-môn, 

 “địa ngục tam niệm, tri báng Phương Đẳng, tâm sanh cải hối, tức sanh

 Phật quốc” (ở trong địa ngục [trong khoảng thời gian chừng bằng] ba

 Tập 27

 388

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

niệm, biết là đã báng bổ kinh Phương Đẳng, sanh lòng hối cải, liền sanh

về cõi Phật). Nêu ra một thí dụ, kẻ tạo tội nghiệp cực nặng, nếu chẳng

sám hối cầu sanh Tịnh Độ, nhất định đọa A Tỳ địa ngục, tội nặng như

vậy, thật sự hối cải thì vẫn có thể vãng sanh. Tiếp đó là khai thị của pháp

sư Đế Nhàn lão nhân gia:  “Thiết vị, thử nhân pháp tuy bất báng” (Trộm

cho rằng người này tuy chẳng báng pháp), ý nói người hạ phẩm thượng

sanh tuy chẳng báng pháp,  “kỳ dư nhất thiết ác nghiệp, vô bất cụ tạo” 

(hết thảy các ác nghiệp khác, không gì chẳng tạo tác đầy đủ), mười ác

nghiệp kẻ ấy đều tạo.  “Dĩ kỳ vô tàm quý cố, vô sở bất vi dã” (Do kẻ ấy

chẳng hổ thẹn, nên không điều gì chẳng làm). Chúng ta có thể thấy điều

này  phổ biến  trong xã hội  hiện tiền, thậm  chí  bản  thân  chúng ta cũng

chẳng tránh khỏi thuộc về hạng người này. Chính mình ắt cần phải giác

ngộ, phải quay đầu.  “Hảo tại lâm chung ngộ duyên, tự phi túc thiện sở

 truy,  vạn  bất  năng  hữu  thử kiêu  hãnh” (Khéo  sao  lúc  lâm  chung  gặp

duyên, nếu chẳng phải do điều thiện từ xưa gây ra, muôn phần chẳng thể

nào có chuyện may mắn như vậy). Do đó, nói thật ra, người ấy trong đời

này  có  thể gặp  duyên,  có  thể hối  cải  vãng  sanh,  vẫn  là  do  thiện  căn

phước đức nhân duyên nhiều đời nhiều kiếp hiện hành vào lúc đó, tuyệt

đối chẳng có lẽ nào là may mắn! 

 “Đản văn chư kinh thủ đề danh tự, tiện trừ thiên kiếp trọng tội, 

 đại pháp bất khả tư nghị” (Nhưng chỉ nghe tên gọi tựa đề của các kinh, 

liền trừ được trọng tội trong ngàn kiếp, đại pháp chẳng thể nghĩ bàn), ý

nói nghe tên kinh có thể diệt tội. Vì lẽ đó, người Nhật [theo Nhật Liên

Tông] chẳng niệm kinh, mà cũng chẳng niệm Phật hiệu, họ niệm Nam-

mô Diệu Pháp Liên Hoa Kinh là từ chỗ này. Tên kinh Đại Thừa có thể

diệt tội, đúng vậy, trong kinh quả thật có cách nói như vậy. Nhưng [cách

hành trì của tín đồ Nhật Liên Tông] là một thứ thiên kiến, chấp trước, họ

chẳng hiểu ý nghĩa bao hàm trong tựa đề kinh! Tôi đến thăm Nhật Bản, 

hỏi rất nhiều người, họ biết niệm, nhưng hỏi ý nghĩa là gì? Không biết! 

Như vậy thì rất khó! Nhất định phải hiểu ý nghĩa. Chẳng hiểu ý nghĩa, 

lợi ích hết sức ít ỏi. Chuyện này giống như trẻ nhỏ ca hát, đứa bé ba bốn

tuổi  có  thể hát  quốc  ca  Tam  Dân  Chủ Nghĩa71,  nhưng  Tam  Dân  Chủ

Nghĩa là gì? Nó chẳng biết, chẳng có tác dụng! 

71 Đây là bài quốc ca của Trung Hoa Dân Quốc (Đài Loan), lời ca do Tôn Văn và các

bạn hữu viết (thật ra là do các ông Hồ Hán Dân, Đới Quý Đào, Liêu Trọng Khải, 

Thiều Nguyên Xung chấp bút), Trình Mậu Duân phổ nhạc. Bài này cũng là đảng ca

của Trung Hoa Quốc Dân Đảng. Bài này được chọn làm Quốc Ca chính thức từ năm

1928. Lời ca khá ngắn:  “Tam dân chủ nghĩa, ngô đảng sở tông, dĩ kiến dân quốc, dĩ

 Tập 27

 389

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Do vậy, niệm danh hiệu Phật cũng giống như thế. Niệm danh hiệu

Phật,  Danh  (tên  kinh)  là  tổng  cương  lãnh  của  kinh.  Nếu  hiểu  rõ  danh

nghĩa (ý nghĩa bao hàm trong tên gọi một bổn kinh), liền suy ra được

quá nửa ý nghĩa của cả bài kinh. Như vậy thì mới có thể thọ trì, mới có

thể đạt được lợi ích chân thật. Đâu có lẽ nào nghe tên kinh mà chẳng

hiểu ý nghĩa, [cứ niệm suông mà vẫn đạt được lợi ích]! Chẳng thể nào có

chuyện ấy, rất khó đạt được lợi ích chân thật. Ví như chúng ta nói đến bộ

kinh này, giới thiệu đại lược như vậy, sẽ hữu ích rất lớn cho việc niệm

Phật của chúng ta. Nếu chúng ta chẳng đọc, chẳng nghiên cứu, chẳng tìm

tòi,  sẽ thường  là  niệm  danh  hiệu  mà  tự cảm  thấy  chẳng  đắc  lực.  Tuy

niệm hằng ngày, nhưng chẳng có thụ dụng. Hiểu rõ điều này, đã hiểu

danh hiệu, sẽ khởi tác dụng, giống như trong khi niệm, tâm dấy lên biến

hóa. Khi chẳng hiểu rõ, tuy niệm, niệm rất siêng năng, nhưng trong tâm

chẳng dấy lên biến hóa; có thể thấy là nhất định phải biết ý nghĩa của tựa

đề kinh. Tựa đề của hết thảy các kinh, nếu nói thực tại, ý nghĩa rõ rệt

nhất, hoàn bị nhất, không gì hơn được Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh. 

Quả thật, tựa đề kinh ấy hết sức viên mãn, Phật Thuyết Đại Thừa Vô

Lượng  Thọ Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình Đẳng  Giác  Kinh.  Vì  thế, 

quả thật là phẩm vị vãng sanh cao hay thấp là do gặp duyên khác nhau. 

Chúng ta tan học! 

 Tập 28

Xin mở kinh bổn, hai trăm bốn mươi mốt, xem đoạn thứ hai, Hạ

Phẩm Trung Sanh. 

 Phật cáo A Nan cập Vi Đề Hy: Hạ phẩm trung sanh giả, hoặc

 hữu chúng sanh hủy phạm Ngũ Giới, Bát Giới, cập Cụ Túc Giới. Như

 thử ngu nhân thâu Tăng Kỳ vật, đạo hiện tiền tăng vật, bất tịnh thuyết

 pháp. Vô hữu tàm quý, dĩ chư ác nghiệp, nhi tự trang nghiêm. Như

 tiến đại đồng, tư nhĩ đa sĩ, vị dân tiền phong, túc dạ phỉ giải, chủ nghĩa thị tùng, thỉ

 cần, thỉ dũng, tất tín, tất trung, nhất tâm, nhất đức, quán triệt thỉ chung” (tạm dịch:

“Tam Dân chủ nghĩa, đảng ta đề cao, tạo lập dân quốc, tiến tới đại đồng, hỡi các

đồng chí, vì dân tiên phong, đêm ngày chẳng nghỉ, noi theo chủ nghĩa, siêng năng, 

dũng mãnh, tận hết tín, trung, một lòng, một đức, quán triệt vẹn toàn”). Tam Dân

Chủ Nghĩa là chủ thuyết và cương lãnh do Tôn Văn đề xướng bao gồm Dân Tộc, 

Dân Quyền và Dân Sinh. Chủ thuyết này được ghi thành điều thứ nhất trong hiến

pháp của Trung Hoa Dân Quốc. 

 Tập 27

 390

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 thử tội nhân, dĩ ác nghiệp cố, ưng đọa địa ngục, mạng dục chung thời, 

 địa ngục chúng hỏa, nhất thời câu chí, ngộ thiện tri thức, dĩ đại từ bi, 

 tức vị tán thuyết A Di Đà Phật thập lực oai đức, quảng tán bỉ Phật

 quang  minh  thần  lực,  diệc  tán  Giới,  Định,  Huệ,  Giải  Thoát,  Giải

 Thoát Tri Kiến. Thử nhân văn dĩ, trừ bát thập ức kiếp sanh tử chi tội, 

 địa  ngục mãnh  hỏa,  hóa  vi  thanh  lương  phong,  xuy  chư  thiên  hoa, 

 hoa thượng  giai  hữu  hóa  Phật,  Bồ Tát,  nghênh  tiếp thử nhân,  như

 nhất niệm khoảnh, tức đắc vãng sanh thất bảo trì trung liên hoa chi

 nội. 

佛告阿難及韋提希 。下品中生者。或有眾生。毀犯五

戒八戒。及具足戒 。如此愚人。偷僧祗物 。盜現前僧物。

不淨說法 。無有慚愧。以諸惡業 。而自莊嚴。如此罪人。

以惡業故 。應墮地獄。命欲終時 。地獄眾火。一時俱至。

遇善知識 。以大慈悲。即為讚說阿彌陀佛十力威德 。廣讚

彼佛光明神力 。亦讚戒定慧解脫解脫知見 。此人聞已。除

八十億劫生死之罪 。地獄猛火。化為清涼風 。吹諸天華。

華上皆有化佛菩薩 。迎接此人。如一念頃 。即得往生七寶

池中蓮華之內。

 (Phật  bảo  A  Nan  và  Vi  Đề Hy: - Hạ phẩm  trung  sanh,  nếu  có

 chúng sanh, hủy phạm Ngũ Giới, Bát Giới, và Cụ Túc giới. Kẻ ngu như

 thế, trộm vật của Tăng Kỳ, ăn trộm vật của hiện tiền tăng, bất tịnh thuyết

 pháp, chẳng hề hổ thẹn. Dùng các ác nghiệp để tự trang nghiêm. Kẻ tội

 như thế, do vì ác nghiệp, đáng đọa địa ngục, lúc mạng sắp chấm dứt, 

 các ngọn lửa địa ngục cùng lúc ùa tới, gặp thiện tri thức, do lòng đại từ

 bi, liền vì người đó khen nói oai đức thập lực của A Di Đà Phật, tán

 dương rộng rãi quang minh và thần lực của đức Phật ấy, cũng tán thán

 Giới, Định, Huệ, Giải Thoát, Giải Thoát Tri Kiến. Người ấy nghe xong, 

 trừ tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử. Lửa dữ trong địa ngục hóa thành

 gió  trong  mát,  thổi  các  hoa  trời.  Trên  hoa  đều  có  hóa  Phật,  Bồ Tát

 nghênh đón người ấy. Như trong khoảng một niệm, liền được vãng sanh

 trong hoa sen nơi ao bảy báu). 

Trong đoạn này, phần trước nói đến cái nhân vãng sanh, phần sau

nói  về trạng  huống  vãng  sanh,  nói  về cái  nhân  vãng  sanh  rất  nhiều. 

Trong  đoạn  này,  chúng  ta  thấy  người  vãng  sanh  khi  còn  sống  đã phá

giới,  hủy  phạm  Ngũ  Giới  và  Cụ Túc  Giới,  đây  là  kẻ phá  giới.  Trong

 Tập 28

 391

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

kinh, đặc biệt nêu ra hai chuyện, một là trộm cắp, hai là  “bất tịnh thuyết

 pháp” .  Bất  tịnh  thuyết  pháp  là  thuyết  pháp  như  một  thủ đoạn  để đạt

được tiếng tăm, lợi dưỡng trong thế gian, những kiểu như vậy đều được

gọi là bất tịnh thuyết pháp, được gọi là “buôn bán Như Lai”72, nhằm mục

đích tự tư tự lợi, nên quả báo đều là địa ngục. Nếu lúc lâm chung, gặp gỡ

thiện hữu vì kẻ ấy tán thán y báo và chánh báo trang nghiêm thù thắng

trong cõi Tây Phương, khuyên kẻ ấy niệm Phật, người ấy một niệm hồi

tâm thì cũng có thể vãng sanh. Nhưng chư vị phải hiểu: Trên thực tế, 

tuyệt đối chẳng đơn giản như thế, nguyên nhân vì đâu? Vẫn là một câu

như  kinh  Di  Đà  đã  dạy:  “Chẳng  thể do  chút  ít  thiện  căn,  phước  đức, 

 nhân duyên mà được sanh về cõi ấy!”  Quý vị nói kẻ ấy suốt đời tạo tội

nghiệp, lấy đâu ra thiện căn, phước đức, nhân duyên? Chư vị phải hiểu:

Thiện căn, phước đức, nhân duyên đã tu trong đời quá khứ. Kẻ ấy đã tạo

tội nghiệp vì đời này chẳng gặp thiện duyên, chẳng gặp gỡ thiện tri thức, 

giao du với bạn bè xấu xa, nên suốt một đời này tạo tội nghiệp, chẳng

phải là đời trước kẻ ấy chẳng có thiện căn sâu dầy. Chính vì đời trước

thiện căn sâu dầy, cũng giống như trong kinh đã nói, đời quá khứ từng

cúng  dường  vô  lượng  vô  biên  chư  Phật  Như  Lai,  nên  khi  lâm  chung, 

nhắc nhở kẻ ấy một câu, thiện căn của kẻ ấy bèn có thể hiện tiền. Nếu

chẳng có thiện căn sâu dầy dường ấy, khi lâm chung, quý vị khuyên kẻ

ấy niệm Phật, kẻ ấy chẳng thích nghe! Chuyện này chúng tôi cũng đã

từng thật sự trông thấy! 

Lúc tôi mới xuất gia, tại chùa Lâm Tế ở Viên Sơn, chùa Lâm Tế

có hội Niệm Phật, cho mãi đến hiện thời vẫn còn. Hội Niệm Phật ấy đã

tồn tại hơn ba mươi năm. Phó hội trưởng của hội Niệm Phật là cư sĩ Lâm

Đạo Kỳ. Thuở ấy, ông ta là Tương Lý73 của Đài Loan Ngân Hàng, địa vị

72 Nguyên văn là  “bại bản Như Lai” (稗販如來).  “Bại bản”  có nghĩa là mua rẻ bán

đắt hòng kiếm lợi. 

73 Tương Lý (襄理) là một chức vụ trong hệ thống xí nghiệp của Đài Loan, có thể

hiểu gần giống như phó giám đốc, thường là trợ tá của Kinh Lý. Hệ thống quản trị

ngân hàng hoặc đại xí nghiệp của Đài Loan theo quy cách sau đây, cao nhất là Đổng

Sự  Trưởng  (Tổng  Giám  Đốc),  rồi  đến  Chấp  Hành  Trưởng  (CEO),  Tổng  Kinh  Lý

(General Manager), Phó Tổng Kinh Lý, Hiệp Lý (Director), Kinh Lý (Manager), Phó

Kinh Lý hoặc Tương Lý (Assistant Manager), rồi đến Khóa Trưởng (Khoa Trưởng, 

leader, Tech lead). Như vậy thì tùy theo quy mô của công ty mà Khoa Trưởng có thể

là nhân viên quản lý một bộ phận, hoặc nhiều khi chỉ là tổ trưởng hoặc nhóm trưởng. 

Tương Lý là phó giám đốc điều hành nhiều bộ phận, hoặc chỉ đơn giản là trợ lý của

giám đốc. 

 Tập 28

 392

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

cũng rất cao, là đại hộ pháp của chùa Lâm Tế, làm phó hội trưởng hội

Niệm Phật. Ông ta có thể đánh pháp khí, làm duy-na74, gõ pháp khí rất

khéo. Ông ta bị ung thư, qua đời. Khi lâm chung, chúng tôi đến niệm

Phật giúp ông ta, nhưng ông ta chẳng nghe. Nghe Phật hiệu cảm thấy

chán  ghét,  chửi  mắng  người  ta!  Lâm  chung  nghiệp  chướng  hiện  tiền, 

chúng tôi thấy ông ta suốt cả một đời chẳng tạo trọng tội mà lại như thế, 

mới biết chuyện vãng sanh nhất định phải là thiện căn, phước đức, nhân

duyên đầy đủ, chẳng phải là chuyện đơn giản! Trong đời quá khứ chẳng

có cơ sở sâu dầy như vậy, nói là dựa vào một đời này bèn có thể vãng

sanh, chẳng thể nào có chuyện ấy! Nếu trong một đời mà dễ vãng sanh

như vậy, pháp môn này cũng chẳng cần phải gọi là “pháp khó tin”. Xác

thực là phải có cơ sở sâu dầy, hiện tiền được Tam Bảo gia trì, cho nên

người ấy một niệm hồi tâm, có thể tiêu diệt các tội, vãng sanh là như vậy

đó. Chú giải cho đoạn này có nói:  “Thử phẩm hành nhân, hữu đạo tục

 nhị loại” (Hành  nhân  thuộc  phẩm  này  có  hai  loại  là  đạo  và  tục),  có

người tu hành và có tại gia cư sĩ. Tại gia cư sĩ thì  “tục nhân hoặc hủy

 Ngũ Giới, Bát Giới” (người thế tục hoặc hủy năm giới, tám giới), đó là

hàng tại gia,  “tỳ-kheo hoặc phạm Cụ Túc đại giới, như thử nhị loại, giai

 thị bất  trí  ngu  nhân” (tỳ-kheo  hoặc  phạm  Cụ Túc  đại  giới.  Hai  loại

người ngu, thiếu trí như thế). Nói đến trộm cắp, đặc biệt Thường Trụ, 

 “thâu thường trụ vật”  là trộm cắp những vật trong chùa chiền, tội ấy quá

nặng, chư vị phải hiểu điều này. Vì kẻ ấy kết tội khác hẳn! Ví như chúng

ta trộm cắp đồ vật của một người, đối tượng phạm tội của chúng ta là chỉ

riêng người ấy, đối tượng ấy dễ giải quyết. Nếu chúng ta trộm cắp đồ vật

của cơ quan chánh phủ, chẳng hạn như điện thoại công cộng do chánh

74 Duy Na (維那) theo nghĩa gốc là một từ ngữ kết hợp tiếng Hán và Phạn. Duy là

Cương Duy (綱維), có nghĩa là thống lãnh, duy trì, giữ vững giềng mối. Chữ Na phát

xuất từ chữ Yết Ma Đà Na (Karmadana), dịch nghĩa là Chấp Sự. Theo quy chế cổ, 

Duy Na là một trong ba chức vụ được coi là trọng yếu nhất trong một tự viện (Tam

Cương). Vị này có trách nhiệm huấn luyện, kiểm tra, răn nhắc, thậm chí quở phạt

những tăng sĩ nào không giữ đúng oai nghi, đồng thời còn kiêm nhiệm cả chức vụ

giám sát các chấp sự khác. Vị này còn sắp xếp việc tu hành, nghi lễ, cũng như khóa

tụng trong tự viện. Vị này phải là người thông hiểu lễ nghi, đức độ, oai nghi đáng

làm gương mẫu khiến cho đại chúng nể phục. Dần dần về sau, ý nghĩa này bị mất đi, 

Duy Na chỉ còn là người có giọng tốt, vững nhịp, giữ vai trò bắt giọng, dẫn lễ trong

các khóa tụng hoặc pháp hội. Riêng đối với người Việt, Duy Na chỉ còn là người giữ

chuông trong một khóa lễ! 

 Tập 28

 393

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

phủ lắp đặt, [chi phí lắp đặt lấy] từ tiền thu thuế của dân chúng tại nơi

ấy, họ đóng thuế để lắp đặt. Nếu quý vị trộm cắp vật ấy, sẽ kết tội với ai? 

Với dân chúng nơi ấy. Phàm là ai đóng thuế, [coi như] quý vị đều ăn

trộm đồ vật của người ấy, phiền phức to lớn! Tội ấy quá nặng, do chẳng

hiểu rõ chuyện này. Nếu những thứ lắp đặt công cộng do quốc gia tạo

lập, quý vị ăn trộm nó, ăn trộm một đồng tức là quý vị đã mắc tội với

dân chúng cả nước. Vì lẽ đó, kết tội khác nhau. 

 “Tăng  Kỳ vật” (Saṃghika)  là  vật  trong  chùa  miếu75.  Xưa  kia, 

chùa  miếu  là  thập  phương  thường  trụ,  phàm  là  người  xuất  gia  đều  có

phần. Không chỉ là người xuất gia trong thế giới này có phần, mà tận hư

không  khắp  pháp  giới,  người  xuất  gia  thuộc  các  cõi  Phật  nơi  phương

khác cũng đều có phần. Vì chỉ cần là người xuất gia, chẳng có giới hạn. 

Cõi Phật chẳng có giới hạn, nên tội này vĩnh viễn chẳng thể trang trải

xong. Vì thế, kinh luận đôi ba lượt khuyên lơn chúng ta, quyết chẳng thể

lấy trộm những thứ trong tự viện. Hễ lấy trộm, quyết định là tội nghiệp

A Tỳ, chẳng giống như tội trộm đồ của một, hai người, khác hẳn! Mắc

tội còn nặng hơn trộm đồ của quốc gia, vì phạm vi to lớn, số người đông

đảo, phải hiểu mối quan hệ như vậy. Đương nhiên, hiện thời tự viện đã

biến chất rất nhiều. [Trộm cắp] của thập phương thường trụ thật sự thì

mới có tội nặng như thế. Nếu chẳng phải là thập phương thường trụ, sẽ

chẳng có tội nặng như thế. Chùa miếu thập phương thường trụ là sở hữu

của hết thảy người xuất gia thọ giới, khi họ đến đó, đều có thể quải đơn, 

đều có thể thụ dụng. Hiện thời có rất nhiều tự miếu được gọi là “tử tôn

75 Sách Sớ Sao giảng:  “Vật được ăn trộm chẳng ngoài bốn thứ thường trụ:

 1) Một là thường trụ thường vật, ý nói nhà kho của tăng chúng, các vật dụng, hoa

 quả, cây cối, vườn rừng, người làm công, những con vật được nuôi trong nhà chùa

 v.v… Do bản thể của những thứ ấy thông khắp mười phương, nên chẳng thể chia

 chác để sử dụng [riêng tư] được. 

 2) Hai là thập phương thường trụ, như các thức ăn thông thường cúng dường cho

 tăng chúng, tuy bản tánh thông khắp mười phương, chỉ hạn cuộc nơi người đang ở

 đó. 

 3) Ba là hiện tiền hiện tiền, tức là vật mà tăng chúng [đang thường trụ trong ngôi

 chùa ấy] có được. 

 4) Bốn là thập phương hiện tiền. Nếu làm mất vật chẳng đáng giá của tăng chúng, 

 mà chẳng yết-ma [phát lộ tội lỗi], sẽ đắc tội với mười phương tăng chúng. Kẻ đã yết-

 ma, chỉ đắc tội với tăng chúng hiện tiền, thuộc về loại thứ ba là hiện tiền. 

 Hai loại trộm cắp đầu được gọi là ‘trộm cắp Tăng Kỳ vật’. Hai loại trộm cắp sau, 

 được gọi là [ăn trộm] của hiện tiền tăng vật”. 

 Tập 28

 394

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

miếu”76, phạm vi kết tội của tử tôn miếu rất nhỏ, rất ít. Chúng thường trụ

trong các chùa miếu của họ nhiều nhất là hộ pháp, hoặc tín đồ của ngôi

tự viện ấy, chẳng thể nào kết tội với người ngoài. Vì sao? Người ngoài

đến  quải  đơn  họ chẳng  chấp  thuận,  như  vậy  thì  chẳng  phải  là  thập

phương thường trụ. 

Tại  Trung  Quốc  đại  lục,  xưa  kia  tùng  lâm  tự viện  đều  là  thập

phương  thường  trụ,  về sau  diễn  biến  thành  tử tôn  miếu.  Trong  thập

phương thường trụ, Trụ Trì và Đương Gia được bầu ra, nhiệm kỳ một

năm, ngày Ba Mươi tháng Chạp bèn từ chức, mồng Một tháng Giêng, 

các vị tân chấp sự sẽ đảm nhiệm. Đó là do bầu cử mà thành, chẳng phải

là  họ thích  giao  cho  ai  bèn  giao  cho  người  đó,  chẳng  phải  như  vậy. 

Đương nhiên, vị Trụ Trì  cũ  có thể đề cử,  nhưng  phải được đại  chúng

đồng ý thì mới được. Vì lẽ đó, trong Phật giáo, từ xưa tới nay, thực hành

chế độ tuyển cử dân chủ, chẳng phải là chuyên chế. Tội ấy hết sức nặng

nề.  “Bất tịnh thuyết pháp”  là trọng tội, vì phá hoại hình tượng của Phật

pháp, tội này trọng đại, xấu ác tới tột cùng! Đoạn tiếp theo là nói về lợi

ích. 

 Kinh ư lục kiếp, liên hoa nãi phu. Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, 

 dĩ phạm âm thanh, an ủy bỉ nhân, vị thuyết Đại Thừa thậm thâm kinh

 điển, văn thử pháp dĩ, ứng thời tức phát vô thượng đạo tâm. Thị danh

 hạ phẩm trung sanh giả. 

經於六劫 。蓮華乃敷。觀世音大勢至。以梵音聲。安

慰彼人 。為說大乘甚深經典 。聞此法已。應時即發無上道

心。是名下品中生者。

 (Trải qua sáu kiếp, hoa sen mới nở. Quán Thế Âm, Đại Thế Chí

 dùng tiếng phạm âm an ủi kẻ ấy, vì người ấy nói kinh điển Đại Thừa rất

 sâu. Nghe pháp ấy xong, ngay lập tức phát khởi vô thượng đạo tâm. Đó

 gọi là hạ phẩm trung sanh). 

Đoạn này nói về lợi ích. Cuối cùng, hãy xem hạ phẩm hạ sanh. Hạ

phẩm hạ sanh là kẻ tạo tội cực nặng Ngũ Nghịch, Thập Ác. 

 Phật cáo A Nan cập Vi Đề Hy: - Hạ phẩm hạ sanh giả, hoặc

76 Từ ngữ  “tử tôn miếu”  có ý nghĩa châm biếm: Chùa chỉ dành riêng cho con cháu

của chính mình. Tức là chỉ có đồ tử và đồ tôn của vị trụ trì hoặc vị thầy khai sơn là

được ở đó, được hưởng quyền lợi tại đó. 

 Tập 28

 395

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 hữu chúng sanh, tác bất thiện nghiệp, Ngũ Nghịch, Thập Ác, cụ chư

 bất thiện. Như thử ngu nhân, dĩ ác nghiệp cố, ưng đọa ác đạo, kinh

 lịch đa kiếp, thọ khổ vô cùng. Như thử ngu nhân, lâm mạng chung

 thời, ngộ thiện tri thức, chủng chủng an ủy, vị thuyết diệu pháp, giáo

 linh niệm Phật. Thị nhân khổ bức, bất hoàng niệm Phật, thiện hữu

 cáo  ngôn:  “Nhữ nhược  bất  năng  niệm  bỉ Phật  giả,  ưng  xưng  Vô

 Lượng Thọ Phật”. 

佛告阿難及韋提希 。下品下生者。或有眾生。作不善

業。五逆十惡 。具諸不善。如此愚人 。以惡業故。應墮惡

道。經歷多劫 。受苦無窮。如此愚人 。臨命終時。遇善知

識。種種安慰 。為說妙法。教令念佛 。彼人苦逼。不遑念

佛。善友告言。汝若不能念彼佛者。應稱無量壽佛。

 (Phật  bảo  A  Nan  và  Vi  Đề Hy: - Hạ phẩm  hạ sanh  là  hoặc  có

 chúng sanh, tạo nghiệp chẳng lành, Ngũ Nghịch, Thập Ác, đầy đủ các

 điều chẳng lành. Kẻ ngu như thế, do ác nghiệp đáng đọa ác đạo, trải

 qua nhiều kiếp, chịu khổ vô cùng. Người ngu như thế, lúc lâm chung, 

 gặp thiện tri thức an ủi mọi lẽ, vì người ấy nói pháp mầu, dạy kẻ ấy hãy

 niệm Phật. Kẻ ấy bị sự khổ bức bách, chẳng rảnh để niệm đức Phật ấy, 

 bạn lành bảo rằng: “Nếu ngươi chẳng thể niệm đức Phật ấy, hãy nên

 xưng niệm Vô Lượng Thọ Phật”). 

 “Xưng” (稱)  là  xưng  niệm,  còn  chữ  “niệm”  trong  câu  trước  là

quán tưởng hoặc quán tượng. Quán tưởng và quán tượng đều chẳng kịp

thì hãy nên xưng niệm Vô Lượng Thọ Phật. 

 Như thị chí tâm, linh thanh bất tuyệt, cụ túc thập niệm, xưng

 Nam-mô A Di Đà Phật. Xưng Phật danh cố, ư niệm niệm trung, trừ

 bát thập ức kiếp sanh tử chi tội. Mạng chung chi thời, kiến kim liên

 hoa, do như nhật luân, trụ kỳ nhân tiền, như nhất niệm khoảnh, tức

 đắc vãng sanh Cực Lạc thế giới. 

如是至心 。令聲不絕。具足十念。稱南無阿彌陀佛。

稱佛名故 。於念念中。除八十億劫生死之罪 。命終之時。

見金蓮華 。猶如日輪。住其人前。如一念頃 。即得往生極

樂世界。

 (Chí tâm như thế khiến cho âm thanh chẳng dứt, đầy đủ mười

 Tập 28

 396

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 niệm xưng Nam-mô A Di Đà Phật. Do xưng danh hiệu Phật, trong mỗi

 niệm, trừ tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử. Khi mạng chung, thấy hoa

 sen vàng giống như vầng mặt trời ở trước người ấy. Như trong khoảng

 một niệm, liền được vãng sanh thế giới Cực Lạc). 

Đoạn kinh văn này hoàn toàn tương ứng với nguyện thứ mười tám

của A Di Đà Phật,  “mười niệm ắt sanh” . Đó là lâm chung mười niệm, 

mười niệm là mười câu, chẳng phải hết một hơi là một niệm, mà là mười

câu Phật hiệu có thể diệt tội vãng sanh, lại còn là người tội nghiệp cực

nặng.  Nhưng  chư  vị vẫn  phải  nhớ,  như  tôi  vừa  mới  chỉ ra,  thiện  căn, 

phước đức, nhân duyên trong nhiều đời, nhiều kiếp của người ấy đã chín

muồi. Nếu không, trong khi lâm chung, nói thật ra, kẻ tạo tội nghiệp sâu

nặng như vậy, lúc lâm chung đầu óc sáng suốt, vẫn chẳng điên đảo, rất

khó có! Người bình phàm hễ bị bệnh, khi bệnh nặng, người nhà quyến

thuộc còn chẳng nhận ra được, há còn có thể niệm Phật ư? Vì vậy, người

vãng sanh, điều kiện thứ nhất là đầu óc phải tỉnh táo, điều này hết sức

khó đạt được! Vì thế, phàm kẻ tội nghiệp hối lỗi vãng sanh như vậy, nhất

định phải trọn đủ ba điều kiện khẩn yếu:

- Thứ nhất là tỉnh táo. 

- Thứ hai là gặp duyên, có thiện hữu khuyên nhủ. 

- Điều kiện thứ ba: Vừa nghe liền lập tức tiếp nhận, chẳng có mảy

may ngờ vực, lo âu, lập tức tiếp nhận, làm theo. Đó là được! 

Nếu trong khi ấy có nỗi ngờ vực, suy đi xét lại, sẽ chẳng được! 

Quý vị nghĩ xem, ba điều kiện ấy khó lắm, chẳng có chuyện dễ dàng như

vậy! Vì lẽ đó, các đồng tu chúng ta chẳng vãng sanh thì thôi, nếu vãng

sanh, tuyệt đối chẳng phải là hạ phẩm hạ sanh, xưa kia thầy Lý đã nói

điều này, chẳng thể nào! Vì sao? Chúng ta chẳng trọn đủ điều kiện của

hạ phẩm hạ sanh. Giống như chúng ta đã tiếp xúc pháp môn này rất lâu, 

bình  thường  niệm  Phật,  dẫu  có  tội  nghiệp  thì  tội  nghiệp  chẳng  nặng

dường ấy! Người thật sự niệm Phật vãng sanh, phẩm vị luôn là hạ phẩm

trung sanh trở lên, thậm chí còn có người là trung phẩm hạ sanh trở lên, 

hết sức có thể là như vậy! Đối với hạ phẩm vãng sanh thì người bình

phàm như chúng ta cơ hội vãng sanh cũng chẳng quá lớn, hãy nên biết

điều này. Tiếp theo đây là nói tới lợi ích do vãng sanh. 

 Ư liên hoa trung, mãn thập nhị đại kiếp, liên hoa phương khai. 

 Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, dĩ đại bi âm thanh, vị kỳ quảng thuyết

 Tập 28

 397

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 chư pháp Thật Tướng, trừ diệt tội pháp. Văn dĩ hoan hỷ, ứng thời tức

 phát Bồ Đề chi tâm. 

於蓮華中 。滿十二大劫。蓮華方開。觀世音大勢至。

以大悲音聲 。為其廣說諸法實相 。除滅罪法。聞已歡喜。

應時即發菩提之心。

 (Ở trong hoa sen mãn mười hai đại kiếp, hoa sen mới nở. Quán

 Thế Âm, Đại Thế Chí dùng âm thanh đại bi, vì người ấy rộng nói Thật

 Tướng của các pháp và pháp trừ diệt tội. Nghe xong, hoan hỷ, ngay khi

 đó liền phát tâm Bồ Đề). 

 “Phát Bồ Đề tâm”  là Viên Giáo Sơ Trụ, là Pháp Thân đại sĩ, sanh

trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Từ hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi

Phàm Thánh Đồng Cư sanh về cõi Thật Báo Trang Nghiêm. 

 Thị danh  hạ phẩm  hạ sanh  giả,  thị danh  hạ bối  sanh  tưởng, 

 danh đệ thập lục quán. 

是名下品下生者。是名下輩生想。名第十六觀。

 (Gọi là hạ phẩm hạ sanh, là phép quán tưởng vãng sanh bậc hạ, 

 gọi là phép Quán thứ mười sáu). 

Trong chú giải có mấy câu, chúng ta hãy đọc một lượt. Xem từ

dòng thứ nhất trong phần chú giải:  “Ngôn Ngũ Nghịch, Thập Ác, cụ chư

 bất  thiện  giả” (Nói  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác,  đủ các  điều  chẳng  lành), 

người này tạo tác ác nghiệp, chẳng thành tựu điều thiện nào.  “Tắc hủy

 hoại Tam Bảo, báng Đại Thừa kinh, đoạn học Bát Nhã, sát hại phụ mẫu

 đẳng, vô sở bất vi, cố ngôn cụ dã” (Tức là hủy hoại Tam Bảo, báng kinh

Đại Thừa, ngăn dứt sự học Bát Nhã, không điều gì chẳng làm, nên nói là

“trọn đủ”), chính là một kẻ ngu si, tội nghiệp trong thế gian như vậy. 

 “Ký hữu như thị cực trọng ác nhân, thế tất đọa ư A Tỳ địa ngục, xuất

 khổ vô kỳ. Thử giới hoại thời, chuyển ký tha phương. Tha phương hoại

 thời, triển chuyển tương ký. Tùng địa ngục xuất, phục đọa ngạ quỷ. Ngạ

 quỷ tất dĩ, phục đầu súc sanh, cố vân kinh lịch ác đạo, thọ khổ vô cùng” 

(Đã có cái nhân cực nặng như thế, đương nhiên phải đọa trong địa ngục

A Tỳ, chẳng có thuở thoát khổ. Khi cõi này đã hoại, bèn chuyển sang gởi

thân trong phương khác. Khi phương khác đã hoại, lại lần lượt gởi thân

nơi những phương khác nữa. Từ địa ngục thoát ra, lại đọa trong ngạ quỷ. 

Chịu khổ trong đường ngạ quỷ xong, lại đầu thai làm súc sanh, vì thế nói

 Tập 28

 398

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

là “lần lượt trải qua các ác đạo, chịu khổ vô cùng”). Chuyện này được

nói cặn kẽ, tỉ mỉ trong kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, quả báo hết

sức đáng sợ. Nhưng hiện thời có lắm kẻ, người chẳng học Phật không

cần nói  tới,  chứ kẻ học  Phật  chẳng  tin  tưởng  nhân  quả,  chẳng  sợ báo

ứng, hiện thời vẫn hành xử theo dục vọng, đúng là ngu si tới tột cùng. 

Hễ có đôi chút trí huệ, sẽ chẳng dám làm. 

Nay chúng tôi khuyên dạy các đồng tu, vì sao đặc biệt chú trọng

Liễu Phàm Tứ Huấn và Cảm Ứng Thiên? Tôi ấn định bảy môn học cho

các đồng tu, trong ấy có hai môn này, nhằm dạy mọi người phải biết sự

thật nhân quả báo ứng sâu xa. Không chỉ chớ nên làm chuyện xấu, chớ

nên khởi ác niệm, mà nhất định phải biết  “thiện có thiện báo, ác có ác

 báo” .  Nhân  duyên  quả báo  quyết  định  chẳng  có  cách  nào  tránh  khỏi. 

Cảm Ứng Thiên là tiêu chuẩn thiện ác. Thiện là gì? Ác là gì? Chúng ta

không dùng giới luật, giới luật nói sâu xa, cảnh giới rất rộng, chẳng thấy

rõ lắm. Cảm Ứng Thiên đơn giản, rõ rệt, vừa xem liền hiểu ngay. Thuở

Ấn Quang đại sư tại thế, Ngài cả đời cực lực đề xướng [ấn hành Cảm

Ứng Thiên và Liễu Phàm Tứ Huấn], tổ Ấn Quang là Đại Thế Chí Bồ Tát

tái lai, chúng ta có thể tin tưởng được. Vì thế, hai loại sách này trọng yếu

hơn bất cứ sách gì khác! Nay chúng ta chẳng đọc kinh Tiểu Thừa, cũng

chẳng đọc sách Khổng Tử, nên dùng hai thứ ấy để thay thế. Dùng Liễu

Phàm Tứ Huấn và Cảm Ứng Thiên để thay thế, bù đắp cơ sở bị thiếu

hụt. Nhất định phải đọc thuộc lòng hai loại ấy, phải y giáo phụng hành, 

sửa lỗi đổi mới, tôi đề xướng [đọc tụng hai sách ấy] là nhằm mục đích

này. Có thiện căn, phước đức như vậy, trong tương lai mới là tư lương

để chúng ta vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

Phần kế tiếp nói rất hay, chúng ta hãy xem tiếp:  “Bất liệu ư vô

 lượng kiếp tiền, trị Phật văn pháp, chủng quá thiện căn” (Nào dè trong

vô lượng kiếp trước, đã gặp Phật, nghe pháp, gieo trồng thiện căn). Kẻ

ác nghiệp ấy lâm chung gặp thiện tri thức khuyên bảo  “mười niệm có thể

 vãng sanh”  là do trong vô lượng kiếp đời quá khứ đã gieo thiện căn rất

sâu dầy, chỉ là đời này mê hoặc, điên đảo, chẳng phải là ngẫu nhiên [mà

gặp gỡ thiện tri thức]. Chúng ta cũng học đòi theo kiểu của người ấy, 

bảo đảm đọa địa ngục, quyết định chẳng vãng sanh! Học kiểu ấy không

được đâu! Chớ nên làm chuyện cầu may, nhất định phải chú ý điều này. 

 “Đản hữu Văn Tư, vị tằng tu tập, hậu vi phiền não phú chướng, 

 cánh bị trầm mai, trực chí thùy chung, vị khổ bức xuất, đắc ngộ thiện tri

 thức, an ủy kỳ tâm, tiên vị thuyết pháp, khải kỳ tâm trí, hậu linh niệm

 Phật, giáo dĩ vãng sanh” (Chỉ có Văn Huệ và Tư Huệ, chưa từng tu tập, 

 Tập 28

 399

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

về sau bị phiền não che lấp, ngăn trở, nên bị đắm chìm, mãi cho đến khi

lâm chung, bị các nỗi khổ bức bách mà [thiện căn] phát hiện, gặp thiện

tri thức, an ủi tâm tình. Trước hết bèn nói pháp cho người ấy, khơi mở

tâm trí; sau đó, dạy người ấy niệm Phật, dạy cho vãng sanh). Đó là thiện

căn trong vô lượng kiếp, trong một sát-na cuối cùng, bị các nỗi khổ bức

bách mà xuất hiện. 

Giống như ông Trương Thiện Hòa đời Đường, cả đời mổ trâu, khi

lâm chung thấy nhiều kẻ đầu trâu đến đòi mạng. Khi ấy, ông ta lo sợ, lớn

tiếng kêu gào cứu mạng. Duyên của ông ta tốt đẹp, khéo sao, một vị xuất

gia  đi  ngang  cửa,  nghe  ông  ta  kêu  cứu  mạng,  liền  bước  vào  hỏi  han

chuyện gì? Ông ta nói: “Rất nhiều gã đầu trâu đến đòi mạng”. Vị xuất

gia ấy trong tâm hiểu ngay, vội vã đốt một nắm hương bảo ông ta cầm

lấy, niệm A Di Đà Phật, cầu sanh về thế giới Cực Lạc. Ông ta bèn lớn

tiếng  niệm,  niệm  chưa  được  mấy  tiếng,  bèn  nói:  “Những  kẻ đầu  trâu

chẳng còn nữa”. Lại niệm mấy tiếng, bảo: “A Di Đà Phật đã đến”. Ông

ta bèn vãng sanh. Chuyện này chẳng dễ dàng, khá là khó khăn, do thiện

căn trong vô lượng kiếp đã chín muồi, chẳng phải là chuyện may mắn! 

Vì thế, chính chúng ta phải hiểu, nay chúng ta có duyên gặp pháp

môn này, gặp gỡ viên mãn như vậy, thù thắng như vậy, có thể thấy thiện

căn, phước đức quyết định chẳng ít. Nếu ít thiện căn, ít phước đức, cả

đời này chúng ta cũng chẳng gặp! Đối với giáo lý, ít nhiều gì cũng hiểu

được vài phần, cũng hiểu phương pháp, thì nhất định phải nghiêm túc nỗ

lực tu học, quyết định chớ nên bỏ lỡ! Một câu A Di Đà Phật có thể tiêu

trừ hết thảy tội nghiệp cực nặng. Tiêu diệt tội nghiệp như thế nào? Chư

vị phải biết: Trong niệm niệm, tâm quý vị có A Di Đà Phật, sẽ chẳng có

tội nghiệp. Hình tướng của tội nghiệp là gì? Chính là vọng tưởng, phiền

não, ưu  lự, đó là tội  tướng  (hình tướng của  tội nghiệp).  Cần  phải biết

hình  dạng  của  tội  nghiệp.  Vọng  tưởng  nhiều  chính  là  tướng  của  tội

nghiệp, tâm địa thanh tịnh là tướng tốt đẹp. Suốt ngày từ sáng đến tối

niệm Phật, quý vị là Phật tướng. Ngay cả kẻ xem tướng cũng nói  “tướng

 chuyển theo tâm” , quý vị niệm Phật nhiều, trong tương lai, tướng mạo sẽ

dần dần biến thành tướng Phật, tướng mạo tốt đẹp. Tướng chuyển theo

tâm là thật, tướng có thể chuyển. Tiết cuối cùng là…

 Thị danh  hạ phẩm  hạ sanh  giả,  thị danh  hạ bối  sanh  tưởng, 

 danh đệ thập lục quán. 

是名下品下生者。是名下輩生想。名第十六觀。

 (Gọi là hạ phẩm hạ sanh, là phép quán tưởng vãng sanh bậc hạ, 

 Tập 28

 400

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 gọi là phép Quán thứ mười sáu). 

Đến  đây  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  dạy  phu nhân  Vi  Đề Hy

phương pháp vãng sanh, dạy bà cách Chánh Thọ, đến đây đã nói xong

xuôi. Cuối cùng là tổng kết, chúng ta xem dòng thứ nhất trong trang hai

trăm bốn mươi tám. 

 Thuyết thị ngữ thời, Vi Đề Hy dữ ngũ bách thị nữ, văn Phật sở

 thuyết, ứng thời tức kiến Cực Lạc thế giới, quảng trường chi tướng, 

 đắc kiến Phật thân, cập nhị Bồ Tát, tâm sanh hoan hỷ, thán vị tằng

 hữu, hoát nhiên đại ngộ, đãi Vô Sanh Nhẫn. 

說是語時 。韋提希與五百侍女。聞佛所說。應時即見

極樂世界廣長之相 。得見佛身。及二菩薩 。心生歡喜。歎

未曾有。豁然大悟。逮無生忍。

 (Khi nói lời ấy, bà Vi Đề Hy và năm trăm thị nữ, nghe lời Phật

 dạy, ngay khi đó thấy tướng rộng lớn của thế giới Cực Lạc, được thấy

 thân Phật và hai vị Bồ Tát, tâm sanh hoan hỷ, tán thán là chưa hề có, 

 hoát nhiên đại ngộ, đắc Vô Sanh Nhẫn). 

Chữ Đãi (逮) có nghĩa là đạt đến. Đắc Vô Sanh Nhẫn: Khi ấy, đức

Phật giảng giải cho phu nhân Vi Đề Hy, bà ta nghe giảng, liền nương

theo văn nhập quán; nghe xong bèn tu hành, khai giải. Đó là căn tánh

Đại Thừa Bồ Tát, phu nhân là căn tánh Đại Thừa Bồ Tát, trọn đủ Tam

Huệ. Tam Huệ là Văn, Tư, Tu. Văn là tiếp xúc, nghe Phật thuyết pháp là

Văn, lắng nghe là tiếp xúc. Vừa nghe bèn hiểu rõ, khai ngộ, đó là Tư, tức

Tư Huệ. Sau khi khai ngộ, chẳng mê, chẳng điên đảo. Nói theo phương

diện chẳng mê, chẳng điên đảo là Tu Huệ. Nói cách khác, phiền não, tập

khí, vọng tưởng, chấp trước thuận theo sự nghe mà đoạn trừ. Đức Phật

giảng  kinh  xong  xuôi,  phiền  não  và  tập  khí  của  bà  ta  cũng  đoạn  hết. 

Ngay khi ấy liền chứng đắc Thất Địa Bồ Tát. Từ địa vị phàm phu, ngay

lập tức chứng đến Thất Địa Bồ Tát. Pháp môn này là đại pháp Viên Đốn, 

chẳng trải qua thứ tự, ngay lập tức chứng đắc cảnh giới này. Lại xem

đoạn tiếp theo. 

 Ngũ bách thị nữ, phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, 

 nguyện sanh bỉ quốc. Thế Tôn tất ký giai đương vãng sanh. Sanh bỉ

 Tập 28

 401

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

 quốc  dĩ,  hoạch  đắc  Chư  Phật  Hiện  Tiền  tam-muội.  Vô  lượng  chư

 thiên, phát vô thượng đạo tâm. 

五百侍女 。發阿耨多羅三藐三菩提心。願生彼國。世

尊悉記皆當往生 。生彼國已。獲得諸佛現前三昧 。無量諸

天。發無上道心。

 (Năm trăm thị nữ phát tâm Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, 

 nguyện sanh về cõi ấy. Đức Thế Tôn đều thọ ký họ sẽ vãng sanh. Đã

 sanh  về cõi ấy,  sẽ đắc  Chư  Phật  Hiện  Tiền  tam-muội.  Vô  lượng  chư

 thiên phát Vô Thượng đạo tâm). 

Câu này cho biết các thị nữ của bà ta do nghe pháp mà đạt được

lợi ích. Phu nhân chứng đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn, sanh vào Thất Địa. 

Các thị nữ cũng chẳng đơn giản, duyên cũng hết sức sâu, nghe đức Phật

thuyết pháp, Bồ Đề tâm phát hiện. Tâm A Nậu Đa La Tam Miệu Tam

Bồ Đề trong phần trước đã nói là “chí thành tâm, thâm tâm, hồi hướng

phát nguyện tâm”.  Phát  trọn vẹn  ba  tâm  chính là quả vị Sơ Trụ trong

Viên Giáo. Đức Phật giảng kinh này trong cung, thính chúng chỉ có ngần

ấy,  ai  nấy  đều  đạt  được  lợi  ích  thù  thắng  khôn  sánh.  Phần  kinh  văn

Chánh Tông đến đây đã giảng xong. Cuối cùng là phần Lưu Thông của

kinh này, xin xem kinh văn nơi dòng thứ nhất của trang hai trăm năm

mươi. 

 Nhĩ thời A Nan tức tùng tọa khởi, bạch Phật ngôn: “Thế Tôn! 

 Đương hà danh thử kinh, thử pháp chi yếu, đương vân hà thọ trì?” 

爾時阿難即從坐起 。白佛言。世尊。當何名此經。此

法之要。當云何受持。

 (Lúc bấy giờ, ngài A Nan từ chỗ ngồi đứng dậy, bạch đức Phật

 rằng: - Bạch đức Thế Tôn! Kinh này nên đặt tên là gì? Nên thọ trì pháp

 yếu này như thế nào?)

Đức Phật dạy phu nhân Vi Đề Hy ức trì, [tức là] ức niệm, thọ trì, 

thảy đều dạy xong xuôi. Tôn giả A Nan vâng mệnh truyền trì Phật pháp, 

nên Ngài có trách nhiệm. Ở đây, Ngài thỉnh giáo đức Thế Tôn, kinh này

nên có danh xưng là gì?  “Hà danh thử kinh” , phải thọ trì như thế nào? 

 Phật cáo A Nan: - Thử kinh danh Quán Cực Lạc Quốc Độ Vô

 Lượng Thọ Phật, Quán Thế Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ Tát. 

 Tập 28

 402

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

佛告阿難。此經名觀極樂國土無量壽佛 。觀世音菩薩

。大勢至菩薩。

 (Đức Phật bảo ngài A Nan: - Kinh này có tên là Quán Cực Lạc

 Quốc Độ Vô Lượng Thọ Phật, Quán Thế Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ

 Tát). 

Đức Phật nói ra tên kinh. 

 Diệc danh Tịnh Trừ Nghiệp Chướng Sanh Chư Phật Tiền. Nhữ

 đương thọ trì, vô linh vong thất. 

亦名淨除業障。生諸佛前。汝當受持。無令忘失。

 (Cũng  có  tên  là  Tịnh  Trừ Nghiệp  Chướng  Sanh  Chư  Phật  Tiền, 

 ông nên thọ trì, chớ để quên mất). 

Đức Phật nói kinh này có hai danh xưng: Danh xưng thứ nhất kiến

lập theo phương pháp tu học, quán Tây  Phương Tam Thánh77. Truyền

đến Trung Quốc, do vị đại sư phiên dịch đã giản hóa đề mục, nên tên

kinh được gọi là Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh. Vì nói đến Vô Lượng

Thọ Phật, đương nhiên thế giới Cực Lạc cũng được bao gồm trong ấy, 

Quán Âm, Thế Chí cũng bao gồm trong đó, nên giản hóa đề mục. Đề

kinh tuy giản hóa, nhưng ý nghĩa trọn đủ. Tựa đề kia (danh xưng thứ hai

của kinh này) được kiến lập theo công đức lợi ích của kinh; vì thế, kinh

này  có  tên  là  Tịnh  Trừ Nghiệp  Chướng  Sanh  Chư  Phật  Tiền,  “nhữ

 đương  thọ trì,  vô  linh  vong  thất” (ông  hãy  nên  thọ trì, đừng  để quên

mất). Lại xem phần kinh văn tiếp theo. 

 Hành  thử tam-muội  giả,  hiện  thân  đắc  kiến  Vô  Lượng  Thọ

 Phật, cập nhị đại sĩ. 

行此三昧者。現身得見無量壽佛。及二大士。

 (Hành tam-muội ấy, thân hiện tại được thấy Vô Lượng Thọ Phật

 và hai vị đại sĩ). 

77 Phần Sao trong sách Quán Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa ghi:  “Một chữ Quán là tâm

 quán diệu tông. Cực Lạc Tam Thánh là Thể trọn vẹn của Thật Tướng. Đây là từ Thể

 và Tông mà đặt tên. Trừ sạch nghiệp chướng, cho đến tột cùng là tiêu trừ tội Ngũ

 Nghịch. Từ ngữ Sanh Chư Phật Tiền bao gồm cả chín phẩm. Danh xưng này nói theo

 Dụng. Gộp cả ba nghĩa ấy để giải thích tên kinh”. 

 Tập 28

 403

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Thật sự nương theo phương pháp này để tu hành, thành tựu Niệm

Phật tam-muội, hiện tiền nhất định có thể thấy Tây Phương Tam Thánh. 

 Nhược thiện nam tử cập thiện nữ nhân, đản văn Phật danh, nhị

 Bồ Tát danh, trừ vô lượng kiếp sanh tử chi tội, hà huống ức niệm. 

若善男子及善女人。但聞佛名。二菩薩名。除無量劫

生死之罪。何況憶念。

 (Nếu thiện nam tử và thiện nữ nhân chỉ nghe tên Phật và tên hai vị

 Bồ Tát, sẽ trừ tội trong vô lượng kiếp sanh tử, huống hồ ức niệm). 

Đây là nói danh hiệu có công đức chẳng thể nghĩ bàn. Bất luận

quý vị hữu tâm hay vô tâm, hiểu hay chẳng thể hiểu, trong một đời này, 

có duyên có thể nghe một câu Nam-mô A Di Đà Phật, hoặc là Nam-mô

Quán Thế Âm Bồ Tát, [Nam-mô] Đại Thế Chí Bồ Tát,  “vừa thoảng qua

 tai,  vĩnh  viễn  trở thành  hạt  giống  đạo” ,  công  đức  lợi  ích  thù  thắng, 

chẳng có gì sánh bằng! Huống chi là chúng ta thường xuyên ức niệm? 

Công đức lợi ích ấy lại càng chẳng thể nghĩ bàn. Lại xem phần kinh văn

tiếp theo, nơi trang hai trăm năm mươi hai. 

 Nhược niệm Phật giả, đương tri thử nhân, tắc thị nhân trung

 Phân Đà Lợi hoa. 

若念佛者。當知此人。則是人中分陀利華。

 (Nếu là người niệm Phật, hãy nên biết người ấy là hoa Phân Đà

 Lợi trong loài người). 

Phân Đà Lợi (Puṇḍarīka) là tiếng Phạn, [nghĩa là] hoa sen trắng. 

Trong hoa sen bốn màu, hoa sen trắng thù thắng nhất, đẹp nhất. Đây là

đức Thế Tôn tán thán người niệm Phật. 

 Quán Thế Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ Tát, vi kỳ thắng hữu. 

觀世音菩薩。大勢至菩薩。為其勝友。

 (Quán Thế Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ Tát là bạn thù thắng của

 người ấy). 

Có những kẻ coi thường, khinh rẻ người niệm Phật. Nói thật ra, 

người niệm Phật cần gì kẻ khác coi trọng mình? Quý vị thấy Quán Âm, 

Thế Chí làm bạn tốt của quý vị. Có những kẻ rất cung kính, lễ bái Quán

 Tập 28

 404

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Thế Âm Bồ Tát, nhưng chẳng coi người niệm Phật ra gì. Đó là mê hoặc, 

điên đảo, chẳng nhận biết rõ ràng. Những lời này đều do đức Phật nói, 

tuyệt đối chẳng phải là vọng ngữ, tuyệt đối chẳng phải do người niệm

Phật  tự khoe  khoang,  khoác  lác,  mà  là  do  đức  Phật  nói.  Tiếp  đó,  đức

Phật nói:

 Đương tọa đạo tràng, sanh chư Phật gia. 

當坐道場。生諸佛家。

 (Sẽ ngồi nơi đạo tràng, sanh trong nhà chư Phật). 

Đây là  “đắc quả siêu hạnh” , người niệm Phật thật sự nhất định

vãng  sanh,  vãng  sanh  thành  Phật,  nên  nói  “tọa  đạo  tràng”  là  hóa  độ

chúng sanh,  “sanh chư Phật gia” , thấy một đức Phật A Di Đà là thấy hết

thảy mười phương chư Phật, quả thật là sanh trong nhà chư Phật. Chúng

ta chưa từng thấy công đức lợi ích ấy trong các kinh luận hay pháp môn

khác. 

 Phật cáo A Nan: - Nhữ hảo trì thị ngữ. 

佛告阿難。汝好持是語。

 (Đức Phật bảo ngài A Nan: - Ông hãy khéo gìn giữ lời này). 

Trong lời dặn dò có lời khích lệ. Ông hãy khéo thọ trì  “thị ngữ” . 

Chữ  “thị ngữ”  chỉ những điều đức Phật đã nói trên đây. 

 Trì thị ngữ giả, tức thị trì Vô Lượng Thọ Phật danh. 

持是語者。即是持無量壽佛名。

 (Vâng giữ lời này chính là trì danh Vô Lượng Thọ Phật). 

Câu này cũng do Thích Ca Mâu Ni Phật nói. Ý nghĩa rất rõ rệt:

Niệm  kinh  này  là  niệm  Vô  Lượng  Thọ Phật,  công  đức  niệm  Phật  và

niệm kinh như nhau. Quý vị niệm kinh Vô Lượng Thọ, niệm kinh A Di

Đà và niệm kinh này đều là niệm A Di Đà Phật, chẳng khác gì nhau! Vì

lẽ đó, chúng ta niệm kinh, có người nói: “Rốt cuộc tôi niệm kinh tốt hơn, 

hay là niệm danh hiệu A Di Đà Phật hay hơn?” Đều được cả! Niệm kinh

hay  niệm  danh  hiệu  đều  được,  đều  là ức  Phật,  niệm  Phật.  Tùy  thuộc

trạng huống tu học của chính mình! Nếu có thể nhiếp tâm, tâm địa thanh

tịnh thì danh hiệu rất tốt. Nếu niệm danh hiệu mà vẫn chưa thể nhiếp

 Tập 28

 405

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

tâm, vọng tưởng, tạp niệm rất nhiều, nhưng niệm kinh tương đối dễ dàng

nhiếp tâm thì niệm kinh xong bèn niệm danh hiệu A Di Đà Phật. Tán

niệm xưng danh, công đức cũng chẳng thể nghĩ bàn, hy vọng trong mười

hai thời có thể gìn giữ không gián đoạn là được rồi. 

 Phật thuyết thử ngữ thời, tôn giả Mục Kiền Liên, tôn giả A Nan, 

 cập Vi Đề Hy đẳng, văn Phật sở thuyết, giai đại hoan hỷ. 

佛說此語時 。尊者目犍連。尊者阿難。及韋提希等。

聞佛所說。皆大歡喜。

 (Khi đức Phật nói lời ấy, tôn giả Mục Kiền Liên, tôn giả A Nan, 

 và Vi Đề Hy v.v… nghe lời Phật dạy đều hoan hỷ to lớn). 

Kinh đến chỗ này là kết thúc, nhưng do giảng trong vương cung, 

các đại chúng tại núi Kỳ Xà Quật còn chưa được nghe, nên sau đó còn

phụ chú. 

 Nhĩ thời Thế Tôn, túc bộ hư không, hoàn Kỳ Xà Quật sơn. Nhĩ

 thời, A Nan quảng vị đại chúng, thuyết như thượng sự. Vô lượng chư

 thiên, long, dạ-xoa, văn Phật sở thuyết, giai đại hoan hỷ, lễ Phật nhi

 thoái. 

爾時世尊 。足步虛空。還耆闍崛山。爾時阿難。廣為

大眾。說如上事 。無量諸天龍夜叉。聞佛所說 。皆大歡喜

。禮佛而退。

 (Khi ấy, đức Thế Tôn bước lên hư không, trở về núi Kỳ Xà Quật. 

 Lúc  bấy  giờ, Ngài  A  Nan  rộng  vì đại  chúng  nói  chuyện  trên  đây.  Vô

 lượng chư thiên, long, quỷ, dạ-xoa, nghe lời Phật dạy, đều hoan hỷ to

 lớn, lễ Phật lui ra). 

Tôn giả A Nan sau khi theo Phật trở về Linh Sơn, liền đem những

lời tuyên thuyết trong vương cung đối trước đại chúng nhắc lại một lượt. 

Do những điều ngài A Nan đã nói giống như lời Phật nói, nên mọi người

sau khi xong đều cảm thấy là  “văn Phật sở thuyết” (nghe lời Phật dạy), 

chẳng phải là do A Nan nói, thật ra là do A Nan tuyên thuyết. A Nan

chẳng nói sai câu nào, nên giống như nghe đức Phật nói,  “giai đại hoan

 hỷ, lễ Phật nhi thoái”. Đối với những câu này, chúng tôi chẳng rườm lời

vì phần lưu thông trong mỗi bộ kinh đều đã nói cặn kẽ. Tới đây, chúng

tôi đã giảng viên mãn bộ kinh này. 

 Tập 28

 406

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Kinh đã viên mãn, hy vọng chư vị đồng tu có thể vâng theo những

điều khai thị trọng yếu trong kinh, nhớ giữ không quên, y giáo phụng

hành. Nếu chúng ta nhận biết Phật pháp đôi chút, liền biết trong hết thảy

các pháp thế gian và xuất thế gian, chẳng có gì quý báu hơn Phật pháp. 

Nhất là pháp môn Tịnh Tông trong Phật pháp, thù thắng khôn sánh bậc

nhất, cổ nhân tán thán là  “một ngày hiếm có khó gặp từ vô lượng kiếp

 đến nay” . Lời ấy là thật, chẳng giả. Hiếm có, khó gặp từ vô lượng kiếp

đến nay, nay chúng ta gặp gỡ. Đã gặp, nếu chẳng thể nắm thật chặt, lỡ

làng một đời này như thế, rất đáng tiếc! 

Quý vị nói xem: Lần sau gặp được, phải trải qua vô lượng kiếp, 

khá khó khăn! Quý vị phải nắm chắc, thật sự giác ngộ, buông xuống vạn

duyên. Chúng ta được làm thân người trong đời này quá đáng quý, chỉ

cần chúng ta ăn no, mặc ấm, có căn nhà nhỏ để đụt mưa, tránh gió là đủ

rồi, cầu vãng sanh là khẩn yếu! Sanh đến Tây Phương Cực Lạc thế giới

đắc đại tự tại, nếu mong trở về thế giới này để giúp đỡ hết thảy chúng

sanh, [sẽ là] Bồ Tát thừa nguyện tái lai, đến đi tự do, thù thắng lắm! Vì

sao  còn  muốn tạo  nghiệp luân hồi  trong  lục đạo?  Vẫn  còn muốn  chịu

những nỗi khổ nạn ấy? Đó là ngu si. Chẳng gặp pháp môn này, sẽ chẳng

có cách nào, muốn vượt thoát nhưng chẳng được, chẳng có điều kiện. Hễ

gặp gỡ, tất cả điều kiện thảy đều trọn đủ, nếu quý vị vứt bỏ, đáng tiếc

quá, chẳng có cách nào hết! 

Do vậy, hy vọng các đồng tu phải thật sự phát tâm. Có thể phát

tâm  hoằng dương pháp  môn  này,  đương nhiên  là  càng khó  có.  Hoằng

dương pháp môn này, nói thật ra, phải xa lìa pháp thế gian, phải bỏ sạch

sành sanh tiếng tăm, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần trong thế gian, chẳng

cần những thứ ấy. Hoằng pháp lợi sanh thì nếu gặp người duyên đã chín

muồi, thấy người ấy thật sự chịu tiếp nhận, thật sự có thể nghe hiểu, thật

sự có thể y giáo tu hành, dẫu là một người thì ta cũng phải giảng cho

người ấy. Giảng cho người ấy, đời này người ấy niệm Phật vãng sanh

thành Phật, tuyệt diệu thay! Quyết định chớ nên nói ta phải lập một đạo

tràng rất lớn, phải có mấy ngàn vạn người đến nghe, đó là gì? Đó là phô

trương, biểu diễn, làm trò náo nhiệt, chúng ta chớ nên làm chuyện ấy, 

chẳng có ý nghĩa gì, hoàn toàn là làm chuyện bề ngoài, chớ nên làm! 

Thật sự cộng tu, nói thật ra, quý ở chỗ tinh ròng, chẳng chuộng

đông.  Đông  người là  muốn  làm  chuyện  náo  nhiệt,  chẳng  có  hiệu quả. 

Đạo tràng này của chúng ta thành lập đã nhiều năm như vậy, cũng có

không ít đồng tu đến tìm tôi, [cho biết] đã tìm được giảng đường ở Hàng

 Tập 28

 407

 Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa

Châu Nam Lộ78, muốn tặng đất cho tôi, tặng thứ này, tặng thứ nọ, tôi đều

chẳng cần. Vì sao? Tìm đâu ra người? Cất chùa, xây dựng xong xuôi bèn

tranh quyền đoạt lợi, [trở thành] đạo tràng đấu tranh, quả báo trong tam

đồ, chúng ta chớ nên làm chuyện ấy. Vì thế, tôi nói với Quán Trưởng:

“Chúng ta ở chỗ nhỏ nhoi này là đủ rồi. Thính chúng đông quá, không

có  chỗ ngồi!  Chúng  ta  chẳng  cần  tuyên  truyền,  đủ rồi,  không  cần  mở

rộng thêm. Đạo tràng nhỏ, chi tiêu ít, chẳng cần cầu cạnh người khác, 

tâm an lý đắc. Chúng ta có thể vãng sanh trong một đời này thì hay lắm, 

quyết định chẳng ở trong thế giới này làm chuyện chơi trội. Phải thật thà, 

chết  sạch  tấm  lòng  mong  ngóng,  so đo,  gánh  vác  trách  nhiệm  Phật

pháp”. Thật sự có thể tiếp tục hoằng pháp, nói thật ra, chẳng cần nhiều

người.  Dăm  ba  người  là  khá  lắm  rồi,  có  được  mười  người  hay  tám

người, Tịnh Độ Tông có thể truyền khắp toàn thế giới. Vấn đề là ai chịu

buông  tiếng  tăm,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần  xuống?  Thật  sự buông

xuống, sống một cuộc đời quý vị nói là rất khổ, tôi nói là vui nhất, tiêu

chuẩn khổ và vui của chúng ta khác nhau! Quý vị có tiền, có thế lực, bèn

nói  là  vui;  đối  với  chúng  tôi,  tâm  địa  thanh  tịnh,  chẳng  vướng  mắc, 

chẳng có phiền não, chẳng có ưu lự, đó là vui. Thân tâm thanh tịnh liền

tự tại, sung sướng, chẳng bị ràng buộc, thứ gì cũng chẳng có, nhưng như

thế nào vẫn có thể sống được, chẳng có gì là thiếu thốn quá lớn, lẽ nào

chẳng vui sướng? Đó là do tiêu chuẩn khổ, lạc khác nhau! Vì thế, thật sự

triệt  để buông  xuống,  sẽ có  chân  lạc,  người  thế gian  chẳng  thể tưởng

tượng được đâu! 

A! Khóa học này đến đây đã viên mãn. Cảm ơn quý vị. 

Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh

Sớ Sao Diễn Nghĩa

“Hoan nghênh ấn tống, công đức vô lượng” 

78 Hàng Châu Nam Lộ là một con đường thuộc khu Trung Chánh của thành phố Đài

Bắc. 

 Tập 28

 408



cover_image.jpg
quan-vo-luong-tho-
kinh-so-sao-dien-
nghia-ht-tinh-
khong





index-102_1.jpg





index-79_1.jpg





